
 

 
 

 



Борис Кригер 

 

2 

 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

БАЦИЛЛА 

ПЕССИМИЗМА 

ШОПЕНГАУЭРА 
 

 

 

 

 

 
  



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   3 

 

 
© 2024 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, 

including photocopy, recording, or any information storage and retrieval 

system, without permission in writing from both the copyright owner and 

the publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be 

e-mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

 Произведение исследует воздействие философии Шопенгауэра на личное 

восприятие бытия, превращая её идеи в метафору "бациллы", проникающей в 

сознание и изменяющей мировоззрение. Центральное место занимает 

концепция воли, описанной как универсальная, иррациональная сила, 

движущая всем сущим, но обречённая на вечное неудовлетворение. Через эту 

призму феноменальный мир раскрывается как иллюзорное отражение воли, а 

существование — как бесконечный цикл страданий, обусловленных 

ненасытностью желаний. Философский анализ Шопенгауэра трансформирует 

привычные представления о счастье и радости, превращая их в эфемерные 

явления на фоне глубокой и неизбежной трагедии бытия. 

Однако, мрачная картина пессимизма не оказывается лишённой противоречий. 

Автор акцентирует внимание на путях освобождения, предложенных 

Шопенгауэром: созерцание, искусство и сострадание, которые временно 

возвышают человека над властью воли. Эти моменты позволяют не только 

обрести кратковременный покой, но и переосмыслить смысл жизни в 

контексте трагизма её основ. Произведение не только деконструирует идеи 

философа, но и предлагает рассмотреть их как вызов: не капитулировать перед 

страданиями, а использовать их как инструмент для самопознания, творческого 

преображения и обретения гармонии. 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

 

 

БАЦИЛЛА ПЕССИМИЗМА ШОПЕНГАУЭРА 

 

Было время, когда юношеский ум мой, едва 

пробудившийся к осмыслению бытия, захватило 

страшное очарование темных философских глубин. Как 

раз когда мне казалось, что весь мир ополчается против 

меня своим нелепым хаосом и вечной глухотой, я 

наткнулся на книги, написанные человеком с острым, 

как клинок, разумом и холодной, как зимняя ночь, 

душой. Имя его — Шопенгауэр. Помню, как слова его 

впились в мое сознание, подобно ядовитой стреле, 

отравляя каждую мысль, каждое чувство. Они звучали с 

такой уверенностью, что я принял их как истину, 

забвенно поддавшись мрачному очарованию. 

С его страниц веяло невыразимой тоской, словно все 

мои юные надежды, столь хрупкие и 

несформировавшиеся, поглощала какая-то бездонная 

пропасть. Я начал видеть мир сквозь призму его учений 

— все радости обернулись призраками, а мечты — 

пустым миражом. Его слова о вечном страдании и 

бессмысленности существования завораживали и 

разрушали одновременно, заставляя усомниться в 

каждом порыве, в каждой радости, что казались раньше 

столь естественными. Казалось, вся жизнь моя 

превратилась в тусклый круговорот ненужных усилий, 

и я бродил, словно сомнамбула, среди теней своих же 

мыслей, неспособный найти путь обратно к свету. 

Долгие годы я не мог освободиться от этого мрачного 

заклятья. Каждая книга, каждая идея, вырастающая из 

его тени, словно усиливала груз пессимизма. Даже 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   5 

солнце, казалось, светило не для меня, а лишь для того, 

чтобы с холодным равнодушием высветить пустоту, 

которую я ощущал внутри. Но странное дело: хоть боль 

и стала моим постоянным спутником, я не стремился к 

избавлению. Казалось, что в этой тьме был какой-то 

зловещий смысл, который только и стоит искать. 

Тогда я ещё не понимал, что пессимизм, как хищный 

зверь, питается нашей слабостью, нашей юной 

склонностью к отчаянию, которая легко поддается 

соблазну отрицания. Но каждый мой день проходил, 

словно в вязком тумане, где свет надежды не 

пробивался даже сквозь самые яркие события. Мир стал 

напоминать замкнутый круг, и, что бы я ни 

предпринимал, всё возвращало меня к тем же холодным 

мыслям о тщетности всего. 

Идеи Шопенгауэра подобны скрытой силе, незаметно 

проникающей в глубины человеческого сознания и 

оставляющей там неизгладимый след. Его философия 

не просто предлагает систему взглядов, но становится 

своеобразной матрицей, через которую окружающий 

мир начинает восприниматься иначе. Это словно 

бацилла, которая, попав в разум, не уничтожает его, а 

перекраивает привычные структуры мышления, 

замещая их новыми, порой мрачными, но поразительно 

точными. 

Познакомившись с его концепцией мира как воли и 

представления, человек оказывается перед 

неизбежностью пересмотра привычных интерпретаций 

действительности. Воля, согласно Шопенгауэру, движет 

всё сущее, но эта сила не имеет конечной цели или 

разумного замысла. Её проявления видны повсюду — 

от стремления растений к свету до непрерывного 



Борис Кригер 

 

6 

движения человеческих желаний, что неизменно 

приводит к страданиям. Понимание этой идеи 

становится отправной точкой для внутренней 

трансформации, когда привычное ощущение 

реальности сменяется чувством её безжалостности. 

Подобно тому, как бацилла не оставляет прежним 

организм, в который она проникла, так и философия 

Шопенгауэра делает невозможным возвращение к 

прежнему мировоззрению. Даже поверхностное 

знакомство с его текстами неизбежно подрывает 

основы банальных иллюзий, создавая фундамент для 

нового, более глубокого понимания бытия. Иллюзии 

счастья, прогресса или божественного предназначения 

тают под его аналитическим взглядом, а на их месте 

возникает осознание трагической сущности 

существования. Эта перемена, однако, не лишена своей 

утончённой красоты — как мрачный пейзаж, в котором, 

несмотря на его суровость, есть мощная, гипнотическая 

гармония. 

Воздействие идей Шопенгауэра напоминает процесс 

необратимого заражения, где размышления становятся 

метафизической инфекцией. Однако это заражение не 

разрушает сознание, но изменяет его, позволяя 

взглянуть на мир сквозь призму философской 

трезвости. Оказавшись во власти его мысли, человек 

уже не может избежать этой внутренней борьбы между 

стремлением к иллюзорному утешению и принятием 

безжалостной правды о природе существования. 

Философия Шопенгауэра, сформулированная в его 

фундаментальном труде "Мир как воля и 

представление", - глубоко пессимистическое, но 

удивительно проницательное учение о природе 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   7 

реальности. Он делит мир на два уровня: 

феноменальный, то есть мир, каким он предстает 

человеческому восприятию, и ноуменальный, скрытый 

за пределами чувственного опыта. Ноумен, по 

Шопенгауэру, — это воля, сущность которой 

невозможно постичь через разум или опыт, но которая 

проявляется повсюду как основа существования. 

Феноменальный мир — это всего лишь зеркало, через 

которое воля отражает себя. Всё, что воспринимается 

органами чувств и анализируется разумом, является 

представлением, иллюзорной оболочкой, за которой 

скрывается необузданная энергия воли. Эта воля слепа 

и иррациональна, лишена цели и смысла, однако 

именно она движет всем сущим: от мельчайших частиц 

до сложнейших форм жизни. Всё, что окружает, 

становится продуктом её стремлений, которые никогда 

не могут быть полностью удовлетворены. 

Главной чертой воли является её ненасытность. В 

каждом своём проявлении она порождает бесконечное 

стремление и желание, которые, не находя завершения, 

превращаются в страдания. Именно здесь Шопенгауэр 

видит трагизм бытия: жизнь оказывается не более чем 

бесконечной погоней за миражами, где исполнение 

одного желания тут же уступает место новому. Человек, 

как наиболее осознающее себя существо, страдает 

особенно остро, ведь ему свойственен не только опыт 

неудовлетворённости, но и осознание её неизбежности. 

Воля, по сути, разрушает гармонию живого через свою 

иррациональность. Поскольку её стремления не 

направлены к определённой цели, а лишь отражают 

непрерывное движение, существование превращается в 

замкнутый круг. Это внутреннее противоречие делает 



Борис Кригер 

 

8 

волю не только источником энергии жизни, но и корнем 

всех бедствий. Шопенгауэр видит в этом объяснение 

общего закона природы, где борьба за выживание и 

господство влечёт страдания как для побеждённых, так 

и для победителей. В конечном счёте все живые 

существа становятся пленниками этой нескончаемой 

игры желаний, обречённых никогда не достичь 

удовлетворения. 

Эти размышления ведут философа к выводу, что 

познание воли — ключ к пониманию человеческого 

существования. Однако эта истина требует от человека 

не просто признания, но и принятия собственной роли в 

её механизме, что становится вызовом для каждого, кто 

стремится осмыслить свою природу и место в мире. 

Пессимизм Шопенгауэра — это не просто взгляд на 

жизнь как на череду страданий, а целостная 

философская позиция, основанная на размышлениях о 

человеческой природе и устройстве мира. В центре 

этого мировоззрения лежит идея, что жизнь 

представляет собой нескончаемый круг 

неудовлетворённых желаний. Воля, как основа 

существования, движет всем живым, заставляя 

стремиться к недостижимым целям, что неизбежно 

порождает страдания. Удовлетворение же, если оно 

достигается, приносит лишь временное облегчение, 

которое тут же сменяется новым беспокойством или 

скукой. 

Счастье в этом контексте оказывается иллюзорным, 

напоминая мираж, исчезающий в тот момент, когда 

кажется, что он уже в руках. Шопенгауэр подчёркивает, 

что это счастье — не более чем короткий перерыв 

между страданиями, в которых проходит вся жизнь. 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   9 

Радость от достижения цели меркнет перед 

длительностью и интенсивностью тревоги, желания и 

утраты. Даже сама смерть, с точки зрения философа, 

обретает иной смысл: она становится не врагом, а 

освобождением, концом этого бесконечного цикла 

борьбы, боли и неудовлетворённости. 

Однако Шопенгауэр не останавливается на простом 

описании мрачной картины существования, предлагая 

выходы, которые, хоть и не лишены трагизма, 

позволяют человеку временно или навсегда уйти от 

власти воли. Одним из таких путей он видит эстетику. 

Искусство, по его мнению, обладает уникальной 

способностью временно приподнять человека над 

реальностью. Созерцая красоту или величие 

произведения искусства, человек перестаёт быть 

заложником своих желаний, утрачивает своё "я" и 

сливается с объектом созерцания. Музыка, как наиболее 

абстрактный и универсальный вид искусства, в 

особенности способна дарить это редкое состояние 

освобождения. 

Ещё одним ключом к пониманию и преодолению 

страданий становится сострадание. Шопенгауэр 

полагает, что через осознание единства всего живого и 

общей природы страдания человек может прийти к 

глубокому нравственному чувству. Сострадание учит 

видеть страдания других как свои собственные, 

порождая стремление уменьшить общее бремя мира. 

Наивысшей же формой освобождения Шопенгауэр 

считает аскетизм — полный отказ от желаний, который 

позволяет прекратить бесконечную борьбу, 

подпитываемую волей. Такой путь требует подавления 

собственных стремлений, отказа от привязанностей и 



Борис Кригер 

 

10 

удовольствий, что в конечном счёте приводит к 

состоянию, близкому к нирване. Это не уход от жизни, 

а преодоление её глубинной природы, путь к 

внутреннему умиротворению через отказ от игры, 

навязанной волей. 

Шопенгауэр абсолютно отвергал идею загробной жизни 

в её традиционном религиозном смысле. Он считал, что 

сознательная личность, как индивидуальное 

проявление, умирает вместе с телом. Для него жизнь — 

это временное выражение бессознательной мировой 

воли, и после смерти человек возвращается в это общее 

состояние, лишённое индивидуальности. 

Шопенгауэр считал, что вера в бессмертие души — это 

всего лишь человеческое желание избежать мысли о 

конечности своего существования. Он утверждал, что 

личное «я» не имеет какой-либо вечной ценности или 

субстанции, которая могла бы сохраняться после 

смерти. 

Вместо этого он говорил о цикличности жизни и 

природы, где индивидуальное растворяется в общем, 

подобно капле воды, возвращающейся в океан. Эту 

мысль можно интерпретировать как близкую к 

буддистскому или индуистскому взгляду на 

реинкарнацию, но без идеи сохранения личности. 

Для Шопенгауэра смерть была частью естественного 

порядка вещей, и он видел в её принятии путь к 

внутреннему покою, вместо того чтобы искать 

утешение в фантазиях о загробной жизни. 

Философия Шопенгауэра, хотя и кажется безнадёжно 

пессимистичной, открывает неожиданные горизонты 

понимания. Его идеи — не просто утверждение о 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   11 

тщетности существования, но и вызов: осознав эту 

тщетность, человек может найти пути к освобождению, 

даже если они сложны и требуют глубокого 

самопознания. 

Пессимизм Шопенгауэра, подобно вирусу, проникает в 

сознание с неожиданной лёгкостью, трансформируя 

привычное восприятие реальности. Его идеи обладают 

поразительной заразительностью благодаря своей 

ясности и внутренней логике. Простота аргументации, 

обращённой к универсальному человеческому опыту 

страданий, делает философию доступной даже для тех, 

кто никогда не погружался в сложные философские 

концепции. Её сила заключается в том, что она находит 

отклик у людей, уже разочаровавшихся в жизни, чья 

внутренняя почва давно готова принять семена 

сомнений и безысходности. 

Интеллектуальная убедительность Шопенгауэра делает 

его пессимизм почти неоспоримым. Его аргументы, 

строящиеся на наблюдениях о бесконечной 

неудовлетворённости желаний и неизбежности 

страданий, подкреплены строгой логикой. Даже 

попытки противоречить его взглядам часто 

заканчиваются тем, что человек, начавший сомневаться, 

лишь глубже увязает в сети его идей, поскольку 

альтернативы оказываются менее убедительными. Этот 

когнитивный эффект — своего рода философская 

неизлечимость. 

Процесс "заражения" начинается с чтения и 

размышления над идеями Шопенгауэра. Его тексты, 

обнажая трагичность жизни, вызывают в сознании 

резонанс, порой приводящий к когнитивному сдвигу. 

Реальность начинает восприниматься сквозь призму его 



Борис Кригер 

 

12 

теории воли, что усиливает ощущение 

бессмысленности повседневной борьбы. Это не просто 

перемена в мышлении, но глубокая перестройка 

отношения к миру, которая неизбежно влияет и на 

эмоциональное состояние. Многие, погружаясь в 

философию Шопенгауэра, переживают утрату смысла, 

апатию и даже отчуждение от прежних ценностей, 

воспринимая всё вокруг как лишённое какой-либо 

истинной цели. 

Причина токсичности этих идей кроется в их 

обобщающем характере. Шопенгауэр возводит 

страдание в универсальный принцип существования, 

лишая мир каких-либо исключений. Радость, надежда, 

счастье — всё это, согласно его учению, либо иллюзии, 

либо краткие передышки в круговороте боли. Такая 

перспектива разрушает веру в возможность изменений 

к лучшему, лишая человека жизненных ориентиров. 

Надежда, даже если она была хрупкой, уничтожается в 

корне, оставляя пустоту, в которой ничего не остаётся, 

кроме созерцания общей трагедии бытия. 

Идеи философа также подрывают активность, ведь 

борьба и стремления рассматриваются как 

бессмысленные усилия в беспощадной игре воли. 

Человек, попавший под влияние его пессимизма, 

склонен отказываться от действий, воспринимая их как 

бесплодные. Это подавление стремлений становится 

частью внутренней капитуляции перед неизбежным. 

Тем не менее, заразность пессимизма Шопенгауэра не 

только разрушительна. Она открывает возможность к 

глубокому самопознанию, к осознанию 

основополагающих вопросов жизни и страдания. 

Восприятие его философии может быть иным в 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   13 

зависимости от того, как человек готов использовать её 

как инструмент для размышления, а не как оковы для 

своей воли. 

В самой философии Шопенгауэра, несмотря на её 

пессимистический настрой, можно найти противоядие к 

тем разрушительным эффектам, которые она может 

вызвать. Если взглянуть глубже, становится ясно, что 

его идеи содержат не только анализ трагизма 

существования, но и предложения, как обрести 

равновесие и смысл в этом, казалось бы, бесцельном 

мире. 

Творчество, по Шопенгауэру, рассматривается как 

способ временного освобождения от власти воли. 

Однако его значение можно трактовать шире, чем 

просто временный уход от страданий. Искусство может 

не только давать передышку, но и вдохновлять, 

напоминать о том, что в человеческом восприятии мира 

заложена удивительная способность преобразовывать 

страдание в нечто прекрасное. Когда человек созерцает 

картину, слушает музыку или читает стихи, он выходит 

за пределы личных переживаний, соединяясь с 

универсальными темами, которые делают его частью 

чего-то большего. Это вдохновение, хотя и мимолётное, 

способно разжечь стремление к творчеству и глубокому 

пониманию, давая смысл жизни, который нельзя найти 

в бесконечной гонке за желаниями. 

Сострадание, которое Шопенгауэр называет ключом к 

нравственности, тоже может быть осмыслено иначе. 

Вместо пути к отрешённости и отказу от 

привязанностей оно способно стать основой 

взаимодействия и созидания. Осознание общей 

природы страдания, которое присуще всему живому, 



Борис Кригер 

 

14 

может не только привести к желанию уменьшить 

страдания других, но и к построению взаимоподдержки, 

общности, где страдание становится меньше за счёт 

человеческого участия. Вместо того чтобы уходить от 

мира, сострадание даёт повод к активному присутствию 

в нём, к поиску путей улучшения, пусть даже 

временного. 

Аскетизм, который философ предлагает как способ 

полного отказа от воли, вовсе не обязательно должен 

быть воспринят как безальтернативное завершение 

пути. Если рассматривать его не как навязанную 

стратегию, а как добровольный выбор, он может стать 

инструментом для достижения внутренней свободы, а 

не подавления. Отказ от избыточных желаний и 

привязанностей освобождает пространство для 

сосредоточения на главном — на том, что 

действительно приносит гармонию и радость. Такой 

аскетизм больше напоминает мудрость умеренности, 

где человек не отрицает мир, но выбирает жить в нём 

осознанно и по своим правилам. 

Очевидным образом, внутри философии Шопенгауэра 

скрыт ресурс, который при определённом подходе 

становится основой для преодоления её пессимизма. 

Его идеи учат не только видеть страдания, но и 

находить пути к их трансформации. Искусство, 

сострадание и аскетизм, будучи осмыслены как 

инструменты, позволяют человеку не просто 

сопротивляться бессмысленности бытия, но и 

наполнять его новым смыслом, который выходит за 

пределы слепой воли. В этом противоречивом и 

парадоксальном аспекте заключена неожиданная 

глубина его философии. 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   15 

Хотя философия Шопенгауэра основывается на идее 

неизбежности страдания и безысходности 

существования, в её глубине можно обнаружить 

парадоксальные элементы, которые не позволяют ей 

стать абсолютно пессимистичной. Несмотря на общее 

мрачное видение мира, философ признаёт 

существование редких и драгоценных моментов 

счастья, которые дают возможность человеку выйти за 

пределы мучительного круговорота желаний и 

неудовлетворённости. Эти проблески радости 

становятся своего рода окнами, через которые можно 

взглянуть на бытие иначе. 

Одним из таких способов является созерцание. 

Шопенгауэр подчёркивает, что в моменты, когда 

человек полностью поглощён созерцанием природы, 

искусства или чего-то, что позволяет на мгновение 

отвлечься от собственной личности и её желаний, он 

переживает освобождение от воли. В такие мгновения 

человек перестаёт быть субъектом страдания и борьбы 

и становится чистым наблюдателем. Эта редкая 

возможность ощущать красоту и гармонию мира 

позволяет хотя бы ненадолго найти внутренний покой. 

Так, созерцание становится не только формой бегства 

от страдания, но и напоминанием о том, что вне власти 

воли существует другая реальность, более чистая и 

свободная. 

Более того, сама структура его философии предполагает 

пути, позволяющие временно избегать влияния воли. 

Искусство, которое философ считал высшей формой 

такого освобождения, не только уводит от боли, но и 

открывает перед человеком глубину мира, лишённого 

эгоистичных стремлений. Музыка, по мнению 



Борис Кригер 

 

16 

Шопенгауэра, имеет особенно сильное воздействие, 

поскольку напрямую отражает волю, но делает это в 

формах, которые не вызывают страданий, а наоборот, 

упорядочивают и гармонизируют внутренний мир. 

Ещё одним важным аспектом является возможность 

внутреннего преобразования через осознание. 

Осознание универсальности страдания и того, что оно 

является частью общей структуры бытия, приводит к 

смирению, которое не подавляет, а, напротив, 

освобождает. Это понимание позволяет смотреть на 

жизнь не с позиции отчаяния, а с принятием её 

неизбежных трудностей, как чего-то, что можно 

пережить с достоинством. 

Шопенгауэр также не исключает радости, которая 

возникает в результате проявления сострадания. 

Взаимодействие с другими, помощь и забота дают 

человеку ощущение причастности к чему-то большему, 

чем собственное "я". Это состояние, противоположное 

эгоистическому стремлению к удовлетворению, 

помогает выйти за пределы постоянной гонки за 

личным счастьем, предлагая радость в самых простых и 

искренних актах. 

Очевидно, абсолютный пессимизм оказывается 

невозможным, даже в рамках самой философии 

Шопенгауэра. Она предоставляет не только мрачный 

диагноз человеческого существования, но и средства, 

пусть временные и неполные, которые позволяют 

обрести передышку, а иногда и новый смысл в 

принятии и созерцании жизни. В этих противоречиях и 

парадоксах проявляется скрытая многогранность его 

учения, способного не только разрушать иллюзии, но и 

вдохновлять на поиск внутренних опор. 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   17 

Альтернативы пессимизму Шопенгауэра представляют 

собой разнообразие философских и духовных подходов, 

которые предлагают иные пути осмысления страдания и 

бытия. Эти учения, каждый по-своему, дают 

возможность не только принять страдания, но и 

преобразовать их, находя в жизни перспективы 

надежды, действия и внутреннего роста. 

Духовные традиции также предлагают способы 

преодоления страдания. Буддизм, как и Шопенгауэр, 

признаёт страдание центральной частью 

существования. Однако он указывает на конкретный 

путь освобождения — через осознание природы 

желаний, практику медитации и достижение 

просветления. Буддизм не призывает к отказу от жизни, 

но учит, как достичь гармонии и освобождения от 

страданий через глубокое понимание и осознанность. 

Стоицизм представляет ещё одну альтернативу, 

основанную на внутренней гармонии. Философы-

стоики, такие как Марк Аврелий, Сенека и Эпиктет, 

предлагают сосредоточиться на том, что находится в 

зоне контроля человека: собственных мыслях, эмоциях 

и реакциях. Принятие неизбежного, фокус на 

добродетели и стремление к внутреннему покою 

помогают стоически переживать любые жизненные 

испытания, не разрушая при этом гармонию души. 

Христианство предлагает свой путь, в котором 

страдание приобретает смысл через любовь и веру. 

Христианская традиция видит в страдании не только 

испытание, но и средство для духовного роста и 

соединения с высшим смыслом. Любовь, жертвенность 

и надежда становятся опорой в преодолении тягот 

жизни, а вера в Бога придаёт страданиям не временную, 



Борис Кригер 

 

18 

а вечную цель. 

Экзистенциализм, представленный такими фигурами, 

как Камю и Сартр, рассматривает абсурдность жизни не 

как тупик, а как вызов. Камю в своём эссе "Миф о 

Сизифе" утверждает, что, несмотря на абсурд, человек 

способен найти смысл через самоутверждение и 

принятие своей свободы. Для экзистенциалистов 

свобода выбора становится фундаментальным аспектом 

человеческого существования. Сартр настаивает, что 

человек не просто вынужден жить в мире без заданного 

смысла, но и обладает способностью творить смысл 

сам, определяя себя через действия и решения. 

Каждая из этих альтернатив даёт уникальные 

инструменты для ответа на вызовы существования. Они 

показывают, что страдание — это не конечная точка, а 

начало пути к осмысленному взаимодействию с собой и 

миром. Вместо слепой капитуляции перед жизненными 

тяготами человек может выбирать: созидать, 

принимать, бороться или трансформировать свою 

реальность в соответствии с той традицией, которая 

наиболее близка его взглядам и чувствам. 

Современная позитивная психология предлагает 

подход, который обращает внимание на ресурсы, 

доступные каждому человеку, способные помочь не 

только справляться с жизненными трудностями, но и 

раскрывать внутренний потенциал. В отличие от 

философского анализа страдания, акцент здесь смещён 

на практические стратегии, направленные на 

укрепление психологической устойчивости, развитие 

осознанности и формирование позитивного отношения 

к жизни. 

Одним из центральных элементов позитивной 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   19 

психологии является осознанность — способность 

находиться в настоящем моменте, осознавая его без 

осуждения или попыток изменить. Практики 

осознанности учат принимать реальность такой, какая 

она есть, избавляясь от чрезмерного беспокойства о 

будущем или сожалений о прошлом. Эта практика 

помогает снизить уровень стресса, укрепить 

эмоциональное равновесие и научиться замечать даже 

небольшие моменты радости в повседневной жизни. 

Благодарность также занимает важное место в этом 

подходе. Исследования показывают, что привычка 

замечать и выражать благодарность за то, что есть, 

способствует улучшению общего эмоционального 

состояния. Она помогает сместить внимание с 

недостатков и проблем на достоинства и достижения, 

даже если они кажутся незначительными. Ведение 

дневника благодарности, например, может стать 

мощным инструментом для укрепления позитивного 

мировоззрения, увеличивая уровень удовлетворённости 

жизнью. 

Развитие устойчивости является ещё одним ключевым 

направлением позитивной психологии. Устойчивость 

подразумевает способность справляться с негативными 

ситуациями, извлекая из них опыт и сохраняя 

внутреннюю силу. Вместо того чтобы 

сосредотачиваться на избегании трудностей, учёные 

позитивной психологии предлагают учиться видеть в 

них возможность для роста и укрепления характера. Это 

может включать в себя развитие навыков 

эмоциональной регуляции, поддержание социальных 

связей и осознание своих ценностей, которые помогают 

находить смысл даже в сложных обстоятельствах. 



Борис Кригер 

 

20 

Особое место занимает идея посттравматического 

роста, согласно которой переживание трудностей может 

стать основой для позитивных изменений. Люди, 

столкнувшиеся с испытаниями, часто находят в себе 

новые силы, начинают ценить жизнь глубже или 

устанавливают более близкие отношения с 

окружающими. Позитивная психология подчёркивает, 

что даже в условиях стресса или потерь возможно 

найти точки роста, что даёт надежду и вдохновение. 

Философия Шопенгауэра может быть воспринята не 

только как мрачное объяснение сути жизни, но и как 

важное предупреждение о том, что бездумное 

погружение в страдания и их безоговорочное принятие 

способно парализовать волю к жизни. Его пессимизм, 

обнажающий неизбежность боли и 

неудовлетворённости, способен стать не ступенью к 

пониманию, а ловушкой, если воспринимать его как 

абсолютную истину. Важно научиться извлекать из его 

идей пользу, сохраняя при этом внутреннее равновесие 

и способность к действию. 

Шопенгауэр остро и ярко раскрывает структуру 

человеческого существования, в котором воля движет 

всем живым, но при этом порождает бесконечную цепь 

страданий. Однако пессимизм, каким бы убедительным 

он ни был, остаётся лишь одним из возможных взглядов 

на реальность, а не её окончательной характеристикой. 

Его философия показывает проблему — невозможность 

полного удовлетворения в мире желаний, но не 

обязательно диктует единственно возможный способ 

реагирования на эту проблему. 

Активное переосмысление идей Шопенгауэра 

позволяет найти точки опоры, чтобы не только избегать 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   21 

бездействия, но и использовать философские 

размышления для укрепления собственной жизни. 

Осознание трагической стороны существования может 

стать не поводом для пассивности, а толчком к более 

глубокому пониманию себя и мира. Это понимание 

может помочь принять неизбежные трудности, но не 

сдаться перед ними, а найти в них стимул для 

преобразования и созидания. 

Противоядием к разрушительной заразительности 

пессимизма становится сочетание принятия и действия. 

Принятие страдания как неотъемлемой части жизни не 

должно превращаться в капитуляцию, а напротив, 

может стать основой для поиска смыслов. Включение 

надежды в философскую картину позволяет 

сбалансировать мрачные выводы Шопенгауэра, 

добавляя светлую перспективу. Надежда не отрицает 

реальность страдания, но показывает, что даже в его 

условиях возможно движение вперёд. 

Действие становится второй стороной этого 

уравновешивающего подхода. Вместо того чтобы 

видеть мир как поле бессмысленной борьбы, можно 

рассматривать его как пространство для созидания и 

взаимодействия. Активность, направленная на помощь 

другим, на творчество или поиск нового, помогает 

преодолеть внутреннюю замкнутость, которую 

навязывает пессимистический взгляд. Через действия 

человек подтверждает свою способность быть не только 

объектом, но и субъектом воли, осознанно выбирая, как 

относиться к своему существованию. 

Шопенгауэр, несмотря на свою склонность к 

пессимизму, оставил возможность для осмысленного 

восприятия жизни через искусство, сострадание и 



Борис Кригер 

 

22 

мудрое принятие. Его философия служит 

напоминанием о том, что мир сложен и противоречив, 

но это не повод отказываться от усилий, направленных 

на создание в нём гармонии. Она может быть 

предостережением, но не приговором, если её 

использовать для размышлений, а не для оправдания 

бездействия. 

Философия Шопенгауэра, хотя и представляется 

многим непреодолимо мрачной, может стать не 

тупиком, а ступенью к более глубокому пониманию 

счастья и смысла жизни. Его идеи о страдании, воле и 

иллюзорности счастья могут показаться непреложной 

истиной, но на самом деле это только один этап на пути 

человеческого познания. Если не останавливаться на 

его выводах, а рассматривать их как отправную точку 

для размышлений, то можно обнаружить не только 

трагизм бытия, но и пути к его преодолению. 

Шопенгауэр вскрывает природу неудовлетворённости, 

показывая, что стремление к счастью через исполнение 

желаний всегда обречено на провал. Однако в этом 

понимании скрывается зерно освобождения: счастье 

можно искать не в погоне за внешними целями, а в 

самом процессе жизни, в её осознанном проживании. 

Его идея о том, что страдание — это универсальная 

характеристика существования, может быть принята не 

как приговор, а как вызов. Осознав этот принцип, 

человек перестаёт воспринимать страдания как нечто 

исключительное и несправедливое, находя в нём 

естественную часть пути, которую можно преодолевать 

с достоинством. 

Шопенгауэр подводит к осознанию, что счастье не 

является статичным состоянием, а возникает в кратких 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   23 

мгновениях освобождения от воли. Однако современное 

понимание счастья предлагает расширить этот взгляд, 

находя радость не только в редких мгновениях покоя, 

но и в самом процессе осознания, творения и 

взаимодействия. Философский пессимизм может 

вдохновить на поиски глубины в других традициях и 

подходах, которые предлагают не только принять 

жизнь, но и активно её преобразовывать. 

Рассматривая идеи Шопенгауэра как этап, можно найти 

новые перспективы. Его философия обостряет 

внимание к сути страдания, что заставляет искать 

решения. Буддизм предлагает выход через осознанное 

проживание настоящего и отказ от цепляния за 

желания, стоицизм учит внутренней стойкости и 

принятию неизбежного, а экзистенциализм вдохновляет 

на творение смысла в условиях его отсутствия. Эти 

взгляды, дополняя размышления Шопенгауэра, 

позволяют увидеть, что жизнь не только наполнена 

страданием, но и предоставляет множество 

возможностей для преодоления и созидания. 

Шопенгауэр учит задавать трудные вопросы и видеть 

мир без иллюзий, но это лишь начало пути. Его 

философия даёт основу для более осознанного подхода 

к счастью, который не строится на слепой гонке за 

удовольствиями, а на глубоком понимании природы 

жизни. Осмысление его идей открывает дорогу к 

поиску личного смысла, который выходит за рамки 

пессимизма, становясь основой для радости, гармонии и 

внутренней свободы. 

Если представить себе, что Толстой, не подвергнувшись 

влиянию философии Шопенгауэра, развивал свои 

мысли и идеи без соприкосновения с мрачным 



Борис Кригер 

 

24 

немецким гением, то образ его как мыслителя, 

вероятно, приобрел бы несколько иной облик. 

Шопенгауэр, как известно, своей настойчивой 

меланхолией и глубоким отрицанием радостей бытия 

внёс в интеллектуальный мир Толстого определённое 

потрясение, став одним из тех источников, что 

подталкивали его к размышлениям о бренности жизни, 

её страданиях и неизбежной конечности. 

В отсутствие этого влияния Толстой, возможно, ещё 

глубже укоренился бы в тех традициях, которые были 

ему близки с юности. Его идеи о смысле жизни, 

нравственном поиске и внутреннем развитии могли бы 

остаться более целостными, пронизанными верой в 

высокое предназначение человека. Гуманизм Толстого, 

и без того отличающийся глубоким доверием к природе 

человека, вероятно, не обременился бы той тяжестью 

безысходности, что временами пробивается в его 

поздние сочинения. 

Его взгляд на религию, возможно, стал бы более 

светлым, лишённым тех мучительных сомнений, 

которые зародились во многом благодаря осознанию 

шопенгауэровской мысли о враждебности мира и 

иллюзорности радости. Внутренний конфликт Толстого 

между желанием найти истину в христианстве и 

осознанием человеческой слабости, столь явственно 

проступающий в его дневниках, возможно, разрешился 

бы в пользу не столько строгого аскетизма, сколько 

жизнеутверждающего примирения. 

Однако стоит признать, что без этого философского 

столкновения Толстой, возможно, утратил бы ту 

остроту интеллектуального поиска, которая сделала его 

не просто писателем, но духовным вождём целой эпохи. 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   25 

Ведь Шопенгауэр, как ни парадоксально, стал 

своеобразным вызовом для его мысли, заставив 

бороться, сомневаться, отвергать и вновь искать ответ в 

простых истинах. Без этой борьбы Толстой, вероятно, 

остался бы более созерцательным, менее мятущимся — 

но, возможно, и менее глубоким в своём постижении 

человеческой природы и её противоречий. 

Идеи Шопенгауэра, обладая внушительной 

философской глубиной, могут стать своеобразной 

точкой отсчёта на пути к более зрелому пониманию 

счастья. Его пессимизм, обнажающий мрачные стороны 

существования, парадоксальным образом может 

подталкивать к поиску радости и смысла за пределами 

бесконечного цикла неудовлетворённых желаний. 

Главное — не останавливаться на его выводах, а 

рассматривать их как стимул для дальнейшего 

размышления. 

Шопенгауэр ясно показывает, что счастье, основанное 

на исполнении воли, мимолётно и нестабильно. Это 

осознание освобождает от иллюзий, заставляя искать 

источники удовлетворения в более глубоких аспектах 

бытия. Здесь возникает возможность переосмыслить 

отношение к жизни: счастье не обязательно должно 

быть итогом или конечной целью, оно может 

проявляться в самих усилиях, в осознании красоты 

мира, в отношениях или в творческом самовыражении. 

Страдание, которое Шопенгауэр называет неизбежным 

спутником жизни, при другом подходе может 

восприниматься не как зло, а как мощный инструмент 

для роста. В переживании трудностей рождается 

внутренняя стойкость, способность к сопереживанию и 

глубокое понимание окружающего. Его философия 



Борис Кригер 

 

26 

позволяет осознать, что страдание делает человека 

более восприимчивым к ценности коротких мгновений 

радости, к красоте и покою, которые часто упускаются 

в гонке за иллюзорными достижениями. 

Если идти дальше, можно увидеть, что идеи 

Шопенгауэра легко пересекаются с философиями, 

которые находят выход из этого круговорота. Его 

концепция временного освобождения от воли через 

искусство и созерцание перекликается с современными 

практиками осознанности, которые учат находить 

счастье здесь и сейчас, независимо от внешних 

обстоятельств. Эти моменты присутствия и спокойствия 

становятся не побегом, а способом увидеть полноту 

жизни. 

Кроме того, осознание ограниченности человеческого 

существования может стать основой для благодарности. 

Если счастье — не гарантированное состояние, а редкие 

и ценные мгновения, их нужно ценить. Такое 

отношение, сочетающее реализм и признание 

мимолётности радости, даёт почву для более зрелого и 

устойчивого счастья. 

Шопенгауэр может быть учителем в искусстве задавать 

важные вопросы: что составляет подлинную ценность 

жизни? Где искать радость? Как справляться со 

страданиями? Однако он не даёт окончательных 

ответов, и именно в этом заключается его сила. 

Продолжая двигаться за пределы его идей, можно 

прийти к пониманию, что счастье — это не отказ от 

мира, а принятие его во всей полноте, с его 

трудностями и красотой. 

Шопенгауэр, с его безупречной логикой и неумолимым 

пессимизмом, обнажил для себя и других глубокую 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   27 

пропасть человеческого существования, но в этой 

стройной картине всегда угадывалась трещина, едва 

заметная, но не менее важная. Его атеистическая 

концепция, отрицающая божественное провидение и 

смысл, дарованный свыше, опиралась на мрачную 

гармонию: мир — это игра слепой воли, 

бессмысленного желания, которое, подобно вечному 

маятнику, обречено колебаться между страданием и 

скукой. Однако как раз в этой непримиримости к 

понятию высшего порядка таится её самая большая 

уязвимость. 

Человеческая природа, при всём своём несовершенстве, 

слишком сложна, чтобы быть подчинённой лишь 

голодному импульсу желания. Даже в самых тяжёлых 

условиях человек не только стремится выжить, но и 

находит в себе силы творить, любить, жертвовать. Воля, 

о которой говорит Шопенгауэр, в его понимании 

действует механически, лишена высшей цели, но разве 

можно объяснить все тонкости человеческой жизни 

таким плоским детерминизмом? Его атеизм, столь 

решительный и яростный, подчиняет человека его 

природным основам, делая из него нечто вроде 

сложного, но бездушного механизма. 

Но ведь в этом механизме вдруг начинают биться 

странные, необъяснимые порывы — к справедливости, 

к истине, к красоте. Именно в этом и заключается 

уязвимость его философии: она лишает человека 

надежды, отрицает всё, что выходит за рамки страдания 

и иллюзии, но неспособна объяснить, откуда берётся 

само стремление к чему-то большему. Откуда в 

человеке тяга к свету, который, по Шопенгауэру, 

должен быть лишь тенью наших заблуждений? 



Борис Кригер 

 

28 

Кроме того, его непримиримый атеизм не оставляет 

места для того, чтобы осознать, что поиск Бога — это 

не просто попытка уйти от страданий, но и выражение 

глубинной потребности понять собственное место во 

вселенной. Неужели можно так просто свести всё 

богатство человеческого духа к игре желаний? В этом 

отказе видеть сложность и многослойность бытия, где 

атеизм не всегда становится окончательным ответом, а 

иногда сам превращается в вопрос, и скрывается его 

слабость. Шопенгауэр видел страдание как основу 

мира, но, может быть, за его рамками существует что-

то, что не умещается в его суровую картину? 

 

Библиография 

Kriger, B. (2024). The bacillus of Schopenhauer’s pessimism: A metaphysical 

transformation of consciousness. The Common Sense World. 

Schopenhauer, A. (1969). The World as Will and Representation (E. F. J. Payne, 

Trans.). Dover Publications. (Original work published 1818). 

Schopenhauer, A. (1974). On the Basis of Morality (E. F. J. Payne, Trans.). Hackett 

Publishing. (Original work published 1840). 

Schopenhauer, A. (1995). Essays and Aphorisms (R. J. Hollingdale, Trans.). 

Penguin Classics. 

Atwell, J. E. (1995). Schopenhauer on the Character of the World: The Metaphysics 

of Will. University of California Press. 

Cartwright, D. E. (2010). Schopenhauer: A Biography. Cambridge University Press. 

Gardiner, P. (1963). Schopenhauer. Penguin Books. 

Magee, B. (1997). The Philosophy of Schopenhauer. Oxford University Press. 

Tanner, M. (1999). Schopenhauer: A Very Short Introduction. Oxford University 

Press. 

Camus, A. (1991). The Myth of Sisyphus (J. O’Brien, Trans.). Vintage International. 

(Original work published 1942). 

Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason (P. Guyer & A. W. Wood, Trans.). 

Cambridge University Press. (Original work published 1781/1787). 

Nietzsche, F. (1997). The Birth of Tragedy (R. Speirs, Trans.). Cambridge 



 Бацилла пессимизма Шопенгауэра 

 

   29 

University Press. (Original work published 1872). 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

   


