
 

 
 

 



Борис Кригер 

 

2 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

 

ПРОТИВОРЕЧИВЫЙ 

АВГУСТИН 

БЛАЖЕННЫЙ 

 

 

 

 

 

 

 
  



 Противоречивый Августин Блаженный   

   3 

 

 
© 2024 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, 

including photocopy, recording, or any information storage and retrieval 

system, without permission in writing from both the copyright owner and 

the publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be 

e-mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

Противоречивый Августин Блаженный   

 

Книга раскрывает противоречивую и многогранную личность Августина, 

которого можно считать одним из ключевых мыслителей и богословов, 

соединивших античное философское наследие с новой христианской 

традицией. Его труды отражают глубокую внутреннюю борьбу между 

земными страстями и духовным стремлением, а также попытку осмыслить 

место человека в божественном замысле. Августин предложил оригинальные 

концепции о природе греха, благодати и свободы воли, которые не только 

сформировали основы западной богословской традиции, но и стали 

источником многовековых дискуссий. Взгляды Августина о двойственности 

человеческой природы и напряжении между материальным и духовным 

остаются актуальными для понимания вечных вопросов морали, 

ответственности и предназначения. 

Одной из центральных идей книги является представление Августина о двух 

градах — земном и божественном, которые олицетворяют временное и вечное 

измерения человеческого существования. Эта концепция подчеркивает 

несовершенство земных институтов и призывает к поиску высших духовных 

целей. В книге рассматриваются его размышления о первородном грехе как 

универсальной человеческой слабости и божественной благодати как 

единственном пути к спасению, что вызывает как восхищение, так и критику. 

Автор уделяет внимание влиянию Августина на разделение Западной и 

Восточной церквей, а также на становление культуры вины, отмечая 

двойственность его наследия: оно вдохновляет на духовное развитие, но порой 

оправдывает религиозный догматизм и ограничение свободы. 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

 

ПРОТИВОРЕЧИВЫЙ АВГУСТИН БЛАЖЕННЫЙ 

 

Августин Блаженный, великий мыслитель и богослов, 

предстает фигурой, соединяющей два эпохальных 

культурных пласта: античный мир с его философией, 

рациональностью и эстетическим идеалом, и 

христианство, ставшее основой новой цивилизационной 

парадигмы. Его личность и труды, как некий мост, 

связывают языческое наследие и христианские истины, 

создавая основу для формирования западной мысли, 

которая во многом обязана его творчеству своей 

глубиной и направленностью. 

Философские искания Августина берут начало в 

античной традиции, его долгие размышления под 

влиянием платонизма и стоицизма стали духовной 

школой, подготовившей почву для обращения к 

христианству. Однако, обретя новую веру, он не порвал 

с философией, а преобразовал её, придав древним 

идеям иной смысл, связанный с познанием Бога и 

искуплением. В этой способности преображать и 

соединять разные мировоззрения заключено его 

исключительное значение. 

Христианство не может полностью принять платонизм 

из-за различий в ключевых мировоззренческих 

позициях. Платонизм утверждает идею вечного 

существования независимых от Бога идей и духовного 

дуализма, где материальный мир считается менее 

значимым, чем мир идей. Христианство же признаёт 

Бога как единственный источник всего сущего, включая 

идеи, и видит материальный мир как созданный Богом 

и потому благой, хотя и повреждённый грехом. Кроме 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   5 

того, платонизм не принимает центральной 

христианской идеи воплощения Бога в материальном 

теле Иисуса Христа, что для христианства является 

основополагающим. 

Но каким предстаёт Августин в истории: святым или 

идеологом догматизма? Этот вопрос не утратил своей 

остроты. Его труды, от "Исповеди" до "О граде 

Божием", содержат глубочайшие размышления о 

природе человека, грехе, свободе воли и благодати. 

Однако в них же находят истоки жёсткой системы 

догматов, которая определила развитие католической 

теологии и порой ограничивала разнообразие 

богословских интерпретаций. Некоторые видят в нём 

мыслителя, подавившего свободу разума в угоду 

религиозной строгости, в то время как другие считают 

его вдохновителем духовной и интеллектуальной 

революции. 

Полемика вокруг его учения оживленно продолжается и 

в наши дни. Его идеи о первородном грехе и 

предопределении, о роли церкви как града Божия на 

земле вызывают как восхищение, так и критику. 

Восприятие Августина как столпа христианской мысли 

не лишено противоречий: одни признают его 

непререкаемым авторитетом, другие находят в его 

трудах отголоски рационализма, противоречащего 

чистоте веры. 

Отношение православной традиции к наследию 

Августина неоднозначно. Восточная церковь, сохраняя 

богатство своей мистической и литургической мысли, 

не приняла многие аспекты его учения, такие как 

учение о благодати и предопределении. Однако 

уважение к его духовному пути, стремлению к Богу и 



Борис Кригер 

 

6 

поискам истины остаётся неизменным. Августин для 

православия — скорее свидетель своей эпохи, чем 

безусловный богословский авторитет, и его место в 

истории остается осмысленным, но не абсолютным. 

Жизненный путь Августина, проложенный между 

страстями молодости и духовной зрелостью, 

представляет собой драматическую историю 

трансформации, отражающую борьбу между 

человеческими слабостями и стремлением к святости. В 

юности он был погружен в поиски смысла жизни, с 

головой окунаясь в мир наслаждений и философских 

размышлений, столь характерных для позднеантичной 

эпохи. Его страсть к познанию соседствовала с 

неспособностью сопротивляться земным искушениям, а 

сомнения постоянно затмевали ясность целей. Именно в 

этом внутреннем противоречии скрывалась сила, 

заставлявшая его идти дальше. 

Философский поиск стал для Августина первой 

ступенью к глубокому духовному обновлению. 

Заинтересованность в учениях манихейства, 

неоплатонизма и скептицизма подталкивала его к 

изучению вопросов о добре, зле, свободе воли и 

природе мироздания. Однако ни одно из них не 

принесло ему удовлетворения. Его переход к 

христианству, с одной стороны, можно рассматривать 

как искупление бурного прошлого, а с другой – как 

бегство от неразрешимых вопросов, которые он, 

возможно, не смог ответить иначе. Но что сильнее: 

порыв очиститься перед лицом Бога или стремление 

найти новую опору для своей измученной души? 

Августин будто сам ведет этот диалог, перекликаясь в 

своих текстах с сомнениями, некогда терзавшими его. 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   7 

"Исповедь", возможно, является одним из самых 

глубоких текстов, свидетельствующих о сложности 

человеческой природы. Это произведение – не просто 

описание жизненного пути, но проникновенное 

размышление о пути души к Богу, насыщенное 

искренностью, которая до сих пор вызывает споры. Был 

ли этот труд поистине актом глубокой откровенности, 

стремлением к внутренней очистке, или же за фасадом 

личных признаний скрывалась тонкая стратегия 

влияния? Ведь через каждое слово, через каждую 

исповедь Августин обращается не только к Богу, но и к 

своему читателю, который становится участником этой 

драмы. 

Парадоксальность "Исповеди" особенно ярко 

проявляется в столкновении личных слабостей автора с 

его моральными убеждениями. Августин честно 

раскрывает перед читателем свои страсти и падения, не 

боясь показать себя человеком, подверженным 

порокам. Однако это же заставляет задуматься: как 

примирить столь откровенные признания с той строгой 

нравственной позицией, которую он проповедовал в 

зрелые годы? Эти откровения могли бы казаться 

противоречием, если бы не их глубина и стремление 

автора донести, что путь к святости невозможен без 

осознания собственных слабостей. 

Каждая страница "Исповеди" открывает не только 

личную историю, но и общий для многих путь от греха 

к святости, путь борьбы с внутренними демонами и 

поиска света в душевной тьме. Именно в этом, 

возможно, и заключается величие Августина: он не 

боится раскрыть себя во всей своей уязвимости, чтобы 

вдохновить других на поиск истинного смысла жизни. 



Борис Кригер 

 

8 

Августин, размышляя о человеческой природе, грехе и 

благодати, уделял особое внимание вопросам брака, 

сексуальности и роли женщины в обществе. Его 

взгляды, сложившиеся под влиянием как античной 

философии, так и христианского учения, отражают 

противоречивую натуру мыслителя, который, с одной 

стороны, стремился понять глубинные основы 

взаимоотношений полов, а с другой — вписывал свои 

выводы в жесткие рамки духовных норм своего 

времени. Женщина в его текстах предстает 

одновременно как партнёр и как источник соблазнов, 

что отражает характерное для эпохи восприятие 

женственности сквозь призму грехопадения. 

Для Августина брак был сакральным союзом, важным 

не только для установления порядка в обществе, но и 

как путь к сохранению добродетели. Тем не менее, он 

подчеркивал, что даже в браке сексуальность должна 

быть подчинена высшим целям, прежде всего 

продолжению рода. Влияние его молодости, когда 

плотские страсти затмевали духовные стремления, явно 

отразилось на его последующем отношении к телесной 

стороне жизни. В его представлении сексуальное 

влечение было тесно связано с первородным грехом, 

что предопределило его строгую оценку этой сферы 

человеческих отношений. Женщина, хотя и 

признавалась равной мужчине по своей духовной 

природе, оставалась символом слабости и соблазна, что 

закрепляло в его учении патриархальные нормы. 

Августина можно назвать как провозвестником 

патриархального мироустройства, так и его жертвой. 

Взгляды, которые он разделял и развивал, во многом 

ограничивали роль женщины в общественной и 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   9 

духовной жизни, однако и сам мыслитель оказался 

пленником культурных и религиозных установок своего 

времени. Осуждая излишние проявления телесности, он 

пытался выстроить идеальный порядок, где разум и 

вера подчиняют себе инстинкты, но это, в свою 

очередь, нередко загоняло человека в рамки 

невозможного для достижения идеала. 

Современный мир, переживший эпоху эмансипации, 

иногда склонен смотреть на такие взгляды как на 

архаизм, утрачивающий связь с реальностью. Однако 

именно в попытке полностью отказаться от 

традиционных норм возникают новые противоречия. 

Избыточная эмансипация, ставшая результатом 

исторического стремления женщин к равенству, порой 

приводит к утрате гармонии в отношениях между 

полами. Вместо совместного поиска баланса общество 

зачастую сталкивается с крайностями, где 

воинствующий феминизм порождает отчуждение и 

разрыв, вместо того чтобы укреплять взаимопонимание. 

Избыточный феминизм, акцентирующий равенство 

через карьерные достижения, мог в некоторых случаях 

создать давление на женщин, заставляя их 

воспринимать традиционные роли и ценности 

(материнство, заботу о семье) как менее значимые. Это 

соревнование с мужчинами в профессиональной сфере 

иногда приводит к ощущению двойного бремени — 

необходимости преуспевать одновременно в работе и 

семейной жизни. Однако это не столько "порабощение", 

сколько следствие попытки переопределить социальные 

роли, где общество пока не всегда учитывает разные 

потребности и желания женщин. 

Трудно сказать, что именно современный мир потерял, 



Борис Кригер 

 

10 

отказываясь от определенных патриархальных норм. 

Возможно, это уверенность в естественном разделении 

ролей, чувство опоры на традиционные ценности или 

способность воспринимать различия как источник 

взаимного дополнения. В то же время критическое 

отношение к прошлому позволяет переосмыслить его 

наследие, искать новые формы диалога, где и мужчины, 

и женщины смогут обрести подлинную свободу, 

основанную на взаимном уважении. 

В центре размышлений Августина о предопределении и 

свободе воли лежит попытка примирить две на первый 

взгляд несовместимые идеи: свободу человеческого 

выбора и всевластие божественного замысла. Для него 

вопрос этот был не только теоретическим, но и глубоко 

личным, отражающим напряжение между внутренней 

борьбой и верой в то, что все происходит по воле Бога. 

Его учение об этих категориях стало фундаментом для 

многих последующих богословских споров и остается 

одним из самых противоречивых аспектов его наследия. 

Августин утверждал, что человек обладает свободной 

волей, позволяющей выбирать между добром и злом, но 

вместе с тем всякий выбор невозможен без действия 

Божьей благодати. Он видел свободу не как 

абсолютную автономию, а как способность действовать 

в соответствии с высшей истиной, к которой человек 

призван стремиться. Однако эта свобода ослаблена из-

за первородного греха, который поразил человеческую 

природу и сделал ее склонной к злу. Благодать Божия, 

по мнению Августина, становится тем мостом, который 

возвращает человеку утраченную способность к 

истинной свободе, но она не является результатом 

человеческих усилий, а даруется только по воле Бога. 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   11 

Такая концепция порождает очевидное противоречие. 

Если благодать необходима для спасения, а ее 

дарование зависит исключительно от Бога, то какое 

место остается для свободы выбора? Не превращается 

ли тогда человек в марионетку в руках божественного 

замысла? Эти вопросы вызывали острые дебаты как 

среди современников Августина, так и в последующие 

века. Одни считали его подход обоснованием духовной 

свободы, поскольку он подчеркивал, что истинная 

свобода возможна только в союзе с Богом. Другие же 

видели в его учении тиранию религиозной системы, 

которая предопределяет судьбу человека независимо от 

его усилий и желаний. 

Сам Августин искал ответы на эти вопросы в Писании и 

размышлениях о природе Бога. Он утверждал, что 

предопределение не отменяет свободы, поскольку 

божественный замысел включает в себя все 

человеческие действия, включая их свободные 

решения. Однако это объяснение остается сложным для 

восприятия, поскольку для многих оно звучит как 

парадокс: Бог знает и направляет все, но человек все 

равно свободен. В этом видится не столько разрешение 

противоречий, сколько утверждение их неизбежности. 

Учение Августина о предопределении стало основой 

для жестких теологических позиций, сформировавших 

западную традицию. Его идеи оказали влияние на 

формирование средневековой догматики, вызвали 

полемику в эпоху Реформации и продолжают быть 

предметом обсуждения в современном богословии. 

Вопрос о том, является ли человек действительно 

свободным или лишь участником заранее написанного 

сценария, остается открытым. Именно эта 



Борис Кригер 

 

12 

неразрешимая дуальность и делает размышления 

Августина столь актуальными, напоминая о сложности 

человеческого существования на грани между свободой 

и высшим предназначением. 

Учение о предопределении хоть и не бессмысленно, но 

его смысл зависит от теологической или философской 

перспективы. Для человека, живущего в условиях 

субъективной свободы выбора, предопределение 

действительно неощутимо, поскольку мы действуем в 

соответствии с нашими желаниями и решениями. 

Однако в богословии оно имеет смысл как утверждение 

о суверенности Бога, который знает и направляет исход 

всех событий. Даже если предопределение существует, 

это не отменяет человеческой ответственности, так как 

человек делает выбор осознанно, не зная наперёд его 

результата. Очевидным образом, предопределение и 

свобода выбора могут сосуществовать в разных 

плоскостях понимания. 

Августин, размышляя о природе зла, предложил 

концепцию, которая оказала глубокое влияние на 

философию и теологию. Его объяснение зла как 

отсутствия добра стало попыткой осмыслить этот 

вечный вопрос без прямого обвинения Бога в создании 

злого начала. Такое понимание основывалось на 

отрицании зла как самостоятельной сущности: зло, по 

Августину, не является реальной субстанцией, а 

представляет собой искажение, недостаток или порчу 

того, что изначально было добрым и совершенным. 

Этот взгляд позволял взглянуть на зло не как на 

творение, но как на побочный эффект от свободы воли 

и нарушения гармонии. 

В основе его учения лежала идея о том, что Бог, будучи 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   13 

источником всего сущего, создал мир добрым, наделив 

творения способностью выбирать между добром и злом. 

Зло возникает там, где выбор совершается в сторону 

отступления от божественного порядка. Это 

искаженное движение воли, обращенное не к Богу, а к 

себе или мирским страстям, приводит к возникновению 

зла. Таким образом, зло, согласно Августину, 

существует не само по себе, а только как отрицание 

добра, как его тень. 

Однако некоторые критики видят в этом подходе своего 

рода логическую уловку. Утверждая, что зло — лишь 

отсутствие добра, Августин как будто снимает с Бога 

ответственность за существование зла, но при этом не 

решает проблему до конца. Если зло — лишь дефект, то 

почему Всемогущий и Благой Бог, создавший мир 

совершенным, допустил возможность его появления? 

Этот вопрос подводит к более широкой проблеме 

теодицеи: если Бог всеблаг, то почему в мире 

существует страдание, несправедливость и хаос? 

Августин пытался ответить на этот вызов, связывая 

проблему зла с даром свободы воли. По его мнению, 

Бог дал человеку свободу, чтобы он мог выбирать добро 

осознанно, а не по принуждению. Но вместе с этим 

человек получил и возможность отступить от добра, что 

и привело к появлению зла. Свобода воли, таким 

образом, становится необходимым условием 

существования любви к Богу и добродетели, но 

одновременно открывает двери к греху. Бог допускает 

зло не из-за своей слабости или жестокости, а из 

желания сохранить эту свободу как высший дар. 

Несмотря на это объяснение, проблема зла остается 

сложной и противоречивой. Можно ли считать 



Борис Кригер 

 

14 

справедливым мир, где страдания миллионов 

оправдываются свободой нескольких? Как увязать идею 

доброго Бога с масштабами мировых бедствий? Эти 

вопросы выходят за рамки рациональных ответов, 

напоминая о том, что проблема зла — это не только 

философский, но и глубоко экзистенциальный вызов. 

Августиново учение о зле как отсутствии добра 

остается одной из самых элегантных попыток 

объяснить этот феномен, однако оно не устраняет 

внутреннего напряжения. Проблема теодицеи, 

затронутая им, продолжает тревожить умы, заставляя 

философов и богословов искать новые пути 

осмысления, балансируя между логикой, верой и 

опытом человеческого страдания. 

Учение Августина впитало в себя глубокое влияние 

платонизма, который стал для него своего рода 

философским мостом к христианству. Античная мысль, 

особенно неоплатонизм, предоставила Августину 

ключевые концепции, позволившие ему осмыслить 

такие сложные вопросы, как природа Бога, структура 

мироздания и взаимоотношение души и тела. Вместе с 

тем он не только заимствовал идеи из античной 

философии, но и переосмысливал их, переплетая с 

христианскими доктринами, что сделало его учение 

уникальным синтезом двух великих традиций. 

Наследие платонизма наиболее очевидно в 

Августиновой концепции Бога как абсолютного блага и 

истины. В духе платонизма он представлял Бога 

источником всего сущего, светом, озаряющим ум и 

ведущим к познанию истины. Как и у Платона, 

материальный мир для Августина не был 

окончательной реальностью; он видел его как 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   15 

временное и неполное отражение высших, духовных 

истин. Однако, в отличие от платоников, которые 

зачастую считали материальное низшим и даже 

чуждым божественному, Августин, под влиянием 

христианства, подчеркивал, что материальный мир 

также был создан Богом и, следовательно, не может 

быть изначально злым. 

Одним из ключевых вопросов, с которым Августин 

столкнулся, было отношение между душой и телом. В 

платонической традиции душа воспринималась как 

божественная и бессмертная сущность, заключенная в 

телесную оболочку, которая тянет ее вниз. Эта 

дуалистическая модель оказала влияние на Августина, 

особенно в ранний период его творчества, когда он еще 

находился под сильным воздействием неоплатонизма. 

Душа, согласно его взглядам, стремится к Богу, к 

истинному источнику жизни, тогда как тело, 

подверженное страстям и смертности, может стать 

препятствием на этом пути. 

Однако, будучи христианским мыслителем, Августин 

стремился преодолеть крайности такого дуализма. 

Христианство, в отличие от чисто платонической 

философии, провозглашало важность воплощения, 

подчеркивая, что сам Бог принял плоть в лице Иисуса 

Христа. Это убеждение заставило Августина 

пересмотреть прежние взгляды и признать, что тело не 

является злом само по себе, но его греховность — это 

результат первородного греха. Он утверждал, что 

спасение включает в себя не только искупление души, 

но и воскрешение тела, что свидетельствует о 

восстановлении целостности человека. 

Тем не менее, полностью преодолеть дуализм души и 



Борис Кригер 

 

16 

тела Августину не удалось. Его труды полны 

напряжения между восхвалением духовного и 

настороженным отношением к материальному. Это 

напряжение стало основой для многих аспектов 

христианской аскетической традиции, которая 

стремилась подчинить тело духу, видя в этом путь к 

святости. Таким образом, наследие платонизма в 

учении Августина не исчезло, а скорее 

трансформировалось, вписавшись в контекст 

христианского миропонимания. 

Учение о первородном грехе, сформулированное 

Августином, стало одним из наиболее значительных и 

спорных аспектов его богословия. Его концепция 

человеческой греховности, вытекающая из истории 

грехопадения Адама и Евы, утверждает, что вся 

человеческая природа отравлена грехом с самого 

рождения. Для Августина это не просто моральный 

недостаток, но экзистенциальная реальность, влияющая 

на каждую сторону жизни человека. Этот взгляд 

сформировал не только религиозную доктрину, но и 

культурные и психологические основы западного 

общества. 

Согласно Августину, грехопадение первых людей 

внесло разлад в отношения между человеком и Богом, 

нарушив первоначальную гармонию творения. Адам, 

выбравший свою волю вместо Божьей, передал своим 

потомкам природу, склонную к греху. Эта идея вводит 

человечество в состояние «massa perditionis» — массы 

погибающих, которая нуждается в искуплении через 

благодать. Тем самым Августин связывает идею 

греховности с необходимостью спасения, подчеркивая, 

что человек не способен искупить себя собственными 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   17 

силами. 

С одной стороны, это учение можно воспринимать как 

духовное откровение, помогающее осознать глубину 

человеческой зависимости от Бога. Оно подчеркивает 

универсальность греха, общую слабость человеческой 

природы и потребность в спасении через Иисуса 

Христа. Для верующих оно становится путеводителем к 

смирению и упованию на милость Божию. Однако с 

другой стороны, концепция первородного греха не 

лишена оттенка контроля. Осознание собственной 

греховности может вести к чувству вины, которое 

религиозные институты способны использовать как 

средство воздействия, подчиняя индивидуумов строгим 

духовным нормам и создавая систему, где спасение 

невозможно вне церкви. 

Влияние этой идеи на западное общество оказалось 

глубочайшим. Учение о первородном грехе стало 

основой для формирования так называемой «культуры 

вины», характерной для христианского Запада. В 

отличие от «культуры стыда», присущей многим 

традиционным обществам, культура вины основывается 

на внутреннем осознании своей неправоты перед Богом 

или перед моральными принципами. Это чувство стало 

двигателем как личного раскаяния, так и общественного 

порядка, побуждая людей к соблюдению норм и поиску 

искупления. 

Однако культура вины имеет и обратную сторону. 

Постоянное осознание греховности может порождать не 

только стремление к исправлению, но и внутренние 

конфликты, чувство неполноценности и хронический 

страх осуждения. Эта психологическая нагрузка оказала 

влияние на западную литературу, искусство и 



Борис Кригер 

 

18 

философию, где темы вины и искупления занимают 

центральное место. 

Концепция первородного греха, предложенная 

Августином, стала не только богословским 

инструментом, но и основой для многовековой 

рефлексии над природой человека. Она позволила 

глубже понять слабости и противоречия человеческой 

души, но одновременно наложила отпечаток на 

восприятие вины, греха и свободы. Вопрос о том, 

является ли это учение откровением или средством 

контроля, остается открытым, будучи предметом 

споров между защитниками духовной традиции и 

критиками религиозных структур. 

Идея двух гр+адов — Града Божьего и града земного, 

изложенная Августином в его знаменитом труде "О 

граде Божием", представляет собой глубокую 

философскую концепцию, которая выходит за рамки 

чисто богословской мысли. Эти два града олицетворяют 

два противоположных порядка бытия, два вида любви и 

стремлений, которые направляют человечество: Град 

Божий, основанный на любви к Богу до презрения к 

себе, и град земной, зиждущийся на любви к себе до 

презрения к Богу. Это противопоставление позволяет 

Августину объяснить природу человеческой истории, 

смысл существования общества и направление, к 

которому должно стремиться человечество. 

Град Божий, по Августину, является идеалом, 

выражающим вечный порядок, где правят милосердие, 

справедливость и истинная благодать. Это сообщество 

душ, преданных Богу, живущих в гармонии с Его волей. 

В отличие от этого, град земной представляет собой 

временную и греховную реальность, где царствуют 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   19 

эгоизм, гордость и стремление к власти. Земной град, 

каким бы успешным он ни казался, неизбежно обречен 

на разрушение, поскольку основан на нестабильной 

природе человеческого греха. 

Эти два гр+ада, хотя и противоположны, переплетаются 

в истории, ведь люди, даже принадлежащие Граду 

Божьему, продолжают жить в земной реальности. 

Именно здесь проявляется утопический характер идеи 

Града Божьего: он недостижим на земле, потому что 

человеческая природа, поврежденная первородным 

грехом, неспособна полностью освободиться от эгоизма 

и привязанности к материальному. Августин 

подчеркивает, что Град Божий — это не политическая 

или социальная утопия, которую можно создать 

усилиями людей, но духовная реальность, доступная 

лишь через Божью благодать и лишь в вечности. 

Невозможность достижения Града Божьего на земле 

объясняется тем, что земное существование неизбежно 

связано с борьбой, несовершенством и грехом. Даже 

лучшие человеческие институты — будь то 

государство, общественные структуры или церковь — 

остаются несовершенными, поскольку их участники 

продолжают быть подвержены страстям. Августин не 

отвергал государство, признавая его необходимость для 

поддержания порядка в условиях падшего мира, но 

считал, что оно не способно обеспечить истинную 

справедливость, которая может исходить только от 

Бога. 

Философская утопия Августина, таким образом, служит 

не проектом для создания идеального общества, а 

ориентиром, к которому направлены стремления души. 

Она подчеркивает временность и относительность 



Борис Кригер 

 

20 

земной жизни, побуждая сосредотачиваться на вечном и 

непреходящем. Это взгляд не на то, как преобразовать 

мир, а на то, как жить в нем, не теряя связи с высшей 

целью. 

Однако эта концепция вызывает вопросы. Не является 

ли она оправданием пассивности и смирения перед 

несовершенствами земного мира? Некоторые критики 

видят в идее двух градов своего рода отказ от 

социального прогресса в пользу абстрактного 

духовного идеала. С другой стороны, для Августина это 

вовсе не призыв к бездействию, но напоминание о том, 

что ни одно человеческое достижение не сможет 

сравниться с вечной славой Града Божьего. 

Идея двух миров остается одной из наиболее 

проникновенных философских метафор, позволяющих 

осмыслить человеческую жизнь и ее место в истории. 

Она напоминает о двойственности человеческой 

природы и о том, что, даже живя в земной реальности, 

человек призван стремиться к идеалам, которые 

превосходят границы времени и пространства. 

Августин оказал значительное влияние на 

формирование идеи о праве государства и церкви на 

вмешательство в дела веры, включая наказание 

еретиков. Его взгляды, высказанные в ответ на вызовы 

его времени, заложили основы для того, что 

впоследствии стало теоретической базой средневековой 

инквизиции. Хотя он не мог предвидеть тех жестоких 

форм, которые примет церковное преследование в 

последующие века, его богословские рассуждения о 

единстве веры и порядке оказались чрезвычайно 

влиятельными. 

Изначально Августин не был сторонником насилия 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   21 

против вероотступников. На ранних этапах своего 

служения он придерживался принципа терпимости, 

подчеркивая, что обращение к истине должно быть 

добровольным. Однако борьба с донатистами — 

христианской сектой, отвергавшей официальную 

церковь и церковные таинства, совершенные 

"недостойными" священниками, — привела к 

пересмотру его взглядов. Донатисты не только 

противостояли церкви теологически, но и угрожали 

единству общества. Их действия, сопровождавшиеся 

насилием и смутой, убедили Августина в том, что 

принуждение иногда необходимо для сохранения мира 

и истины. 

Августин обосновал эту позицию с помощью 

интерпретации библейских текстов, таких как притча о 

великом пире, где хозяин велит своим слугам 

"заставить" гостей прийти (Евангелие от Луки глава  14 

стих 23). Он утверждал, что насилие может быть 

оправданным, если оно направлено на спасение душ. 

Принуждение, по его мнению, не противоречило 

свободе воли, поскольку грешник, подталкиваемый к 

истинной вере внешними средствами, мог затем 

осознанно принять истину. 

Это учение стало важным теоретическим обоснованием 

для последующих эпох. В Средние века оно было 

воспринято как аргумент в пользу активного участия 

государства и церкви в борьбе с ересью. Средневековая 

инквизиция, стремившаяся искоренить "заразное" 

влияние еретиков, в значительной мере опиралась на 

Августиновы идеи о том, что защита веры может 

оправдывать применение насилия. Конечно, методы 

инквизиции, включая пытки и смертные казни, 



Борис Кригер 

 

22 

выходили далеко за рамки представлений самого 

Августина, но его аргументы о роли принуждения в 

религиозных вопросах открыли путь к подобным 

интерпретациям. 

Однако наследие Августина в этом вопросе 

неоднозначно. С одной стороны, он подчеркивал 

необходимость спасения души, а не наказания тела, и 

считал насилие крайней мерой. С другой стороны, его 

рассуждения заложили принципиальную возможность 

для объединения церковной власти с государственной 

репрессивной машиной. Его богословие способствовало 

утверждению идеи, что защита веры может быть выше 

индивидуальных прав и свобод. 

Этот аспект его учения оставил глубокий след в 

западной культуре, став символом сложных отношений 

между религиозной истиной и политической властью. 

Идеи Августина о праве государства на вмешательство 

в дела веры продолжают вызывать споры, отражая 

постоянное напряжение между стремлением к духовной 

истине и уважением к свободе совести. В то же время 

они напоминают о том, как легко даже самые 

возвышенные идеи могут быть использованы для 

оправдания крайностей. 

Августин Аврелий, чье богословие стало фундаментом 

западной христианской традиции, внёс значительный 

вклад в развитие идей, которые со временем 

способствовали разделению между Западной и 

Восточной церквами. Его богословские концепции, 

особенно те, что касаются природы Троицы, благодати 

и первородного греха, оказали сильное влияние на 

формирование латинской теологической мысли, 

отличающейся от восточнохристианской духовности. 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   23 

Эти различия, которые изначально были предметом 

теоретических дискуссий, с течением времени 

превратились в источник напряженности, а затем и в 

одну из причин Великого раскола 1054 года. 

Одной из наиболее значимых теологических точек 

разрыва стало учение о Святом Духе и добавление 

слова "Фили+окве" ("и Сына") в Никео-Цареградский 

Символ веры. Восточная церковь придерживалась 

оригинальной формулы, согласно которой Святой Дух 

"исходит от Отца", подчеркивая единственность Отца 

как источника божественной сущности. Западная 

церковь, опираясь на августиновскую триадологию, 

добавила, что Святой Дух исходит "от Отца и Сына" 

(Фили+окве), что, по их мнению, точнее отражает 

единство Троицы. 

Августин, размышляя о природе Троицы, 

сформулировал концепцию, согласно которой Святой 

Дух является узами любви между Отцом и Сыном. Это 

учение стало основой для западного утверждения 

Filioque, которое рассматривало исхождение Духа от 

Отца и Сына как единый процесс. Восточные 

богословы, напротив, видели в этом добавлении 

нарушение порядка внутри Троицы, где Отец выступает 

единственным источником. Для Востока вставка 

Filioque воспринималась как не только богословская 

ошибка, но и самовольное изменение общего символа 

веры без согласия Вселенской Церкви. 

Однако теологические разногласия между Августином 

и восточной традицией не ограничивались только 

вопросом Filioque. Его учение о благодати, 

первородном грехе и предопределении также вызывало 

серьезные расхождения. Восточная церковь, с акцентом 



Борис Кригер 

 

24 

на синергию — сотрудничество между человеческой 

волей и Божьей благодатью, — воспринимала идеи 

Августина как излишне фаталистические. Учение о 

первородном грехе, которое в западной традиции во 

многом сформировалось под влиянием Августина, на 

Востоке не имело столь же жесткого толкования. В 

восточной антропологии грехопадение рассматривалось 

скорее как искажение человеческой природы, а не как 

полное поражение свободы воли. 

Эти различия, углубленные культурными, языковыми и 

политическими факторами, создали почву для усиления 

дистанции между Востоком и Западом. Латинская 

традиция, сформированная идеями Августина, 

акцентировала рационализм и юридический подход в 

богословии, тогда как Восток продолжал следовать 

более мистическому, созерцательному пути. 

Добавление Filioque и различия в богословских 

акцентах стали не просто предметом богословских 

споров, но и символом взаимного отчуждения. К XI 

веку эти противоречия стали неразрешимыми, 

усугубленными политической конкуренцией между 

Римом и Константинополем, что в конечном итоге 

привело к Великому расколу 1054 года. 

Наследие Августина в этом контексте двояко. С одной 

стороны, его гениальность и глубокий ум помогли 

обогатить западное богословие, дав ему мощные 

интеллектуальные инструменты для осмысления веры. 

С другой стороны, его идеи, будучи глубоко 

укорененными в западной культуре, невольно отдалили 

Запад от Востока, заложив основы различий, которые со 

временем стали непреодолимыми. 

Августин остается одной из самых влиятельных фигур в 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   25 

истории богословия, философии и культуры, чье 

наследие продолжает активно обсуждаться и 

вдохновлять. Его идеи, сформулированные в 

позднеантичный период, оказались настолько глубоки и 

многогранны, что их отзвуки слышны и сегодня. В 

богословии он остается центральной фигурой для 

западной христианской традиции, особенно в вопросах 

о благодати, свободе воли и природе греха. Его труды 

являются источником вдохновения для многих 

верующих, ищущих ответы на вопросы о смысле жизни 

и отношениях с Богом. 

Философия также сохранила живой интерес к 

Августину благодаря его синтезу античной мысли и 

христианской доктрины. Его работа над вопросами 

времени и вечности, изложенная в "Исповеди", 

продолжает быть основой для размышлений о природе 

времени и человеческого сознания. Многочисленные 

споры о свободе воли и предопределении, которые он 

инициировал, до сих пор оживляют философские 

дискуссии, соединяя рационализм с экзистенциальным 

поиском истины. 

В культуре Августин представляет собой символ 

двойственности человеческой природы. Его путь от 

страстей и сомнений к святости, изложенный в 

"Исповеди", находит отклик у людей разных эпох, так 

как отражает универсальный опыт внутренней борьбы, 

присущий каждому. Эта история о грехе и искуплении, 

об осознании своей слабости и преображении через 

божественную благодать продолжает вдохновлять не 

только религиозные умы, но и писателей, художников, 

кинематографистов. 

Однако его наследие не лишено противоречий. Для 



Борис Кригер 

 

26 

верующих он остается примером святого, чья мудрость 

открывает путь к Богу. Для критиков — фигурой, чьи 

идеи о первородном грехе, благодати и 

предопределении породили многие проблемы западной 

культуры, включая акцент на вине и склонность к 

религиозному догматизму. Некоторые видят в его 

учении оправдание социальной и духовной несвободы, 

другие — фундамент для развития нравственной и 

интеллектуальной традиции. 

Августин остается важным не только для обсуждения 

вопросов религии, но и для изучения универсальных 

тем: свободы, истины и зла. Его размышления об 

истине как о божественной категории заставляют 

переосмыслить природу человеческого познания. Его 

учение о зле как отсутствии добра поднимает вопросы о 

происхождении страданий и ответственности человека 

перед лицом мира. Его концепция свободы воли и 

предопределения продолжает тревожить умы, ищущие 

границу между человеческой ответственностью и 

божественным планом. 

Его фигура заключает в себе сложность человеческого 

существования: он предстает и как святой, стремящийся 

к Богу, и как человек, признающий свои ошибки и 

грехи. Именно эта противоречивость делает его таким 

значимым для современности, где понятие единства в 

многообразии и борьба с внутренними противоречиями 

остаются центральными темами. Августин напоминает, 

что человек всегда находится на пути, и в этом 

движении к истине, несмотря на сомнения и падения, 

заключается его главное призвание. 

 

 



 Противоречивый Августин Блаженный   

   27 

 

Bibliography 

Augustine, S. (2006). Confessions (H. Chadwick, Trans.). Oxford 

University Press. 

Augustine, S. (1998). The City of God (M. Dods, Trans.). Penguin 

Classics. 

Brown, P. (2000). Augustine of Hippo: A Biography. University of 

California Press. 

Chadwick, H. (1986). Augustine: A Very Short Introduction. Oxford 

University Press. 

Markus, R. A. (1994). The End of Ancient Christianity. Cambridge 

University Press. 

Rist, J. M. (1994). Augustine: Ancient Thought Baptized. Cambridge 

University Press. 

TeSelle, E. (1970). Augustine the Theologian. Herder and Herder. 

Wetzel, J. (2012). Augustine and the Limits of Virtue. Cambridge 

University Press. 

Williams, R. (1990). On Augustine. Bloomsbury Academic. 

Kriger, B. (2014). Contradictory Augustine: Bridging antiquity and 

Christianity in the formation of Western thought. Orthodox Faith. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


