
 

 
 

 



Борис Кригер 

 

2 

 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ТРАГИЧНЫЙ 

БОГ БЕРДЯЕВА 

 

 

 

 

 

 
  



 Трагичный Бог Бердяева  

   3 

 

 
© 2024 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, 

including photocopy, recording, or any information storage and retrieval 

system, without permission in writing from both the copyright owner and 

the publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be 

e-mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

Трагичный Бог Бердяева  

  

Книга посвящена концепции «трагичного Бога», которая соединяет богословие 

и философию для осмысления свободы, любви и трагизма бытия. Центральная 

идея основывается на предположении, что напряжение между абсолютной 

свободой и ограниченностью является ключевым аспектом божественной и 

человеческой природы. Трагизм Бога понимается не как слабость, а как 

добровольное участие Творца в драме творения, где свобода творения 

сопряжена с риском зла, страданий и хаоса. Это напряжение раскрывается 

через диалектику любви и жертвенности, в которой Бог, сохраняя абсолютную 

благость, становится сопричастным страданиям мира. 

 

В философии представлено уникальное объяснение, как свобода, дарованная 

человеку, становится основой творчества и одновременно источником 

трагизма. Боготворческая борьба с первичным хаосом символизирует глубину 

замысла, где страдание, неопределенность и конечность превращаются в 

условия подлинного бытия. Книга предлагает новый взгляд на отношения 

человека и Творца, утверждая их как взаимопроникающее соучастие в 

преображении мира. Этот подход переосмысливает традиционные 

представления о Боге, предлагая видение, в котором трагизм становится 

основой свободы и любви.  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

 

 

ТРАГИЧНЫЙ БОГ БЕРДЯЕВА 

 

Трагичность, как концепт, находящийся на пересечении 

метафизики и богословия, открывает новый ракурс в 

размышлениях о природе Бога и человеческой 

сущности. В основе этого понятия лежит осознание 

конфликта между абсолютной свободой и 

ограниченностью, между всесилием Творца и 

реальностью творения. Трагичность в данном контексте 

нельзя свести к человеческому чувству безысходности 

или отчаяния. Это скорее напряжение, возникающее в 

самой основе бытия, где свобода и необходимость 

вступают в диалектическое единство. 

Идея Николая Бердяева о «трагичном Боге» становится 

особенно плодотворной в этом размышлении, так как 

она не только выходит за рамки классического 

представления о Боге как бесстрастном, совершенном 

существе, но и предлагает глубже понять Его 

внутреннюю динамику. Этот взгляд бросает вызов 

догматическому восприятию, утверждая, что 

трагичность может быть не слабостью, а 

основополагающим аспектом Творца, проявляющимся в 

самой природе свободы и любви. Бог, сотворивший 

мир, добровольно принимает на Себя страдание, 

возникающее как следствие этой свободы, 

предоставленной творению. Свобода в этом контексте 

неразрывно связана с риском, а любовь – с 

жертвенностью, что делает идею трагичного Бога 

глубоко экзистенциальной. 

 



 Трагичный Бог Бердяева  

   5 

Человеческое восприятие мира, пропитанного 

трагизмом, отражает эту концепцию. Поврежденная 

первородным грехом природа человека, несущего в себе 

образ и подобие Бога, неизбежно включает в себя 

элементы борьбы, напряжения и осознания конечности. 

Мир, каким его видит человек, полон противоречий: 

красота природы соседствует с ее разрушительной 

мощью, радость созидания – с болью утраты. Это 

восприятие мира как трагического становится не только 

способом познания, но и свидетельством того, что 

человек, как творение, неразрывно связан с Творцом в 

этой драматической реальности. 

Трагизм человека, находящего отражение в его жизни, 

судьбе и внутреннем мире, становится символом его 

божественного происхождения. Как существо, 

созданное по образу и подобию Бога, человек несет в 

себе не только творческую свободу, но и боль от 

разрыва между стремлением к абсолюту и 

ограниченностью собственной природы. Этот парадокс, 

столь ясно видимый в экзистенциальной борьбе 

человека, подчеркивает глубину идеи о трагичности 

Бога. Такой взгляд позволяет иначе осмыслить 

взаимоотношения между человеком и Творцом, делая 

их не только актом подчинения, но и сопричастности, 

взаимопроникновения и общего участия в великой 

драме бытия. 

Трагизм мироздания проистекает из самой природы 

бытия, созданного Богом, и находит свое выражение в 

универсальных аспектах существования, таких как 

возможное и осуществившееся падение человека в раю, 

страдание, несовершенство и смерть. Этот трагизм 

нельзя воспринимать лишь как случайную аномалию 



Борис Кригер 

 

6 

или неудачный результат совершенного творения; 

напротив, он заложен в самом фундаменте мира, 

поскольку творение предполагает свободу, а свобода 

неизбежно сопряжена с риском отступничества, потерь 

и боли. Мир, в котором реализуется божественный 

замысел, становится ареной драматического 

развертывания борьбы между гармонией и х+аосом, 

между жизнью и разрушением. 

Страдание, пронизывающее человеческое 

существование, неразрывно связано со свободой и 

способностью к творчеству. Это страдание является не 

только следствием несовершенства мира, но и 

одновременно его неотъемлемой частью. Боль и утрата 

напоминают о хрупкости жизни, но именно через эти 

переживания раскрывается глубина человеческой души, 

ее связь с вечным и божественным. Тогда трагизм 

выступает как путь познания: без столкновения с 

пределами своего существования человек не может 

проникнуть в глубины своего предназначения, открывая 

в них отражение высшей реальности. 

Человеческий опыт трагизма, хотя он и кажется сугубо 

земным, имеет божественные корни. Это переживание 

указывает на то, что в основе мира лежит творческая 

свобода Бога, которая воплотилась в создании не 

абсолютной механической гармонии, а мира, 

способного к развитию, борьбе и преодолению. Бог, 

будучи абсолютным источником бытия, вкладывает в 

свое творение способность к свободе и самобытности, 

что делает возможным как величайшее благо, так и 

неизбежный риск страдания. Этот парадокс отражает 

саму природу любви, которая требует взаимности, а 

значит, не может существовать без свободы. 



 Трагичный Бог Бердяева  

   7 

Идея о Боге как Творце трагического, несмотря на ее 

противоречивость, позволяет глубже понять 

божественную благость. Бог, сохраняя абсолютную 

святость и совершенство, не отстраняется от своего 

творения, но делит с ним его страдания. Воплощение, 

смерть и воскресение Христа становятся центральным 

образом этого единства, где Творец принимает на Себя 

трагизм мира, преобразуя его в высшую победу. 

Абсолютная благость Бога не заключается в устранении 

страданий, но в том, чтобы через них открывать 

возможность преображения и обретения подлинной 

свободы. 

Очевидным образом, трагизм мироздания оказывается 

не просто фоном или случайной характеристикой 

бытия, но сутью драматической истории творения, где 

напряжение между несовершенством падшего мира и 

абсолютной благостью Бога раскрывает глубину 

замысла Творца, приглашающего свое творение к 

соучастию в вечной реальности. 

Философия Николая Бердяева занимает уникальное 

место в истории мысли, соединяя глубокие 

экзистенциальные и метафизические размышления с 

духовным поиском. Его работы отмечены стремлением 

понять природу свободы, творчества и судьбы человека 

в контексте божественной реальности. Центральным 

элементом его мировоззрения становится утверждение 

свободы как первоосновы бытия, предшествующей 

даже самому акту творения. Эта свобода, однако, не 

идентична божественному началу; она предстает как 

некая изначальная стихия, таящая в себе возможность и 

для добра, и для зла. Именно через это ключевое 

понятие Бердяев приходит к своему смелому выводу о 



Борис Кригер 

 

8 

трагической природе Бога. 

Концепция «трагичного Бога», предложенная 

Бердяевым, раскрывает Творца как личность, 

находящуюся в напряженном противостоянии с 

Бездной, предшествующей акту творения. Бог творит 

мир не из заранее упорядоченной материи, но из 

хаотической свободы, которая сама по себе несет в себе 

элементы х+аоса и потенциал разрушения. Эта 

первичная свобода, из которой возникает всё сущее, 

становится причиной трагического измерения бытия: 

она одновременно источник величия творения и основа 

для страданий, несовершенства и зла. Бердяев 

подчеркивает, что Бог принимает на Себя этот трагизм, 

свободно вступая в борьбу с х+аосом, чтобы привести 

его к гармонии, но оставляя свободу неизменной, как 

основу творения. 

Бог, по Бердяеву, не предстает как холодный, 

бесстрастный архитектор, лишенный внутренней 

динамики. Его отношение к миру – это отношение 

глубокой любви, которая неизбежно сопряжена с 

жертвой. В этом заключается величайшая тайна 

трагизма: чтобы создать свободное творение, Бог сам 

становится участником страдания, беря на себя 

ответственность за все последствия свободы. Этот образ 

Творца, который принимает на Себя боль, вызванную 

самим актом творения, позволяет по-новому взглянуть 

на природу абсолютного добра. Здесь трагическое не 

исключает божественной благости, а напротив, 

становится ее высшим выражением. 

Достоинства концепции Бердяева заключаются в 

способности объяснить избыточный трагизм, 

наблюдаемый в мироздании. Многообразие страданий, 



 Трагичный Бог Бердяева  

   9 

конечность и несовершенство мира находят свое 

оправдание в свете трагической борьбы, где свобода 

становится неотъемлемым условием жизни. Эта идея 

раскрывает глубину человеческого существования: 

человек не просто страдает в мире, но становится 

сопричастным великой драме, в которой он сам 

является соучастником творения, преображающим хаос 

через свободу и творчество. 

Очевидным образом, «трагический Бог» Бердяева не 

только объясняет природу страдания и зла, но и придает 

им глубокое духовное значение, связывая их с 

фундаментальным замыслом о свободе как основе всего 

существующего. 

Идея Бездны, предшествующей Богу, занимает в 

философии Бердяева центральное место, открывая 

новые горизонты для осмысления метафизики творения 

и природы трагизма. Эта концепция выделяется своей 

смелостью: она утверждает существование первичной 

свободы, которую нельзя полностью свести к 

божественной сущности и которая предшествует 

самому акту творения. Бездна, по Бердяеву, 

представляет собой хаотическое, неструктурированное 

начало, находящееся за пределами самого бытия, в 

котором Бог осуществляет Свой творческий акт. Эта 

стихия свободы становится одновременно источником 

потенциала для творения и корнем всех трагических 

аспектов существования. 

Хаотическая природа Бездны создаёт неустранимую 

необходимость для творения, поскольку в ней скрыт 

потенциал не только для гармонии, но и для х+аоса, зла 

и разрушения. Бог, творящий мир из Бездны, 

сталкивается с задачей преобразования этой стихийной 



Борис Кригер 

 

10 

свободы в упорядоченное бытие. Этот процесс 

неизбежно связан с риском: свобода, заложенная в 

основу творения, несёт в себе возможность 

сопротивления и отпадения от Творца. Именно из этой 

динамики возникает трагизм мироздания, который 

охватывает как природу человеческой жизни, так и 

отношения между Богом и миром. 

Сама идея о том, что Бог творит из Бездны, вносит 

элемент напряжения в традиционные представления о 

Его абсолютности. Если принять мысль о том, что 

Бездна предшествует творению, то возникает вопрос: 

насколько Бог остается абсолютным, если существует 

что-то внешнее, от чего Он зависит в Своем акте 

творения? Бердяев стремится разрешить это 

противоречие, подчеркивая, что Бездна – это не 

существо, не сущность, но свобода в ее изначальном, 

неупорядоченном виде. Эта свобода не равнозначна 

Богу, но является первоосновой, с которой Он работает. 

Бог сохраняет абсолютность в Своей любви и 

творческом порыве, преображая х+аос Бездны в 

гармоничное бытие. 

Тем не менее, этот взгляд не лишен внутреннего 

напряжения. Он бросает вызов классической теологии, 

утверждающей, что Бог – самодостаточный источник 

всего сущего. Введение Бездны как первичного начала 

ставит вопрос о том, является ли свобода, заложенная в 

основании бытия, независимой от воли Творца. Это 

вызывает у некоторых мыслителей сомнения в 

непреложности божественного всемогущества, но 

одновременно обогащает философский и богословский 

дискурс, вводя в него новое измерение: Бог 

воспринимается не как далекий и непоколебимый 



 Трагичный Бог Бердяева  

   11 

властелин, а как деятельная личность, способная к 

состраданию и сопричастности. 

Идея предвечной Бездны, предложенная Бердяевым, 

представляет собой один из наиболее провокационных 

аспектов его философии, так как она подразумевает 

существование чего-то, предшествующего или 

независимого от Бога. Эта концепция, несмотря на свою 

метафорическую природу, ставит под вопрос 

абсолютность и всемогущность Творца. Если Бог 

оказывается связан с чем-то внешним, даже в форме 

изначальной свободы или хаоса, то возникает сомнение 

в Его самодостаточности. Это смещение божественной 

абсолютности вызывает критику как со стороны 

классической теологии, так и у некоторых философов, 

видящих в этом подрыв традиционного представления о 

Боге как первопричине всего сущего. 

В традиционной метафизике и богословии Бог 

рассматривается как абсолютное начало, не зависящее 

ни от чего, кроме самого Себя. Эта концепция 

подразумевает, что Бог является источником всей 

свободы, порядка и х+аоса, но при этом остается 

суверенным и независимым. Введение Бездны, 

предшествующей творению, создает впечатление, что 

Творец сталкивается с внешней реальностью, которая 

навязывает Ему свои условия. Это умаляет не только 

Его абсолютность, но и поднимает вопросы о том, в 

какой мере Бог действительно контролирует 

последствия творения, если основа мира – хаотическая 

свобода – изначально лежит вне Его воли. 

Для сохранения идеи Бога как всесильного и 

независимого необходимо переосмыслить 

взаимоотношения между свободой, х+аосом и 



Борис Кригер 

 

12 

божественным замыслом. Одним из путей примирения 

трагизма с абсолютностью Бога может быть 

утверждение, что х+аос и свобода не существуют как 

нечто внешнее Богу, а являются внутренними 

аспектами Его творческой природы. Бог может быть 

одновременно источником свободы и порядка, включая 

в Себя возможность самопожертвования ради творения, 

не теряя при этом Своей абсолютности. Такое 

понимание предполагает, что трагизм мира – это не 

следствие внешнего ограничения, а выражение глубины 

божественной любви и воли, которая допускает свободу 

даже с риском ее искажения. 

Альтернативные интерпретации также предлагают 

рассматривать трагизм как часть божественного 

замысла, в котором временное несовершенство мира 

становится необходимым этапом его преображения. 

Бог, обладая абсолютной властью, мог бы создать 

идеальный мир без страданий и без возможности 

грехопадения, но такой мир лишался бы свободы и 

подлинного развития. В этом смысле трагизм 

становится не противоречием, а инструментом, через 

который проявляется абсолютная благость Творца. 

Примирить трагизм и абсолютность Бога возможно, 

если воспринять абсолютность не как жёсткую 

неизменность или власть, а как способность быть вс+ем 

во всём: источником свободы, гармонии, любви и даже 

жертвы. Бог остается Абсолютом, если Его отношение к 

миру и творению понимается как проявление 

бесконечной полноты бытия, где свобода не 

противоречит благости, а х+аос – гармонии. Такой 

подход позволяет переосмыслить место трагизма в 

божественном плане и восстановить представление о 



 Трагичный Бог Бердяева  

   13 

Творце как о совершенном и всесильном начале, 

включающем в Себя весь спектр бытия. 

Теодицея, стремящаяся оправдать Бога перед лицом 

существующего в мире зла и страдания, сталкивается с 

глубокими философскими и богословскими 

трудностями. Идея трагического Бога, предложенная 

Бердяевым, вводит новый ракурс в осмысление этой 

проблемы, делая акцент на свободе как основе бытия. 

Зло и страдание в этом контексте перестают быть 

простым следствием несовершенства мира или 

наказанием за грех, но воспринимаются как 

неотъемлемые элементы драматической борьбы, 

заложенной в структуру творения. 

Проблема зла, сопровождающая человечество на 

протяжении всей его истории, возникает из напряжения 

между свободой и необходимостью. Бердяев 

утверждает, что свобода является изначальной 

предпосылкой всякого существования. Бог творит мир, 

наделенный свободой, принимая на Себя 

ответственность за риски, которые она несет. Зло 

становится не столько творением Бога, сколько 

результатом искажения свободы, ее отпадения от 

гармонии. Трагизм Бога проявляется в том, что Он 

допускает существование зла как неизбежного 

следствия свободы, потому что только через свободу 

возможна любовь, творчество и подлинное бытие. 

В этом смысле оправдание Бога перед лицом трагизма 

заключается не в устранении страданий или отрицании 

их значимости, а в их трансцендентном преображении. 

Бог не устраняется от страдания мира, а входит в него, 

становясь соучастником трагической истории творения. 

Воплощение Христа – центральный символ этой идеи: 



Борис Кригер 

 

14 

через смерть и воскресение Творец берет на Себя весь 

груз греха и трагизма, раскрывая путь к их 

преодолению. Это не упрощенное избавление от 

страданий, а приглашение к участию в божественной 

драме, где зло и боль трансформируются в высшую 

реальность через любовь и жертвенность. 

Новые подходы к теодицее через призму Бердяева 

подчеркивают активный характер божественной любви. 

Бог не выступает в роли отстраненного Судьи, 

наблюдающего за страданиями со стороны, но активно 

действует в мире, превращая трагизм в основу 

духовного роста и созидания. Такое понимание смещает 

акцент с вопросов, почему существует зло, на вопросы, 

как оно преодолевается и какой смысл в нем может 

быть найден. Зло в мире становится вызовом, который 

человек, наделенный образом и подобием Бога, призван 

преодолеть, превращая хаос в гармонию. 

Эти идеи также предполагают переосмысление самой 

природы оправдания Бога. Теодицея в рамках 

трагического Бога не стремится доказать всемогущего 

Творца, чуждого страданию, а раскрывает Его как 

деятельную личность, участвующую в преображении 

мира. Такой подход не устраняет проблему зла, но 

позволяет ей обрести смысл, соединяя свободу, трагизм 

и благость в единой картине мироздания. Бог 

оправдывается не логическими аргументами, а Своей 

жертвой, в которой зло и страдание преобразуются в 

путь к свободе и вечной любви. 

Божественная свобода у Бердяева проявляется в акте 

творения, где Бог не создает мир механически, 

подчиняясь необходимости, но добровольно избирает 

путь любви и жертвы. Эта свобода подразумевает 



 Трагичный Бог Бердяева  

   15 

открытость мира, где нет заранее предопределенного 

порядка. Бог творит из Бездны свободы, но не 

уничтожает ее хаотическую природу, предоставляя 

миру возможность развиваться самостоятельно. Это 

делает Творца сопричастным страданию творения, ведь 

сохранение свободы влечет за собой неизбежные 

трагические последствия – возможность зла, 

разрушения и отпадения. 

Свобода человека, созданного по образу и подобию 

Бога, является продолжением этой божественной 

свободы. Она неотделима от творчества: человек 

призван не просто подчиняться законам мироздания, но 

активно участвовать в их формировании. Однако эта же 

свобода становится источником трагизма, поскольку 

она открыта как для созидания, так и для разрушения. 

Невозможность полного предопределения – ключевой 

аспект, делающий свободу истинной. Если бы человек 

был полностью предопределен к добру, его действия не 

имели бы подлинной ценности; свобода требует риска, 

а вместе с ним и ответственности. 

Диалектика свободы и трагизма становится 

центральным принципом мироздания и божественного 

плана. Свобода порождает трагизм, потому что она 

включает в себя элементы неопределенности и хаоса, но 

именно через трагизм она раскрывает свой высший 

смысл. Человеческая история, исполненная борьбы и 

страдания, становится ареной, где свобода проходит 

испытания и преобразуется в творческую любовь. 

Творец, участвуя в этой драме, делает трагизм не 

концом, а этапом пути к высшей гармонии. 

Атеизм и идея трагичного Бога, предложенная 

Бердяевым, создают интересное поле для размышлений, 



Борис Кригер 

 

16 

поскольку в обоих случаях затрагиваются вопросы 

трагизма, страдания и смысла существования. Хотя 

атеизм отвергает концепцию Бога как личного Творца, а 

философия Бердяева утверждает Его сопричастность 

страданиям мира, между этими подходами можно найти 

точки соприкосновения. Оба мировоззрения 

сталкиваются с проблемой трагизма бытия и ищут 

объяснение человеческого опыта боли, несовершенства 

и конечности. 

Атеизм, лишая мир божественного начала, часто 

объясняет трагизм через случайность, отсутствие 

высшего порядка или столкновение объективных 

законов природы с субъективными человеческими 

стремлениями. Для атеистической мысли страдание и 

х+аос – неизбежные аспекты бытия, лишенного 

замысла или цели. Здесь человек оказывается один на 

один с холодной реальностью, а его поиск смысла 

становится личным и автономным актом. Трагизм в 

этом контексте является не вызовом Творцу или 

отражением какой-либо трансцендентной борьбы, а 

результатом несовпадения человеческих ожиданий с 

реальностью. 

Бердяевская концепция трагичного Бога, напротив, 

рассматривает страдание и трагизм как следствие 

свободы, заложенной в основе творения. Здесь человек 

не является жертвой слепого случая или безразличного 

космоса, а включен в драму, где его свобода имеет 

реальное значение. Бог, согласно Бердяеву, не только 

допускает существование трагизма, но и сам становится 

его участником, принимая страдание как необходимую 

цену свободы и любви. Эта идея может вызвать интерес 

даже в атеистическом контексте, поскольку предлагает 



 Трагичный Бог Бердяева  

   17 

рассматривать трагизм не как случайный изъян бытия, а 

как центральный элемент, без которого невозможно 

понять глубину человеческого существования. 

Атеистическая критика идеи трагичного Бога может 

быть направлена на саму предпосылку божественного 

участия в страданиях мира. Если Бог существует и 

обладает абсолютной властью, то, согласно логике 

атеизма, Ему следовало бы устранить страдания и 

трагизм, а не становиться их участником. С другой 

стороны, если трагизм – это следствие свободы, то, по 

атеистическому мнению, лучше было бы избежать 

такого риска, создав мир без возможности зла. Эти 

возражения заставляют задуматься о том, каким 

образом возможно примирить понятие свободы и 

божественного замысла, не теряя при этом 

реалистичного взгляда на мир. 

Тем не менее, философия трагичного Бога открывает 

новые перспективы для диалога между верующими и 

атеистами. Она подчеркивает важность свободы, 

ответственности и преодоления страданий как 

центральных элементов человеческой жизни, которые 

находят отклик в обеих системах мировоззрения. Для 

атеиста эта идея может быть ценна как символическое 

описание борьбы человека с хаосом и 

неопределенностью, где Бог становится метафорой 

внутреннего потенциала человека преодолевать 

страдание, трансформируя его в творчество и любовь. 

Для верующего трагичный Бог – это реальная личность, 

принимающая участие в судьбе мира, что придает 

страданиям высший смысл. 

Идея трагичного Бога, предложенная Николаем 

Бердяевым, может быть воспринята как отклонение от 



Борис Кригер 

 

18 

традиционного православного богословия, хотя ее 

нельзя однозначно квалифицировать как ересь в 

строгом смысле этого термина. Для понимания 

возможного конфликта необходимо рассмотреть 

несколько ключевых аспектов православного учения о 

Боге, которые могут вступать в противоречие с 

концепцией Бердяева. 

В православной традиции Бог рассматривается как 

абсолютный, совершенный и неизменный Дух, 

свободный от ограничений и внутренних противоречий. 

Это представление подчеркивает апофатический 

характер божественной природы, где Бог превосходит 

все человеческие категории, включая трагизм. 

Божественная природа описывается как безначальная, 

непостижимая и недоступная для изменений. Любые 

представления о том, что Бог может переживать 

трагизм или страдания, воспринимаются как 

подрывающие Его абсолютную благость и 

всемогущество. 

Бердяев, вводя идею трагичного Бога, акцентирует 

внимание на том, что Бог добровольно вступает в драму 

творения, принимая на Себя страдания, связанные с 

дарованием свободы миру и человеку. Этот взгляд 

сближает Бога с творением, делая Его более 

«личностным» и «сопричастным». Однако такое 

понимание может восприниматься как противоречащее 

православному учению, поскольку подразумевает, что 

Бог испытывает трагизм как неотъемлемую часть Своей 

сущности. В православии страдания приписываются не 

божественной природе, а человеческой, в которой 

Христос, будучи истинным Богом и истинным 

человеком, принимает на Себя трагизм мира, чтобы 



 Трагичный Бог Бердяева  

   19 

искупить грехи человечества. Однако даже в этом 

случае страдания Христа не затрагивают Его 

божественную природу. 

Еще одним проблемным аспектом является 

представление Бердяева о Бездне как о первичной 

свободе, предшествующей акту творения. Это может 

быть истолковано как ограничение божественного 

всемогущества и введение внешнего начала, 

независимого от Бога, что явно противоречит 

христианской догматике. Православие учит, что Бог 

является первопричиной и источником всего сущего, а 

всякая свобода и бытие исходят исключительно от 

Него. 

Тем не менее, идея трагичного Бога в контексте 

философии Бердяева имеет определенные пересечения 

с православной теологией, особенно в отношении 

страданий Христа и дарования человеку свободы. 

Бердяев не отрицает божественную благость и 

абсолютность, но стремится расширить традиционное 

понимание, подчеркнув божественную любовь как 

готовность Творца разделить трагизм творения. Это 

делает его мысль скорее философской попыткой 

углубить экзистенциальное восприятие Бога, чем 

прямым вызовом церковным догмам. 

Вопрос о том, является ли идея трагичного Бога ересью, 

остается открытым для интерпретации в зависимости от 

подхода. С точки зрения строгой православной 

догматики, её элементы могут считаться отклонением 

от учения. Однако с философской стороны, эта 

концепция может рассматриваться как попытка 

осмысления свободы, любви и страдания в рамках 

христианской мысли, что делает ее интересным, хотя и 



Борис Кригер 

 

20 

спорным вкладом в богословский дискурс. 

Идея Бога, одновременно трагического и абсолютного, 

представляет собой напряженную, но философски 

богатую попытку соединить противоположные, на 

первый взгляд, аспекты божественной природы. На 

этом пути возникает необходимость не только 

примирить метафизические и экзистенциальные 

измерения бытия, но и предложить модель, которая 

будет говорить как к разуму, так и к сердцу. Концепция 

Николая Бердяева, несмотря на ее смелость, предлагает 

ключ к этому примирению, раскрывая Бога как Творца, 

который не только сохраняет абсолютность, но и 

становится сопричастным свободе и страданию мира. 

Примирение идеи трагического и абсолютного Бога 

возможно, если воспринимать их не как 

взаимоисключающие характеристики, а как выражение 

двух сторон единой божественной природы. 

Абсолютность Бога не обязательно подразумевает 

отрешенность и недоступность. Напротив, в этом 

взгляде абсолютность включает в себя способность 

охватывать и преображать любые аспекты реальности, 

включая страдание, свободу и трагизм. Трагический 

аспект Бога может быть осмыслен как проявление Его 

любви и готовности принять на Себя всю глубину 

человеческой драмы, не умаляя при этом Его 

трансцендентности. Такое понимание не противоречит 

Его совершенству, а, напротив, делает его полным и 

насыщенным смыслом. 

 

Методология исследования, направленного на изучение 

концепции трагического Бога в трудах Николая 

Бердяева, требует глубокого погружения в его 



 Трагичный Бог Бердяева  

   21 

богословские и философские тексты. Основу анализа 

составляют его ключевые работы, такие как "Смысл 

творчества", "Философия свободы" и "О назначении 

человека". Эти произведения дают возможность 

проследить развитие идеи свободы, творческого акта и 

трагического аспекта божественной природы, которые 

Бердяев рассматривал как центральные для своей 

философии. Особое внимание уделяется текстам, где 

автор обращается к метафизике творения, природе 

свободы и отношению Бога к миру, что позволяет 

реконструировать его представление о трагическом 

Боге как целостную концепцию. 

Методологически исследование строится на 

текстуальном анализе, включающем выявление 

ключевых идей, структурирование аргументации и 

интерпретацию концептуальных связей. Значимым 

этапом работы становится обращение к философскому 

и богословскому контексту, в котором формировалась 

мысль Бердяева. Это позволяет оценить, каким образом 

его идеи вписываются в более широкую традицию 

русской религиозной философии, а также в европейские 

дискуссии о природе Бога, свободы и зла. Важно 

учитывать влияние, которое оказали на Бердяева 

работы таких мыслителей, как Владимир Соловьев, 

Федор Достоевский, а также немецкие философы, 

особенно Иоганн Готлиб Фихте и Фридрих Шеллинг. 

Неотъемлемой частью методологии становится 

включение философской критики. Для этого 

анализируются как возражения, выдвигавшиеся 

современниками Бердяева, так и последующие 

интерпретации его идей в богословских и философских 

кругах. Среди них можно выделить критику со стороны 



Борис Кригер 

 

22 

традиционного православного богословия, которое 

может видеть в идее трагического Бога угрозу его 

абсолютности и совершенству. Также рассматриваются 

вопросы, касающиеся введения Бездны как предвечного 

начала, что потенциально ставит под сомнение 

самодостаточность божественного бытия. Эти 

возражения помогают не только выявить слабые 

стороны концепции Бердяева, но и углубить понимание 

ее внутренней логики. 

Методология предполагает синтез текстуального 

анализа, философской критики и контекстуального 

подхода, что позволяет комплексно осветить идею 

трагического Бога и ее значение для современной 

мысли. Итогом такого исследования становится не 

только реконструкция взглядов Бердяева, но и 

постановка новых вопросов о природе свободы, 

трагизма и их роли в божественном замысле. 

Трагичный Бог, предложенный Бердяевым, становится 

метафорой человеческого восприятия Творца. Люди, 

живущие в мире, охваченном страданиями и 

противоречиями, интуитивно ищут близкого и 

понимающего Бога, способного разделить их боль. 

Трагизм в этом контексте – не слабость Бога, а символ 

сопричастности, выражение Его активной любви, 

которая принимает свободу творения и связанный с ней 

риск. Эта метафора помогает не только переосмыслить 

божественное в экзистенциальном ключе, но и усилить 

осознание ответственности человека, его 

сопричастности к творческому и преображающему 

замыслу Творца. 

Богословие Бердяева сохраняет свою актуальность для 

современного мира, где вопросы смысла, страдания и 



 Трагичный Бог Бердяева  

   23 

свободы остаются центральными для человеческого 

существования. В эпоху, когда традиционные 

метафизические схемы часто воспринимаются как 

далекие и неактуальные, идея Бога, который 

одновременно абсолютен и трагичен, открывает новые 

горизонты для понимания духовности. Она предлагает 

увидеть в Боге не далекого судью, а живую личность, 

взывающую к творчеству, свободе и любви. 

Пусть концепция Бердяева выходит за пределы строгой 

теологии, становясь философским и экзистенциальным 

вызовом, который заставляет задуматься о природе 

жизни, свободы и божественного. Этот взгляд 

напоминает, что трагизм бытия не должен пугать или 

приводить к отчаянию, а может быть принят как 

неотъемлемая часть пути, ведущего к полноте свободы 

и подлинной гармонии. В этом смысл трагичного Бога, 

который, будучи абсолютным, не боится разделить с 

творением его трудности, указывая путь к 

преображению. 

Как сильно человечество жаждет увидеть Бога 

свободным от трагизма, а мир — от боли и хаоса. О, как 

велика эта тоска — познать Творца, чьи замыслы не 

обременены борьбой, чье сердце не изранено 

страданием, чей мир — завершённая гармония, 

лишённая трещин несовершенства. Люди устали от 

бессонных ночей, от вопросов, на которые не найти 

ответа. Им хочется верить, что над всеми их бедами, 

над беспорядком, над их собственной хрупкостью стоит 

неподвижный и всесильный Бог, которому чужды 

горечь и уязвимость. 

Им хочется, чтобы мир был иным. Чтобы небо было 

безоблачным, а реки — полноводными и чистыми, 



Борис Кригер 

 

24 

чтобы рождение приносило только радость, а смерть — 

не существовала вовсе. Сколько сил было потрачено, 

чтобы найти Бога, который не страдает! Чтобы говорить 

о Нем, как о далёком величии, не соприкасающемся с 

пылью человеческого существования, где всё смешано 

— свет и тьма, любовь и отчаяние. Мы хотим от Него 

совершенства, безупречности, удалённости от всего 

нашего. Мы хотим Бога, который бы просто правил 

миром, как мастер управляет механизмом, не позволяя 

шестерёнкам сломаться. 

Люди хотят убежать от трагизма. Им хочется, чтобы 

жизнь была прямым путём к счастью, чтобы каждое 

событие несло уверенность и наслаждение, а не 

неизвестность, чтобы свобода не тянула за собой груз 

ответственности, а просто была  подарком, как воздух. 

Нам кажется, что если бы Бог был сильнее, или просто 

другим, то мир не был бы таким, каков он есть. Не было 

бы боли, не было бы трагедии. Если бы Он был 

совершенен так, как мы себе представляем, этот мир не 

знал бы зла, грехопадения и страха. 

Но может ли быть мир живым, если из него убрать это 

напряжение? Может ли любовь существовать без 

свободы, а свобода — без риска? Мы требуем у Бога 

спокойствия, ясности, порядка. Мы требуем от Него 

невозможного — мира, в котором ничего не стоит ни 

боли, ни страха, но в котором всё было бы настоящим. 

Мы надеемся на это, как дети надеются, что всё вокруг 

будет хорошо, просто потому что хочется верить в 

чудо. 

Но в глубине мы знаем: этот нетрагичный Бог — лишь 

тень наших желаний. Настоящий Бог — трагичен, как и 

мы. Падший мир — несовершенен, потому что Он дал 



 Трагичный Бог Бердяева  

   25 

нам свободу. И в этой свободе, в этой боли и борьбе, в 

этом творческом напряжении скрыта великая тайна. Но 

мы всё равно мечтаем о другом. Потому что иногда 

слишком мучительно верить, что даже Бог страдает, 

имея свободу не страдать! 

 

1. Berdyaev, N. (1944). The Destiny of Man. New York: 

Harper & Brothers. 

2. Berdyaev, N. (1937). Freedom and the Spirit. 

London: Geoffrey Bles. 

3. Dostoevsky, F. (1880). The Brothers Karamazov. 

Moscow: Russian Messenger. 

4. Schelling, F. W. J. (1809). Philosophical 

Investigations into the Essence of Human Freedom. 

Stuttgart: Cotta. 

5. Kriger, B. (2014). The tragic God in Berdyaev’s 

philosophy: Paradoxes of freedom, suffering, and 

creation. Orthodox Faith 

 


