
 

 



Борис Кригер 

 

2 

 
 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

 

 

В ПОИСКАХ 

САКРАЛЬНОГО 

В ХХI ВЕКЕ  
  
 

 

 

 

 

  



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   3 

 

 
© 2024 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

В поисках сакрального в XXI веке   

Книга предлагает анализ феномена сакрального в условиях стремительных 

изменений XXI века, рассматривая его через призму личного опыта автора, 

который прошел путь от успешной мирской карьеры к священническому 

служению и последующему поиску духовности. Служение в церкви позволило 

автору увидеть сакральное не только в традиционных религиозных практиках, 

но и в заботе о ближних, создании приюта для нуждающихся и стремлении к 

внутреннему преображению.  

На страницах книги проводится исследование трансформации сакрального в 

современном мире, где традиционные религиозные формы уступают место 

индивидуальному поиску и новым духовным практикам. Автор анализирует, 

как технический прогресс, культура потребления и цифровые технологии 

влияют на восприятие священного, порождая одновременно стремление к 

аутентичному духовному опыту и его коммерциализацию. В то же время книга 

утверждает, что подлинное сакральное продолжает существовать в личных 

переживаниях, стремлении к осознанности и поиске глубинного смысла в 

повседневной жизни, вне зависимости от внешних обстоятельств и социальных 

трендов. 

 

 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

В ПОИСКАХ САКРАЛЬНОГО В ХХI ВЕКЕ 

Сакральное, испокон веков являвшееся неотъемлемой 

частью человеческой жизни, воплощало собой нечто 

большее, чем простое выражение веры или религиозных 

традиций. Оно охватывало все сферы жизни, придавая 

особое значение явлениям и предметам, наполняя их 

глубинным смыслом. Восприятие сакрального 

изменялось на протяжении истории, обретая новые 

формы и выражения, но его суть всегда оставалась 

связанной с поиском высшего смысла и стремлением к 

постижению непостижимого. Начиная с первобытных 

верований, через сложные религиозные системы 

античности и Средневековья, сакральное становилось 

основой миропонимания, влияя на культуру, искусство и 

социальные институты. 

Сакральное — это категория, выражающая особое, 

священное измерение реальности, которое 

воспринимается как нечто высшее, недоступное 

повседневному опыту и обладающее глубинным 

смыслом. Оно наполняет окружающий мир тайной, 

придавая ему духовное измерение и устанавливая 

границу между обыденным и священным. 

На глубинном уровне сакральное — это то, что вызывает 

благоговение, трепет и чувство причастности к чему-то 

вечному и неизменному. Оно может быть связано с 

религией, но выходит за ее пределы, проникая в 

искусство, природу, отношения между людьми. 

Например, восход солнца, произведение искусства или 

простой акт милосердия могут восприниматься как 

проявления сакрального, если они вызывают ощущение 

прикосновения к чему-то высшему. 

В современном мире сакральное трансформируется, 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   5 

принимая новые формы и выражения. Традиционные 

религиозные структуры уступают место 

индивидуальному духовному поиску, в котором человек 

стремится найти сакральное в повседневности, личном 

опыте и творчестве. 

Однако в эпоху стремительного научно-технического 

прогресса и глобальных изменений, происходящих в 

обществе, ощущение сакрального постепенно 

утрачивается или трансформируется, принимая формы, 

порой далекие от традиционного понимания. 

Современность, охарактеризованная секуляризацией, 

рационализмом и технологическим развитием, 

выдвигает новые вызовы восприятию священного. В 

таком контексте актуальным становится вопрос о том, 

возможно ли в условиях XXI века сохранить или 

возродить сакральное в иной, более адаптированной 

форме, соответствующей реалиям времени. 

История свидетельствует о постепенном переходе от 

глубоко укорененных религиозных традиций к 

секулярным моделям общества, где религия постепенно 

утратила свою доминирующую роль, уступив место 

научному знанию и материалистическим 

представлениям. Эпоха Просвещения положила начало 

процессу десакрализации, поставив разум во главу угла, 

тогда как индустриализация и урбанизация 

окончательно изменили облик мира, отдаляя человека от 

духовных поисков. В условиях современного общества, 

где информация становится главной ценностью, а 

технологический прогресс диктует образ жизни, 

возникает потребность в осмыслении новой природы 

сакрального, его возможных проявлений и роли в жизни 

людей. 



Борис Кригер 

 

6 

Исследование этого феномена в условиях сегодняшнего 

дня требует глубокого анализа исторического пути, 

который привел к нынешнему положению, а также 

понимания того, какие формы сакральное может 

принимать в эпоху цифровизации и глобализации. Ведь 

несмотря на очевидные изменения, стремление к поиску 

смысла остается неотъемлемой частью человеческой 

природы. 

Секуляризация. процесс ослабления влияния религии на 

различные аспекты общественной и личной жизни, 

сопровождается переходом от традиционных 

религиозных ценностей к светским.  

Процесс секуляризации, охвативший мир в последние 

века, стал закономерным результатом развития науки и 

рационального мышления, вытесняющего религиозные 

представления на периферию общественного сознания. 

Развитие естественных наук, а затем и индустриальная 

революция, привели к убеждению, что вселенную можно 

понять и объяснить без обращения к божественному 

началу. Этот сдвиг в восприятии мира не только 

поколебал традиционные религиозные доктрины, но и 

способствовал формированию нового типа сознания, 

основанного на критическом осмыслении окружающей 

действительности. 

Развенчание духовных ценностей, долгое время 

определявших образ жизни и мышления, стало 

неизбежным следствием этого процесса. Религиозные 

ритуалы, некогда считавшиеся неотъемлемыми 

элементами повседневности, начали восприниматься как 

пережиток прошлого, уступая место прагматическим 

подходам и материалистическим устремлениям. 

Демистификация мира, инициированная философами 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   7 

эпохи Просвещения, оказала влияние не только на науку, 

но и на искусство, политику и социальные институты, 

превращая сакральное из жизненной необходимости в 

объект изучения, а порой и скептического осмысления. 

Современная поп-культура, стремясь охватить как 

можно более широкую аудиторию, зачастую использует 

образы, некогда обладавшие глубоким духовным 

смыслом, превращая их в коммерческие продукты, 

лишенные первоначального содержания. Древние 

символы, ритуалы и религиозные идеи становятся 

частью рекламы, моды и развлекательной индустрии, 

теряя свою изначальную значимость и трансформируясь 

в поверхностные атрибуты массового потребления. 

Кинематограф, музыкальная индустрия и мода активно 

заимствуют элементы различных духовных традиций, 

адаптируя их для современных реалий и создавая 

иллюзию причастности к сакральному без 

необходимости глубинного понимания. 

Искажение сакрального в медиа и искусстве приводит к 

формированию новых, зачастую упрощенных 

представлений о духовности. Символы, несшие в себе 

веками накопленный смысл, утрачивают свою глубину, 

превращаясь в стилизованные образы, используемые для 

создания эстетического эффекта. Духовные практики, 

некогда требовавшие внутренней работы и 

осмысленного подхода, трансформируются в доступные 

каждому «лайфстайл»-элементы, теряя свою истинную 

сущность и становясь частью глобального культурного 

рынка. 

На фоне этих изменений возникает необходимость 

переоценки ценностей, определяющих современное 

восприятие сакрального.   



Борис Кригер 

 

8 

Смена приоритетов в сторону материального 

благополучия и социальных достижений делает 

духовные ценности менее значимыми в коллективном 

сознании. Однако наряду с этим, в условиях глобальной 

неопределенности и постоянных перемен, люди 

продолжают искать новые формы сакрального, стремясь 

найти баланс между духовным и материальным. 

Современные технологии, в частности социальные сети, 

становятся инструментом, с помощью которого 

формируются новые ценности и модели поведения. 

Виртуальное пространство предоставляет возможность 

создавать личные сакральные пространства, в которых 

идеи и образы, некогда существовавшие лишь в рамках 

религиозных традиций, приобретают новый облик и 

значение. 

Мир, в котором существует человек, изначально 

характеризуется высокой степенью неопределенности, 

случайности и нелинейности, при которой изменение 

входных параметров не приводит к пропорциональному 

изменению результата. В нелинейных системах малые 

воздействия могут вызывать значительные последствия, 

а крупные усилия, напротив, могут не давать 

ожидаемого эффекта. Такое поведение противоположно 

линейным системам, где выход предсказуемо 

изменяется в зависимости от входа. 

Эти свойства нашего мира на протяжении всей истории 

порождали потребность в сакральном как инструменте 

осмысления и упорядочивания реальности. Взаимосвязь 

между усилиями и результатом далеко не всегда 

очевидна: человек может трудиться неустанно, но не 

достичь желаемого, в то время как другому удача 

улыбается без видимых причин. Именно эта 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   9 

непредсказуемость событий заставляет искать 

объяснения за пределами рационального, обращаясь к 

вере, ритуалам и сакральным объектам, которые 

призваны восстановить иллюзию контроля над 

хаотичным миром. 

Сакральное, таким образом, становится механизмом 

компенсации неопределенности. Первобытные племена, 

столкнувшись с силами природы, непониманием причин 

и следствий, сакрализовали тех, кто, по их мнению, мог 

взаимодействовать с тайными силами – шаманов, 

вождей, жрецов. Эти фигуры воспринимались как 

посредники между хаосом и порядком, их действия 

обретали священный смысл, а ритуалы становились 

инструментами для минимизации рисков и поддержания 

устойчивости в условиях, где рациональные методы не 

давали гарантий. 

Ритуалы, такие как обливание посевов «священной» 

водой после омовения ног такого почитаемого жреца 

перед важными событиями, описаны у племен, живущих 

на первобытном уровне, и служат попыткой 

воздействовать на реальность, создать ощущение 

порядка, даже если объективные причины успеха или 

неудачи оставались неизвестными. Этот принцип 

сохранился и в наших развитых религиозных системах, 

где молитвы, обряды и поклонение высшим силам 

выполняют аналогичную функцию – помогают 

справляться с непредсказуемостью жизни, придавая ей 

структуру и смысл. 

Подтверждение данной связи можно найти в истории 

развития религий: наибольший рост религиозных систем 

происходил в эпохи нестабильности – войн, природных 

катастроф, экономических кризисов. Чем выше уровень 



Борис Кригер 

 

10 

неопределенности, тем больше стремление 

сакрализировать окружающий мир, находить в нем 

знаки и скрытые закономерности. Современные 

исследования в области психологии и социологии 

подтверждают, что в периоды неопределенности люди 

чаще обращаются к религии и магическим практикам, 

чтобы снизить тревожность и обрести ощущение 

контроля. 

С точки зрения когнитивных наук, человеческий мозг 

устроен таким образом, что он стремится находить 

причинно-следственные связи даже там, где их нет. 

Неспособность рационально объяснить случайные 

события приводит к созданию концепций сакрального, 

которые помогают структурировать хаотичный поток 

событий и придать ему понятную форму.  

Нелинейность нашего мира сама по себе не является 

прямым доказательством сверхъестественного 

компонента, но она действительно может служить 

аргументом в пользу сложности и многослойности 

реальности, которую трудно полностью охватить 

традиционными научными методами. 

Нелинейные системы, такие как погода, экономика или 

биологические процессы, демонстрируют явления, 

которые кажутся непредсказуемыми, хаотичными и 

зависящими от множества факторов, включая начальные 

условия. В физике и математике подобные системы 

изучаются с точки зрения теории хаоса и фракталов, где 

наблюдается детерминированный хаос — сложный 

порядок, скрытый за видимым беспорядком. 

Некоторые философы и учёные используют эту 

сложность как аргумент в пользу того, что мир устроен 

не случайно и что за его работой может скрываться нечто 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   11 

большее, чем просто механистические законы природы. 

Однако важно учитывать, что сложность и нелинейность 

сами по себе не требуют вмешательства 

сверхъестественного; они могут быть естественным 

следствием взаимодействия множества факторов и 

уровней реальности, которые мы пока не до конца 

понимаем. 

С другой стороны, для религиозных или метафизических 

взглядов нелинейность может служить указанием на 

существование высшего замысла или глубинного 

смысла, который выходит за рамки классической науки. 

Некоторые интерпретации предполагают, что 

непредсказуемость и хаос — это лишь видимость, за 

которой скрывается некий высший порядок, 

непостижимый для человека. 

Нелинейность, случайность и непредсказуемость 

действительно играют ключевую роль в формировании 

мистического мышления. Мистическое восприятие мира 

часто основывается на идее, что за хаотичными и на 

первый взгляд бессвязными событиями скрыт некий 

высший порядок или смысл, который невозможно 

объяснить с позиции рационального анализа. В отличие 

от научного подхода, стремящегося выявить 

закономерности и предсказуемость, мистическое 

мышление принимает неопределённость как 

неотъемлемую часть реальности, воспринимая её как 

знаки или проявления скрытых сил. 

Нелинейность мира способствует таким взглядам, так 

как в ней есть элементы неожиданности, тонких 

взаимосвязей и эффектов, которые кажутся выходящими 

за рамки привычных причинно-следственных связей. 

Люди интуитивно воспринимают нелинейность как 



Борис Кригер 

 

12 

доказательство существования неких высших планов, 

судьбы или божественного вмешательства. Особенно 

это проявляется в концепциях синхронности, кармы или 

предзнаменований, когда случайные события 

воспринимаются как осмысленные. 

Случайность также играет важную роль. Там, где наука 

видит статистические вероятности и теорию 

вероятности, мистическое мышление усматривает 

судьбу, знаки или влияние высших сил. Человеческое 

сознание стремится находить смысл в случайностях, 

создавая нарративы и причинно-следственные связи там, 

где их может и не быть. 

Непредсказуемость, в свою очередь, подпитывает 

ощущение таинственности и открытости будущего, 

усиливая веру в чудеса, интуицию и внезапные 

откровения. Она заставляет человека искать ответы вне 

традиционной логики, опираясь на духовные, 

эзотерические или религиозные объяснения. Это 

особенно заметно в ситуациях неопределённости и 

кризиса, когда рациональный контроль оказывается 

бессильным, и возникает потребность в мистическом 

утешении. 

С точки зрения эволюции культуры, если бы 

религиозные обряды и таинства не приносили никакой 

пользы, они, вероятно, исчезли бы или 

трансформировались в нечто другое. Человеческое 

общество склонно сохранять те практики, которые дают 

ощутимые результаты, будь то психологические, 

социальные или даже физиологические. 

Религиозные обряды выполняют множество функций, 

которые делают их полезными для индивида и общества. 

Прежде всего, они служат инструментами социальной 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   13 

сплочённости, объединяя людей вокруг общих ритуалов, 

норм и ценностей. Они создают чувство 

принадлежности и идентичности, что особенно важно в 

условиях нестабильности и неопределённости. Даже 

если на первый взгляд обряды кажутся 

бессмысленными, их глубокий смысл часто кроется в их 

способности стабилизировать общество, уменьшать 

тревожность и создавать устойчивые традиции. 

Кроме того, религиозные ритуалы оказывают 

значительное психологическое воздействие. Они 

помогают справляться со страхом перед неизвестным, 

уменьшают стресс, дают ощущение контроля над 

жизнью, даже если это контроль символический. Многие 

ритуалы включают элементы медитации, 

сосредоточенности, повторения, которые положительно 

влияют на психику, стабилизируя эмоциональное 

состояние. Например, молитва, пост и другие практики 

могут оказывать благоприятное воздействие на здоровье 

через механизмы саморегуляции и дисциплины. 

Нельзя игнорировать и то, что религиозные обряды 

часто связаны с важными жизненными переходами — 

рождением, браком, смертью. Они помогают обществу 

структурировать жизнь, придавая событиям смысл и 

порядок. В этом плане обряды выступают как 

своеобразный культурный код, позволяющий людям 

легче адаптироваться к изменениям. 

Если говорить о более прагматичном аспекте, 

религиозные ритуалы также могут оказывать 

экономическое и политическое влияние, обеспечивая 

контроль над массами, распределяя ресурсы и создавая 

устойчивые институциональные структуры. 

  



Борис Кригер 

 

14 

С точки зрения человеческой природы и психологии, 

молитва сохраняется в культуре не только потому, что 

она приводит к очевидным результатам, но и потому, что 

она выполняет множество функций, важных для 

внутреннего мира человека. Люди продолжают 

молиться, потому что молитва отвечает на 

фундаментальные потребности: в утешении, надежде, 

принадлежности к чему-то большему и в ощущении 

смысла. 

Молитва, как практика, предоставляет человеку 

эмоциональную поддержку и помогает справляться с 

тревожностью, страхом и неопределённостью. Даже 

если её результаты не проявляются в виде мгновенного 

исполнения желаемого, сама практика молитвы создаёт 

внутреннее чувство спокойствия и уверенности. Она 

позволяет человеку выразить свои мысли и 

переживания, создать ощущение контакта с высшей 

силой и почувствовать, что его голос услышан. 

Кроме того, эффект молитвы может проявляться через 

механизм самовнушения и психологической 

мобилизации. Вера в то, что молитва поможет, часто 

приводит к внутренним изменениям в человеке — он 

становится более устойчивым, терпеливым, осознанным 

и способен принять ситуацию, на которую раньше 

смотрел с беспокойством. Современная психология 

называет это эффектом плацебо: если человек верит в 

позитивный исход, его поведение и мышление 

перестраиваются в более конструктивное русло. 

Социальный аспект молитвы также играет важную роль. 

Совместная молитва укрепляет чувство общности, 

поддерживает моральные и этические нормы общества и 

создаёт структуру, в которой человек чувствует себя 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   15 

защищённым и не одиноким. Во многих религиозных 

традициях молитва становится частью коллективного 

ритуала, который поддерживает социальную гармонию 

и укрепляет культурную идентичность. 

Наконец, стоит отметить, что для верующего человека 

молитва — это не столько инструмент для получения 

материальных благ, сколько форма общения с Богом, 

самопознание и стремление к духовному росту. Даже 

если желаемое не сбывается, молитва даёт силу принять 

ситуацию и продолжать двигаться вперёд. 

  

Доказать существование Бога в абсолютном смысле 

невозможно, так как вопрос о Боге выходит за рамки 

эмпирического познания и относится к области 

метафизики. Однако можно рассмотреть несколько 

философских аргументов, которые демонстрируют 

возможность существования Бога и делают эту гипотезу 

рационально допустимой. 

Космологический аргумент утверждает, что всё, что 

существует, должно иметь причину. Если проследить 

цепочку причинно-следственных связей, мы неизбежно 

приходим к первопричине, которая сама по себе не 

нуждается в причине. Эта первопричина может быть 

истолкована как Бог — вечный и неизменный источник 

бытия. 

Онтологический аргумент    утверждает, что сам факт 

существования идеи Бога (высшего совершенного 

существа) в человеческом разуме подразумевает его 

реальное существование, так как несуществующее 

совершенное существо было бы менее совершенным, 

чем существующее. 



Борис Кригер 

 

16 

Телеологический аргумент (аргумент от 

целесообразности) исходит из наблюдаемого порядка и 

сложности мира. Вселенная демонстрирует 

удивительную гармонию, в которой даже мельчайшие 

законы физики и структуры материи кажутся точно 

настроенными для возникновения жизни. Это может 

указывать на разумный замысел или высший интеллект, 

стоящий за этим порядком. 

Аргумент морального закона, разработанный 

Иммануилом Кантом, предполагает, что существование 

объективного морального закона (идеи добра и зла, 

совести и ответственности) требует высшего источника, 

который может быть интерпретирован как Бог. Без 

такого источника моральные категории были бы всего 

лишь социальными конструкциями. 

Экзистенциальный аргумент основывается на 

глубинных переживаниях человека: стремлении к 

смыслу, красоте, истине и бесконечному. Эти 

стремления могут рассматриваться как указание на то, 

что человек по своей природе связан с чем-то высшим, 

выходящим за пределы материального мира. 

Кроме того, феномен религиозного опыта, который 

наблюдается в разных культурах и исторических эпохах, 

может свидетельствовать о реальности божественного. 

Миллионы людей утверждают, что переживали 

мистический опыт, который они интерпретируют как 

встречу с Богом. 

Хотя ни один из этих аргументов не даёт абсолютного 

доказательства существования Бога, вместе они создают 

логическую и философскую основу для принятия 

гипотезы о Боге как возможной и даже вероятной. 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   17 

Замена слова "Бог" на "Вселенная" в современной 

культуре часто связана с изменением мировоззренческих 

парадигм и стремлением к более нейтральному или 

научно звучащему языку. Многие люди, особенно те, кто 

вырос в секулярном обществе, дистанцируются от 

традиционных религиозных концепций, ассоциируя 

Бога с догмами и институциями, которые они считают 

устаревшими или не соответствующими их личному 

опыту. Однако потребность в вере, поиске смысла и 

ощущении связи с чем-то большим остаётся глубоко 

укоренённой в человеческой природе. "Вселенная" в 

данном контексте становится своего рода эвфемизмом, 

который позволяет человеку говорить о высших силах, 

судьбе или синхронности без религиозного подтекста. 

Использование термина "Вселенная" также отражает 

популярность нью-эйдж философии и различных форм 

духовности, которые не требуют строгого следования 

религиозным канонам. Люди воспринимают Вселенную 

как некий разумный, упорядоченный или 

откликающийся на их запросы механизм, но без 

личностных характеристик, приписываемых 

традиционному Богу. В этом смысле концепция 

"Вселенная услышала мои просьбы" позволяет человеку 

сохранить иллюзию контроля и надежду на позитивные 

изменения, оставаясь при этом в рамках рационального 

мировоззрения. 

Кроме того, заменяя Бога на Вселенную, человек 

избегает конфликта между научным и духовным 

подходом. Вселенная воспринимается как нечто, что 

можно изучать, осмыслять и в то же время наделять 

мистическими свойствами, такими как карма, 

синхронность или энергия. Это даёт свободу 



Борис Кригер 

 

18 

интерпретации и не требует следования жёстким 

религиозным доктринам. 

Можно сказать, что в основе такого подхода лежит 

попытка примирить внутреннюю потребность в вере в 

нечто большее с современным скептицизмом и научным 

мировоззрением. Использование термина "Вселенная" 

помогает людям чувствовать себя духовными, но не 

религиозными, сохраняя при этом ощущение связи с 

миром и неким высшим порядком. 

Вопрос о предсказуемости мира затрагивает 

фундаментальные аспекты природы реальности, 

включая хаос, случайность и пределы человеческого 

познания. На первый взгляд, мир действительно может 

казаться менее предсказуемым, чем он "должен" быть, 

особенно с учётом прогресса науки и технологий, 

которые стремятся к контролю и прогнозированию. 

Однако стоит рассмотреть несколько факторов, 

объясняющих эту кажущуюся непредсказуемость. 

Во-первых, природа реальности в значительной степени 

нелинейна. Многие процессы во Вселенной 

подчиняются принципам хаоса и чувствительности к 

начальным условиям. Даже в строго детерминированных 

системах небольшие отклонения могут привести к 

радикальным изменениям в долгосрочной перспективе, 

как это наблюдается в погодных моделях или экономике. 

В таких условиях предсказание становится трудным, но 

не невозможным — оно лишь ограничено временными 

рамками и точностью данных. 

Во-вторых, человек накладывает на мир свои ожидания, 

часто исходя из простых причинно-следственных связей. 

Однако реальность значительно сложнее, и множество 

факторов, находящихся за пределами нашего понимания 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   19 

или наблюдения, могут влиять на происходящее. 

Например, глобальные события, такие как 

экономические кризисы или пандемии, являются 

результатом сложных взаимосвязей, которые трудно 

учесть полностью. 

Третьим фактором является влияние субъективного 

восприятия. Люди склонны замечать неожиданные 

события и игнорировать предсказуемые, что создаёт 

ощущение, будто мир более хаотичен, чем он есть на 

самом деле. Это когнитивное искажение, известное как 

предвзятость в отношении редких событий, усиливает 

иллюзию непредсказуемости. 

С другой стороны, стоит задаться вопросом, 

действительно ли мир "должен" быть более 

предсказуемым. Возможно, сама сложность и 

случайность являются фундаментальными свойствами 

реальности, которые нельзя упростить до человеческих 

ожиданий. В квантовой механике, например, 

неопределённость встроена в саму структуру природы, 

что демонстрирует, что определённый уровень 

непредсказуемости является неотъемлемой частью 

физической реальности. 

Очевидным образом, мир не обязательно менее 

предсказуем, чем он должен быть, — возможно, он 

ровно настолько сложен, насколько это позволяет его 

природа. Однако наши ожидания предсказуемости часто 

завышены из-за ограниченности человеческого 

восприятия и стремления к порядку в окружающем 

хаосе. 

  

Религиозность в человеческом понимании, вероятно, 



Борис Кригер 

 

20 

недоступна для животных, так как она требует 

абстрактного мышления, способности к символизму и 

осознания концепций, выходящих за рамки 

непосредственного опыта. Однако некоторые формы 

поведения животных могут напоминать зачатки 

ритуалов или нечто, что можно интерпретировать как 

примитивные аналоги религиозных практик. 

Во-первых, многие животные, особенно социальные 

виды, демонстрируют поведенческие паттерны, которые 

можно рассматривать как проявления уважения или 

ритуалов. Например, слоны, известные своим сложным 

социальным устройством, часто совершают действия, 

похожие на траурные церемонии — они касаются 

останков своих сородичей, посещают места смерти, 

издают особые звуки, что может говорить о неком 

осознании смерти и уважительном отношении к 

умершему. 

Приматы, особенно шимпанзе, также демонстрируют 

поведенческие ритуалы, например, во время грозы или 

при виде водопадов. Джейн Гудолл и другие 

исследователи наблюдали, как шимпанзе проявляют 

особую настороженность или даже благоговение перед 

природными явлениями, что можно интерпретировать 

как зачатки религиозного трепета или чувства 

благоговения перед чем-то большим, чем они сами. 

Во-вторых, животные часто следуют 

ритуализированным действиям, связанным с защитой, 

добычей пищи и ухаживанием за потомством. Эти 

действия могут напоминать ритуалы в человеческой 

культуре, однако они, скорее всего, являются 

результатом эволюционного отбора и закреплённого 

инстинктивного поведения, а не сознательной веры или 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   21 

духовности. 

Ещё один аспект, который можно рассмотреть, — это 

склонность некоторых животных к альтруистическому 

поведению и защите группы, что в человеческом 

обществе часто является частью религиозных норм. 

Например, у волков и львов существуют сложные 

системы социальной иерархии и заботы о слабых членах 

стаи. 

С другой стороны, религия в её полноценном смысле 

включает не только ритуалы, но и абстрактные 

концепции — такие как вера в высшие силы, осознание 

собственной конечности и стремление к поиску смысла 

жизни. Пока нет научных доказательств того, что 

животные способны осмысливать свою смертность в 

таком же масштабе, как человек, или искать ответы на 

экзистенциальные вопросы. 

Хотя животные могут демонстрировать поведенческие 

аналогии ритуалов и проявлять сложные формы 

эмоционального восприятия, религиозность в полном 

смысле слова — как система верований, осмысленного 

поклонения и морального кодекса — остаётся 

уникальной особенностью человеческого сознания. 

  

Можно сказать, что чем безопаснее и предсказуемее 

становится жизнь, тем меньше места остаётся для 

сакральности в её традиционном понимании. 

Исторически сакральность часто возникала как способ 

осмысления и преодоления опасностей, 

неопределённости и хаоса окружающего мира. Когда 

человек сталкивается с угрозами, он склонен искать 

высший смысл, защиту и поддержку в религиозных и 



Борис Кригер 

 

22 

сакральных практиках. Однако в условиях стабильности 

и комфорта эта потребность может ослабевать. 

Безопасная жизнь, обеспеченная современными 

технологиями, медициной и социальной защитой, даёт 

человеку ощущение контроля над своим 

существованием, снижая зависимость от высших сил и 

ритуалов. В условиях благополучия человек реже 

задаётся экзистенциальными вопросами, такими как 

смысл жизни, судьба или жизнь после смерти, потому 

что его базовые потребности удовлетворены, а 

жизненные риски сведены к минимуму. 

С другой стороны, сакральность не исчезает полностью, 

а трансформируется. В условиях безопасности люди 

могут обращаться к сакральному не для защиты, а для 

саморазвития, духовного поиска или эстетического 

переживания. Вместо традиционной религии 

появляются новые формы сакральности — поклонение 

идеалам, природе, искусству, личностному росту. Так, на 

место страха перед природными катаклизмами и 

болезнями приходит поиск глубины и смысла в 

комфортном, но, на первый взгляд, поверхностном мире. 

Однако важно учитывать, что безопасность может 

создать иллюзию контроля, и при столкновении с 

кризисами, болезнями или утратами человек часто вновь 

обращается к сакральному, так как научно-технические 

достижения не всегда способны дать утешение или 

объяснение. Именно в такие моменты люди осознают, 

что безопасность относительна, а существование по-

прежнему содержит элемент неопределённости. 

  

Современный человек, сталкиваясь с утратой 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   23 

сакрального, неизбежно оказывается перед внутренним 

кризисом, который проявляется в ощущении пустоты и 

потери смысла существования. Ослабление 

традиционных духовных ориентиров приводит к росту 

тревожности, депрессии и ощущению 

экзистенциального одиночества. Без опоры на 

сакральное, служившее некогда точкой отсчета для 

осмысления жизни, возникает кризис идентичности, в 

рамках которого человек ищет ответы в изменчивом и 

фрагментированном мире, где устоявшиеся ценности 

кажутся зыбкими и относительными. 

Стремление заполнить внутреннюю пустоту часто 

находит выражение в нескончаемом потреблении, 

которое предлагает иллюзию полноценности и счастья. 

Гонка за материальными благами, развлечениями и 

новыми технологиями становится способом заглушить 

внутреннюю тревогу, создавая временное ощущение 

благополучия. Однако погружение в культуру 

потребления, привязанность к внешним атрибутам 

комфорта и удовольствия лишь усиливают 

разобщенность и отчуждение, делая человека 

заложником искусственных ценностей. Быстрое 

развитие цифровых технологий, предлагающих 

постоянный поток информации и развлечений, 

порождает зависимость, формируя новые формы 

зависимости — от социальных сетей до виртуальной 

реальности, где поиск признания и одобрения подменяет 

подлинную духовную наполненность. 

На фоне этой духовной дезориентации в современном 

мире начинает проявляться стремление к поиску новых 

форм сакрального. Несмотря на господство технологий 

и научного рационализма, человек продолжает искать 



Борис Кригер 

 

24 

смысл, обращаясь к древним традициям и практикам, 

которые, казалось бы, должны были остаться в прошлом. 

Популярность восточных духовных учений, таких как 

йога и медитация, свидетельствует о глубинной 

потребности в восстановлении связи с внутренним 

миром и обретении гармонии. Восточные практики, 

обещая осознанность и баланс, воспринимаются как 

противовес стремительному ритму современной жизни, 

предлагая человеку пространство для самопознания и 

освобождения от хаоса внешнего мира. 

Увлечение астрологией, эзотерическими учениями и 

оккультными знаниями также становится своеобразным 

ответом на внутреннюю неуверенность и поиск 

стабильности. Эти практики, предлагая интерпретацию 

личных и глобальных процессов сквозь призму символов 

и знаков, помогают создать иллюзию контроля над 

судьбой и обрести уверенность в будущем. В условиях 

неопределенности и быстрой смены обстоятельств 

астрология и другие формы мистического знания 

становятся попыткой вернуть утраченное чувство связи 

с высшими силами, пусть и в новом, адаптированном 

формате. 

Неоязычество, обращение к корням предков и древним 

традициям также отражают стремление современного 

человека найти утраченные духовные ориентиры. В 

поиске идентичности и смысла все чаще обращаются к 

мифам и обрядам древних культур, пытаясь 

восстановить связь с природой и традициями, некогда 

объединявшими людей в целостную систему 

миропонимания. Обряды и ритуалы, адаптированные 

под реалии XXI века, становятся способом ощутить свою 

причастность к чему-то большему, чем просто 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   25 

повседневные заботы и материальный мир. 

Такое возрождение интереса к духовному 

свидетельствует о том, что, несмотря на господство 

технологий, человеческая природа остается неизменной 

в своем стремлении к сакральному. Меняются формы и 

способы его осмысления, но потребность в высшем 

смысле, в глубинной связи с миром и самим собой, 

продолжает оставаться актуальной, побуждая искать 

новые пути к внутренней гармонии. 

 Любое явление, любое событие в жизни можно 

рассмотреть с различных точек зрения — религиозной, 

научной, философской или психологической, и каждая 

из них предлагает свою уникальную трактовку 

происходящего. Эти взгляды, словно разные языки, 

которыми описывается одна и та же реальность, порой 

дополняют друг друга, а иногда вступают в 

противоречие, создавая сложную мозаику восприятия. 

Религиозный подход наделяет события высшим 

смыслом, видя в них проявление божественной воли или 

испытания, которые даны для духовного роста. Наука, 

опираясь на факты и доказательства, стремится 

объяснить всё с точки зрения закономерностей природы, 

рассматривая явления через призму причин и следствий, 

экспериментальных данных и логических построений. 

Философия, уходя вглубь размышлений, ищет 

универсальные принципы и пытается понять саму суть 

бытия, сопоставляя материальное с нематериальным, 

конечное с вечным. Психология же исследует 

внутренний мир человека, пытаясь найти корни 

поступков и чувств в опыте, воспитании, 

подсознательных механизмах. 

Все эти интерпретации не противоречат друг другу в 



Борис Кригер 

 

26 

своём стремлении объяснить окружающий мир, но 

каждая из них использует собственные понятия, свою 

систему координат, которые порой трудно совместить. 

То, что с одной точки зрения кажется следствием 

биологических процессов, с другой может 

восприниматься как божественный промысел, а с 

третьей – как проекция субъективного опыта и 

глубинных страхов. В этом множестве взглядов 

открывается возможность выбора, позволяющая 

каждому найти близкое ему объяснение, или же, 

сопоставляя их, прийти к более целостному пониманию. 

Подобно тому как одни и те же слова могут приобретать 

разные оттенки в зависимости от языка, так и любое 

явление раскрывается по-разному в зависимости от 

подхода, который применяется для его осмысления. 

Важно понимать, что каждая точка зрения несёт в себе 

определённый взгляд на реальность, и лишь в 

гармоничном сочетании различных подходов можно 

приблизиться к более полному осознанию сути 

происходящего. 

Я был абсолютно счастлив, когда в моём доме находился 

приют, и каждый день был наполнен заботой о людях, 

нуждавшихся в помощи. Это ощущение радости и 

внутреннего удовлетворения можно объяснить с разных 

точек зрения, и каждая из них проливает свет на разные 

грани этого переживания. 

С религиозной позиции в этом проявляется исполнение 

высшего предназначения, когда помощь ближним 

становится выражением любви и милосердия, а чувство 

счастья — даром свыше, знаком того, что путь выбран 

верно и душа движется к духовному совершенству. 

Биология видит в этом влияние нейромедиаторов: забота 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   27 

о других активирует механизмы вознаграждения в мозге, 

вызывая выброс гормонов радости, таких как окситоцин 

и дофамин, создавая ощущение внутренней гармонии и 

удовлетворённости. Психологический взгляд объясняет 

это потребностью человека в значимости, стремлением 

чувствовать свою полезность и причастность к жизни 

других, ведь забота о людях даёт ощущение нужности и 

укрепляет самооценку. Философия же находит в этом 

глубокий смысл существования, связывая счастье с 

идеей служения, согласно которой истинное 

благополучие заключается не в материальном, а в 

способности делиться, открываться миру и находить 

смысл в созидании. 

Какая бы точка зрения ни была взята за основу, каждая 

из них объясняет лишь часть того удивительного 

состояния, которое я испытывал, помогая людям, и, 

возможно, истинная причина этого счастья кроется в 

гармоничном единстве всех этих аспектов. 

 

Современная наука, пройдя долгий путь от 

механистических представлений о мире к осознанию его 

сложности и многослойности, все чаще оказывается в 

роли нового источника сакрального. Квантовая физика, 

разрушая привычные представления о реальности, 

вводит в научный дискурс идеи, напоминающие древние 

философские и религиозные концепции. Парадоксы 

квантового мира, такие как неопределенность и волновая 

природа частиц, заставляют задуматься о природе бытия, 

границах познания и роли наблюдателя в формировании 

реальности. Эти открытия вызывают интерес не только у 

ученых, но и у широкой аудитории, стремящейся найти 

в науке подтверждение существования высших сил или 



Борис Кригер 

 

28 

некоего скрытого порядка во вселенной. 

Нейронаука, изучая работу мозга и сознания, поднимает 

вопросы, которые ранее находились исключительно в 

ведении философии и религии. Исследования 

показывают, что восприятие реальности формируется 

сложными биохимическими процессами, однако 

остается нерешенным вопрос о природе самосознания. 

Разграничение духовного и материального становится 

все более размытым, поскольку изучение феномена 

сознания приводит к гипотезам о возможности 

существования нематериального аспекта личности. Этот 

поиск границ между физиологией и метафизикой 

порождает новые формы сакрального, в которых 

духовность рассматривается не как противостоящая 

науке сфера, а как естественное продолжение 

стремления к познанию самого себя и окружающего 

мира. 

Космос, ранее воспринимавшийся как бесконечное и 

непостижимое пространство, сегодня приобретает новые 

сакральные смыслы. Современные научные открытия, 

связанные с исследованием далеких галактик, 

экзопланет и загадок темной материи, возвращают 

человечеству ощущение трепета перед величием 

вселенной. Поиски внеземных форм жизни, 

размышления о происхождении мироздания и 

конечности существования пробуждают древние 

мистические представления, адаптированные к языку 

современной науки. Космос становится символом 

нового сакрального пространства, в котором человек 

вновь ощущает свою связь с чем-то неизведанным и 

бесконечным. 

Наряду с этим цифровая эпоха предлагает новые формы 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   29 

трансцендентного опыта, проявляющиеся в виртуальной 

реальности и концепции метавселенной. Создание 

цифровых миров, где стираются границы между 

реальным и воображаемым, позволяет переживать 

состояния, схожие с мистическим опытом. Виртуальные 

пространства предоставляют возможность создавать 

сакральные символы и ритуалы, адаптированные к 

технологической реальности. В таких мирах можно 

искать единение с высшим, не покидая зоны цифрового 

комфорта, что делает сакральное доступным и 

персонализированным. 

Распространение онлайн-ритуалов и цифровых церквей 

свидетельствует о потребности адаптировать 

традиционные духовные практики к условиям 

современной жизни. Доступность религиозных обрядов 

через интернет дает возможность людям, ранее 

находившимся в духовной изоляции, приобщаться к 

вере, участвуя в литургиях и молитвах в виртуальном 

формате. Однако такая цифровая духовность вызывает 

вопросы о глубине и подлинности подобного опыта, 

поскольку отсутствие физического взаимодействия с 

сакральным пространством может привести к 

формированию поверхностного отношения к духовным 

практикам. 

Искусственный интеллект, способный анализировать 

огромные объемы данных и моделировать сложные 

процессы, становится новой областью для поиска 

сакрального. Вопрос о том, может ли сознание быть 

воспроизведено технологическим путем, порождает 

размышления о природе души и возможностях создания 

искусственного божества. Развитие автономных систем, 

принимающих решения на основе сложных алгоритмов, 



Борис Кригер 

 

30 

заставляет задуматься о границах человеческого разума 

и потенциале технологий в постижении высших истин. 

Однако наряду с этими поисками сакрального возникает 

угроза его коммерциализации. Индустрия осознанности, 

медитации и духовного коучинга превращает 

внутренний поиск в услугу, предлагая простые решения 

для сложных экзистенциальных вопросов. Курсы 

самопознания, практики осознанности и тренинги 

личностного роста становятся частью рынка, где 

духовные ценности подменяются маркетинговыми 

стратегиями. Популяризация духовных техник в виде 

массового продукта приводит к их упрощению, лишая их 

глубины и истинного смысла. 

Опасность превращения сакрального в товар 

заключается в утрате его подлинной сути, когда 

стремление к внутренней трансформации заменяется 

погоней за модными трендами. Различие между 

подлинной духовностью и коммерческой 

поверхностностью становится все менее очевидным, 

поскольку индустрия предлагает готовые рецепты 

просветления, не требующие глубокого осмысления и 

внутренней работы. Тем не менее, поиск сакрального 

продолжается, принимая самые неожиданные формы, 

демонстрируя неугасимую потребность человека в 

прикосновении к высшему, даже в мире, подчиненном 

рациональному и материальному. 

  

Погружение в мир духовных поисков началось для меня 

с простого желания разобраться в том, что всегда 

оставалось на периферии моего сознания. Раньше я 

смотрел на религию сквозь призму скептицизма, считая 

ее уделом людей, неспособных самостоятельно строить 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   31 

свою жизнь. Однако внутренний дискомфорт, который 

рос год за годом, заставил пересмотреть прежние 

убеждения. Впервые я позволил себе не только задавать 

вопросы, но и искать на них ответы, обращаясь к книгам, 

беседам с людьми, для которых духовность была 

неотъемлемой частью жизни, и к личным 

размышлениям, которые постепенно вытесняли 

привычную суету рабочих будней. 

По мере того как я углублялся в изучение религиозных 

текстов и традиций, передо мной открывался иной 

взгляд на реальность — мир, где материальное и 

духовное могли сосуществовать, дополняя друг друга, а 

не находясь в постоянном конфликте. Именно тогда 

пришло осознание, что многие из моих целей и 

стремлений были продиктованы внешними ожиданиями, 

а не внутренними убеждениями. Постепенно возникло 

ощущение, что успех, измеряемый деньгами и статусом, 

не способен дать подлинного удовлетворения, потому 

что остается на поверхности, не затрагивая глубинных 

пластов души. 

Особенно ярко я почувствовал это во время одной из 

деловых поездок, когда, сидя в роскошном отеле после 

удачной сделки, я внезапно осознал, насколько 

бессмысленной казалась вся эта гонка за прибылью. 

Несмотря на внешнее благополучие, внутри была 

пустота, которую уже не могли заполнить ни новые 

проекты, ни статусные знакомства, ни очередные 

материальные приобретения. Это был момент, когда 

стало очевидно: нужна кардинальная перемена. 

Я начал искать ответы в самых разных направлениях — 

от философии до психологии, пробовал различные 

практики саморазвития, но в конечном итоге неизменно 



Борис Кригер 

 

32 

возвращался к вопросам веры. Постепенно пришло 

осознание, что религиозные традиции несут в себе не 

просто набор ритуалов и догм, а целостную картину 

мира, в которой человеку отведено место, выходящее за 

рамки экономических и социальных категорий. Мне 

захотелось не просто изучать это глубже, но и применить 

в собственной жизни. Так начался мой путь к священству 

— путь, полный сомнений, преодолений и неожиданного 

внутреннего освобождения. 

Решение оставить успешную карьеру в бизнесе и 

посвятить себя служению не пришло мгновенно. Это 

был долгий процесс, связанный с борьбой между 

привычкой к материальной стабильности и стремлением 

к подлинному смыслу. Я не мог сразу отказаться от 

всего, что создавал долгие годы, но чем больше я 

углублялся в духовные поиски, тем сильнее становилось 

ощущение, что истинная ценность жизни заключается не 

в накоплении, а в служении чему-то большему. 

Принятие этого решения стало настоящим испытанием 

— и для меня, и для моего окружения. Многие не 

понимали, зачем менять устоявшийся образ жизни на 

нечто столь неопределенное и, с их точки зрения, 

лишенное практического смысла. Однако внутренний 

голос становился все громче, и в конце концов я решился 

на этот шаг, надеясь, что духовный путь даст мне те 

ответы, которых я так долго искал. 

  

Принятие решения о кардинальном изменении 

жизненного пути оказалось испытанием, требующим не 

только внутренней уверенности, но и постоянного 

преодоления сомнений, сопротивления и непонимания 

со стороны окружающих. Поначалу казалось, что, сделав 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   33 

выбор в пользу духовного служения, я получу ясность и 

покой, которых мне так не хватало в мире бизнеса. 

Однако реальность оказалась куда сложнее. Мои друзья 

и коллеги с трудом воспринимали всерьез мои 

рассуждения о вере, о поиске смысла за пределами 

материального, ведь для них я всегда был человеком, 

привыкшим к четким целям, стратегиям и результатам. 

Встречаясь с настороженными взглядами и 

недоуменными вопросами, я не раз задавался вопросом: 

не является ли мое решение просто попыткой сбежать от 

усталости или временным увлечением? Особенно остро 

вставал вопрос о стабильности, ибо путь православного 

священника представлялся чем-то неопределенным и, в 

какой-то мере, даже пугающим. Вопрос обеспечения 

семьи, страх не оправдать собственных ожиданий, 

неизбежно заставляли возвращаться к прежним мыслям: 

а стоит ли рисковать всем ради призрачного ощущения 

духовной гармонии? 

Немалую сложность представлял и внутренний 

конфликт между логикой, которой я всегда 

руководствовался в принятии решений, и 

необходимостью довериться вере. Я привык 

анализировать, планировать, опираться на факты и 

расчеты, но духовность требовала другого — принятия 

неизведанного, доверия к тому, что невозможно 

объяснить рационально. Этот конфликт между 

рациональным и духовным долго не давал мне покоя, 

ведь прежний опыт всегда подсказывал, что для успеха 

нужны четкие шаги и гарантии, тогда как вера 

предлагала иной путь — путь доверия и смирения перед 

тем, что лежит за пределами человеческого понимания. 

Но даже преодолев внутренние барьеры, я столкнулся с 



Борис Кригер 

 

34 

внешними трудностями, о которых не задумывался 

раньше. Церковная структура, со своими 

установленными правилами и традициями, оказалась 

миром, живущим по законам, кардинально 

отличавшимся от тех, к которым я привык в бизнесе. 

Здесь все подчинялось строгой иерархии, каждое 

действие имело свой порядок, а новаторские идеи, 

которые я хотел привнести, зачастую встречались, мягко 

говоря, с настороженностью. Я постепенно осознавал, 

что Церковь — это не только духовный институт, но и 

сложная система, в которой существует множество 

нюансов, связанных с традицией, канонами и 

отношениями внутри общины. 

Несмотря на все сомнения и сложности, я, более или 

менее, прошел путь обучения, освоил богословские 

дисциплины, научился смотреть на мир иначе, чем 

раньше. Получив сан, я с воодушевлением начал свое 

служение, искренне веря, что теперь смогу помогать 

людям так, как всегда хотел — не только словом, но и 

личным примером. Первые годы принесли ощущение 

значимости и удовлетворения. Издание газеты 

«Православная вера», создание приюта в своем доме, 

работа с прихожанами, участие в церковных таинствах, 

разговоры с людьми, ищущими утешения и смысла, 

давали чувство, что я наконец нахожусь на своем месте. 

Однако со временем я начал замечать, что в этом мире, 

который должен был быть наполненным духовностью, 

существуют свои трудности и разочарования. Иллюзия 

того, что Церковь является пространством, свободным 

от человеческих слабостей и конфликтов, постепенно 

рассеивалась. Я столкнулся с рутиной служения, с 

необходимостью подчиняться традициям, которые не 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   35 

всегда совпадали с моими личными убеждениями, с тем, 

что не все готовы к глубоким переменам, а многие 

приходят в храм лишь за внешним утешением, не желая 

меняться изнутри. 

Но, несмотря на эти открытия, я продолжал идти вперед, 

убежденный, что истинный духовный путь — это не 

только вдохновение и радость служения, но и 

способность преодолевать трудности, оставаться 

верным своему выбору и находить смысл даже там, где 

его, казалось бы, уже невозможно разглядеть. 

 Человеку, обладающему обширными познаниями и 

привыкшему опираться на логику, действительно бывает 

непросто смиренно встать перед иконой, зажечь свечу и 

начать молиться. Разум, вооружённый научными 

фактами и аналитическим мышлением, неизбежно 

сталкивается с внутренним протестом, ведь предмет, 

представляющий собой лишь кусок дерева или холста, 

не может являться проводником высшей силы. Однако, 

несмотря на это, существует некая великая тайна, 

которая раскрывается именно в такие моменты, когда 

слова молитвы, произнесённые искренне, способны 

достичь недосягаемого, выходя за пределы логического 

осмысления. 

Молитва, казалось бы, простое обращение, совершаемое 

перед предметом, приобретает особый смысл, становясь 

чем-то большим, чем просто ритуальное действие. Она 

наполняется внутренним содержанием, невидимой 

связью между душой и тем, что лежит за пределами 

материального мира. И хотя разум может 

сопротивляться, подвергая сомнению саму возможность 

того, что слова, сказанные в тишине, способны 

вознестись к высшим сферам, в глубине души остаётся 



Борис Кригер 

 

36 

чувство, что в этом действии сокрыта неведомая истина, 

которая открывается не путём анализа, а через 

непосредственный опыт. 

Величие молитвы состоит не в самой иконе или свече, а 

в том состоянии, которое она рождает внутри, в той 

глубокой тишине, что охватывает сознание, позволяя 

прикоснуться к чему-то высшему. Этот парадокс — 

когда разум стремится объяснить, а сердце продолжает 

верить — и есть та самая тайна, которая ускользает от 

анализа, но открывается в моменты искреннего 

обращения. 

 

Современный мир, основанный на рационализме и 

научном подходе, зачастую смотрит на веру в таинства с 

изрядной долей скепсиса. Исповедь, причастие, молитва 

— всё это воспринимается большинством как архаичные 

ритуалы, утрачивающие свое значение в условиях 

стремительного технологического прогресса. Люди 

привыкли доверять лишь тому, что можно измерить, 

доказать и воспроизвести в лабораторных условиях, а 

всё, что выходит за рамки этого подхода, подвергается 

сомнению или даже насмешке. Вера в чудо, в исцеление 

души и тела через участие в таинствах воспринимается 

как пережиток прошлого, как своего рода утешение для 

слабых, неспособных справляться с реальностью 

самостоятельно. 

Сталкиваясь с подобным отношением, я не раз задавался 

вопросом: действительно ли вера в таинства – это лишь 

человеческая потребность в иллюзиях, или за ней стоит 

нечто большее? Практикуя священническое служение, я 

наблюдал вещи, которые не поддавались логическому 

объяснению. Люди, приходившие в храм с грузом боли, 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   37 

сомнений и разочарований, после исповеди и молитвы 

обретали необычайное внутреннее спокойствие, которое 

невозможно было объяснить просто психологическим 

эффектом. Бывали случаи, когда молитвы о здоровье, 

казавшиеся последней надеждой, приносили результат, 

который врачи не могли объяснить с научной точки 

зрения. Иногда это были лишь маленькие знаки — 

внезапное осознание, неожиданный поворот событий, 

внутреннее озарение, приходящее после глубокого 

погружения в молитву, — но их сила была настолько 

велика, что игнорировать их становилось невозможно. 

Со временем я начал понимать, что вера в таинства — 

это не столько вопрос доказательств, сколько вопрос 

личного опыта. Трудно объяснить человеку, который 

никогда не стоял в полной тишине перед алтарем и не 

чувствовал присутствие чего-то большего, чем 

привычная реальность, что в этих древних обрядах 

заключена подлинная сила. Для современного 

мышления, привыкшего к линейному и предсказуемому 

ходу вещей, мир, в котором хлеб и вино становятся 

Телом и Кровью Христовой, а молитва может изменить 

судьбу, кажется нелепым и наивным. И тем не менее, 

вновь и вновь люди приходят к этим таинствам, находя 

в них то, чего не может дать никакая логика и 

рациональный подход. 

Однако столкновение с общественными стереотипами 

неизбежно. Нередко мне приходилось доказывать – и 

себе, и другим – что вера не является бегством от 

реальности, что участие в таинствах — это не отказ от 

разума, а другой способ взаимодействия с миром. Вера 

требует мужества, потому что она заставляет идти 

против течения, принимать вещи, которые выходят за 



Борис Кригер 

 

38 

границы привычного понимания, и доверять тому, что 

лежит за пределами доказуемого. Признать, что в мире 

есть нечто большее, чем материальная реальность, — 

значит признать и собственные ограничения, что в эпоху 

господства науки и технологий далеко не каждый готов 

сделать. 

Этот путь требует постоянного внутреннего диалога, 

сомнений и поиска ответов. Быть православным 

священником в современном мире – значит находиться 

между двумя реальностями: с одной стороны, миром 

веры, в котором таинства — это живой и действенный 

инструмент преображения, а с другой – миром 

скептиков, где всё это рассматривается как 

психологический механизм или культурный рудимент. 

Мне пришлось принять, что вера — это не набор догм, а 

живой опыт, который не всегда можно объяснить, но 

который можно пережить. 

Я открыл двери своего дома для тех, кто оказался на 

улице, не потому что считал себя лучше других, а потому 

что понимал – кто-то должен это делать. Если вера учит 

любви, смирению и терпению, то разве можно 

оставаться в стороне, видя чужие страдания? Под этой 

крышей нашли убежище самые разные люди, 

независимо от их веры и убеждений. Голод и холод не 

выбирают по религии, и мне всегда казалось 

естественным принимать каждого без лишних вопросов, 

стараясь не просто помочь здесь и сейчас, но и дать 

возможность начать новую жизнь. Люди приносили еду, 

одежду, кто-то жертвовал вещи, которыми больше не 

пользовался. Всего всегда было мало, а денег не хватало 

катастрофически, особенно когда наступали холода, и 

приходилось думать, чем оплатить тепло и свет. 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   39 

Но, как оказалось, забота о ближних – это не то, что готов 

принять мир. Власти не только не помогали, но и 

всячески пытались избавиться от нас. Им не нравился 

сам факт существования этого приюта, не нравились его 

обитатели – чужие, бездомные, безработные, 

потерявшиеся в жизни. Не нравилось и то, что здесь была 

церковь. Я тратил все, что имел, но давление со стороны 

только нарастало. В итоге всё закончилось тем, что 

приют закрыли, а дом, который столько лет был 

прибежищем для страждущих, ушел с молотка, оставив 

после себя пустоту и ощущение предательства. 

Служение церкви открыло передо мной такие стороны 

жизни, о которых раньше я даже не подозревал. Никогда 

прежде я не сталкивался с таким количеством угроз, 

давления и злобы. Преследования, судебные 

разбирательства, клевета – всё это обрушилось на меня в 

полной мере. Казалось бы, где, как не в церкви, человек 

может найти поддержку и понимание, но вместо этого я 

столкнулся с холодным равнодушием, завистью и даже 

откровенной враждебностью. Никогда ранее я не 

ощущал на себе такой силы противодействия, и это стало 

для меня ясным свидетельством того, что духовный мир 

– не просто красивые слова. Борьба, с которой пришлось 

столкнуться, была не только внешней, но и внутренней, 

заставляя вновь и вновь искать ответы и укрепляться в 

своей вере. 

Враги действовали исподтишка, очерняя мое имя, 

распуская слухи и создавая вокруг меня стену 

отчуждения. Священники, которые улыбались при 

встрече, за спиной делали всё, чтобы изолировать меня 

от общины, представляя мою деятельность в самом 

неблагоприятном свете. Они не могли понять, почему я 



Борис Кригер 

 

40 

принимаю помощь от протестантов или атеистов, ведь 

голодным всё равно, кто принес им хлеб. А когда у тебя 

на попечении десятки нуждающихся, можно ли 

позволить себе роскошь разборчивости? 

Самое тяжелое испытание пришло оттуда, откуда я 

меньше всего ожидал. Те, кто должны были стать 

опорой, отворачивались один за другим. На просьбы о 

поддержке я слышал лишь уклончивые ответы, а когда 

стало совсем тяжело, мне дали понять, что я один. Этот 

опыт показал, что путь веры – это не только молитвы и 

добрые дела, но и постоянная борьба, в которой часто 

оказываешься в полном одиночестве. 

Постепенно ко мне пришло осознание того, что 

реальность церковного служения далеко не всегда 

соответствует тем высоким идеалам, которые 

вдохновляли меня в начале пути. Вера, казавшаяся 

живым и глубоким переживанием, в повседневной 

практике нередко оказывалась затерянной среди 

формальностей, традиций и рутины. Чем глубже я 

погружался в церковную жизнь, тем отчетливее замечал, 

что для многих людей религия — это скорее привычка, 

культурная традиция, нежели искренний поиск Бога. 

Люди приходили в храм по праздникам, следуя 

семейным обычаям, участвуя в обрядах больше ради 

соблюдения внешнего порядка, чем ради внутреннего 

преображения. 

Со временем это ощущение формальности становилось 

все более явным. Причастие, исповедь, молитва — все, 

что должно было быть наполнено глубоким смыслом, 

зачастую воспринималось как нечто механическое, 

своего рода духовная обязанность, исполнение которой 

не требовало осознания. Я видел, как многие прихожане 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   41 

воспринимали исповедь как ритуал «обнуления», после 

которого можно было вернуться к привычной жизни, не 

задумываясь о необходимости перемен. Еще большим 

потрясением стало понимание того, что и среди 

священнослужителей далеко не все относились к своему 

делу с искренностью. Некоторые, возможно, когда-то 

пришли в Церковь, движимые духовным поиском, но со 

временем служение для них превратилось в рутину, а 

вера — в профессиональный навык. 

Кроме того, чем дольше я находился внутри церковной 

системы, тем больше сталкивался с ее 

бюрократическими аспектами. Церковь, которую я 

представлял как пространство духовного поиска, 

оказалась сложной структурой со своими правилами, 

иерархией и даже элементами внутренней политики. Я 

не мог не замечать, как финансовые вопросы нередко 

выходили на первый план, подчас затмевая духовные 

аспекты служения. Вместо сосредоточенности на 

помощи людям и наставничестве, приходилось решать 

административные задачи, вести бесконечные отчеты, 

участвовать в сложных процессах, не всегда связанных с 

духовностью. 

Мои попытки привнести что-то новое, говорить с 

людьми на современном языке, использовать новые 

форматы, такие как социальные сети или открытые 

дискуссии, зачастую встречались с настороженностью. 

Церковь, глубоко укорененная в традиции, с 

осторожностью относилась к любым изменениям, 

предпочитая следовать привычному укладу. Желание 

сделать духовную жизнь более доступной для 

современного человека, открыто обсуждать сложные 

вопросы веры и сомнений, сталкивалось с 



Борис Кригер 

 

42 

сопротивлением со стороны тех, кто считал, что 

изменения могут разрушить фундамент церковной 

жизни. 

Со временем я начал понимать, что мое личное 

восприятие Бога и духовности выходит за рамки одной 

конфессии, что вера не может быть загнана в жесткие 

догматические рамки и предписания. Чем глубже я 

погружался в размышления о смысле, тем отчетливее 

становилось ощущение, что официальное священство с 

его обязательствами, требованиями и ограничениями 

сдерживает мою свободу поиска. Мне становилось все 

труднее говорить слова, которые ожидали услышать от 

меня, если в глубине души я чувствовал, что вопросы 

намного сложнее, чем кажутся на первый взгляд. 

Окончательное решение покинуть Церковь не было 

мгновенным — оно зрело во мне долго, постепенно, по 

мере того как я осознавал, что мое представление о 

духовности требует большей свободы, чем может дать 

церковная структура. Вера перестала быть для меня чем-

то, что можно выразить через обряды и каноны, она 

стала личным, внутренним процессом, который не 

нуждался в посредничестве институтов. Это было 

нелегким решением, сопряженным с болью, сомнениями 

и страхом перед неизвестностью. Однако внутри меня 

зрело убеждение, что подлинная духовность должна 

быть свободной, живой, постоянно меняющейся и 

углубляющейся, а не замкнутой в рамках традиции. 

  

Уход из Церкви, вопреки страхам и сомнениям, стал для 

меня не концом духовного пути, а его новым этапом — 

свободным, искренним и глубоко личным. Оказавшись 

за пределами церковных стен, я начал видеть мир иначе, 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   43 

понимая, что присутствие Бога не ограничивается 

храмовыми сводами, догмами и ритуалами. Он 

проявляется в каждом мгновении жизни — в искреннем 

разговоре, в утреннем свете, в звуках музыки и, прежде 

всего, в людях. Эта простая истина, которая казалась 

очевидной, открылась мне по-настоящему только тогда, 

когда я перестал искать Его исключительно в рамках 

традиционных религиозных институтов. 

Свобода от церковных структур не означала отказа от 

духовности, напротив, она дала возможность по-новому 

взглянуть на саму суть веры. Я осознал, что духовность 

— это не слепое следование предписаниям, а живой, 

постоянно развивающийся процесс, в котором главное 

— не соответствовать чужим ожиданиям, а оставаться 

честным перед самим собой. Многие вещи, которые 

раньше казались незыблемыми, стали вызывать 

вопросы, и я понял, что это нормально. Ведь вера, 

лишенная сомнений, рискует превратиться в догму, а 

духовный поиск — в механическое выполнение 

традиций. 

Сегодня я продолжаю свой путь, помогая другим людям 

искать свои ответы. Став свободным от рамок и 

формальностей, я увидел, насколько современный 

человек нуждается не столько в авторитетных 

наставлениях, сколько в честном, открытом диалоге о 

духовности, смысле жизни и свободе внутреннего 

поиска. Люди хотят понимать, а не просто принимать на 

веру. Им важно чувствовать, а не подчиняться правилам. 

Я учусь говорить с ними на простом, живом языке, 

обсуждая духовные вопросы без надменности и 

догматизма. 

Этот новый этап дал мне несколько важных уроков. Во-



Борис Кригер 

 

44 

первых, истинная вера — это не послушание внешним 

нормам, а стремление к искреннему постижению смысла 

своего существования. Она не требует посредников, 

формальных рамок и строгих канонов, а нуждается в 

честности и осознанности. Во-вторых, духовность может 

органично вплетаться в повседневную жизнь, становясь 

ее естественной частью, проявляясь в заботе о ближнем, 

в созидании, в стремлении к внутренней гармонии. И, 

наконец, я понял, что самопознание и служение другим 

людям — это процесс, который не заканчивается ни при 

каких обстоятельствах, даже если внешние формы 

меняются. 

Погружаясь в череду событий, связанных с 

преодолением трудностей, можно невольно прийти к 

осознанию того, что не всё поддается логическому 

объяснению, и в самой сути происходящего кроется 

нечто большее, чем простая случайность. Неизвестные 

ранее чувства, проявляющиеся в моменты наибольшей 

опасности, рождают уверенность в том, что за границей 

видимого мира существует некая скрытая реальность, 

влияющая на течение жизни. Эта мысль со временем 

укореняется всё глубже, проникая в самые отдалённые 

уголки сознания и вызывая стремление постичь природу 

невидимого. 

Прошлые сомнения, что некогда казались незыблемыми, 

начинают рассеиваться, уступая место новым 

убеждениям. Каждое пережитое событие приобретает 

особую значимость, заставляя внимательнее 

прислушиваться к внутреннему голосу, который прежде 

казался лишь отголоском случайных мыслей. 

Пережитые испытания становятся неоспоримым 

свидетельством того, что за чертой обыденного 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   45 

скрывается нечто большее, выходящее за рамки 

привычных представлений. 

Взаимоотношения с Богом подобны тонкому, живому 

диалогу, в котором нет места холодному формализму и 

бездумному подчинению. Истинная духовная связь 

рождается там, где возникает искренний поиск, желание 

понять и быть услышанным, где смелость задать вопрос 

сочетается с готовностью услышать ответ, пусть даже не 

сразу понятный. Если воспринимать веру лишь как 

слепое следование установленным догмам, не позволяя 

себе ни сомнений, ни размышлений, она постепенно 

превращается в пустую оболочку, лишённую смысла и 

глубины. 

Диалог с Творцом требует честности, ведь без нее любое 

обращение превращается в формальность, не 

оставляющую следа в душе. Спорить, искать истину, 

задавать вопросы — всё это естественные проявления 

стремления к подлинному пониманию, потому что 

любая живая связь невозможна без искренности. 

Моменты сомнений и несогласия не ослабляют веру, а 

делают её более прочной, превращая в осознанный 

выбор, а не в бездумное подчинение традициям. Именно 

в этих спорах рождается настоящее согласие, основанное 

на глубоком постижении и личном опыте. 

Отказ от такого поиска приводит к тому, что вера 

становится пустым ритуалом, лишённым силы и 

наполненности. Когда исчезает возможность задавать 

вопросы и выражать свои чувства, духовная связь 

постепенно угасает, уступая место привычке, в которой 

нет места живому присутствию. Настоящие отношения 

подразумевают взаимодействие, в котором есть место 

как восторгу, так и недоумению, как радости, так и 



Борис Кригер 

 

46 

поиску ответов на сложные вопросы, возникающие на 

жизненном пути. 

 

Обращаясь к тем, кто стоит перед выбором или 

испытывает сомнения, я могу сказать одно — не бойтесь 

изменений. Поиск духовного всегда связан с внутренним 

дискомфортом, с преодолением страхов, с 

необходимостью идти наперекор ожиданиям 

окружающих. Но именно этот путь делает нас 

свободными, помогая выйти за пределы привычных 

представлений и обрести собственный смысл. Иногда 

приходится терять старые ориентиры, чтобы найти 

новые, но ни одна потеря не бывает напрасной, если она 

ведет к внутреннему росту. 

Важнейший вывод, к которому я пришел, — духовность 

не имеет конечной точки. Это процесс, бесконечный и 

многогранный, и каждый проходит его своим путем. Не 

существует единственно верного способа быть ближе к 

Богу, и главное — не бояться свободы в поиске. 

Настоящая вера проявляется не в словах, а в поступках, 

в повседневных выборах, в умении быть искренним 

перед собой и окружающими. 

Оглядываясь назад, я вижу свой путь как череду 

открытий, сомнений и перемен. Он начался в мире 

бизнеса, привел меня к служению, а затем вновь вывел 

на новый уровень осознания. Я не считаю, что этот путь 

закончен — напротив, он продолжается, принимая 

новые формы, открывая новые горизонты. Самое 

важное, что я понял за все эти годы, — сакральное всегда 

рядом, нужно лишь научиться его замечать, где бы мы 

ни находились. 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   47 

 

  

Современная наука все глубже проникает в тайны 

человеческого сознания, пытаясь понять, каким образом 

мозг воспринимает сакральное, формирует религиозный 

опыт и реагирует на духовные переживания. 

Нейробиология, изучая сложные механизмы, 

управляющие эмоциями, когнитивными процессами и 

восприятием реальности, предлагает новое понимание 

природы священного, рассматривая его не как нечто 

внешнее и сверхъестественное, а как результат работы 

специфических областей мозга. Однако вопрос остается 

открытым: является ли духовный опыт лишь продуктом 

биологических процессов, или же нейрофизиология 

служит инструментом для восприятия высших истин, 

выходящих за пределы материального мира? 

С точки зрения нейронауки, сакральное можно 

определить как комплекс субъективных переживаний, 

связанных с чувством благоговения, трансцендентности 

и единения с чем-то большим, чем человек способен 

постичь рационально. Эти состояния сопровождаются 

активацией определенных участков мозга, изменением 

уровня нейромедиаторов и вовлечением глубинных 

эмоциональных центров. Исследования показывают, что 

переживание духовных состояний — будь то молитва, 

медитация или спонтанные моменты озарения — 

связано с работой специфических структур мозга, таких 

как лобные доли, отвечающие за самосознание и 

моральные суждения, лимбическая система, 

управляющая эмоциями, и теменно-височная область, 

участвующая в ощущении связи с окружающим миром и 

восприятии сакрального как личного опыта. 



Борис Кригер 

 

48 

Лобные доли играют ключевую роль в формировании 

религиозного опыта, способствуя осознанию себя в 

контексте духовных поисков, а также участвуя в 

критической оценке веры и нравственных принципов. В 

то же время лимбическая система, включающая 

амигдалу и гиппокамп, влияет на эмоциональные 

аспекты духовности, вызывая чувство умиротворения, 

благоговения или, напротив, тревожности, связанной с 

религиозными убеждениями. Теменно-височная 

область, активизирующаяся во время глубокой молитвы 

или медитативных практик, способствует переживанию 

ощущения единства с вселенной, выходу за рамки 

индивидуального «я» и формированию мистического 

опыта. 

Не менее важную роль в формировании духовных 

переживаний играют нейротрансмиттеры — химические 

вещества, передающие сигналы между нейронами. 

Серотонин, дофамин и окситоцин оказывают 

значительное влияние на восприятие сакрального, 

создавая чувство радости, умиротворения и связи с 

высшим. Серотонин, известный как «гормон счастья», 

способствует переживанию гармонии и внутреннего 

спокойствия, тогда как дофамин, отвечающий за систему 

вознаграждения, может усиливать ощущение 

значимости религиозных переживаний, делая их важной 

частью жизни человека. Окситоцин, связанный с 

чувством привязанности и доверия, способствует 

укреплению религиозных общин и восприятию Бога как 

источника любви и защиты. 

Интерес к измененным состояниям сознания, таким как 

медитация, молитва или даже использование 

психоделических веществ, позволил ученым глубже 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   49 

изучить механизмы, лежащие в основе духовного опыта. 

Исследования с использованием функциональной 

магнитно-резонансной томографии (фМРТ) и 

электроэнцефалографии (ЭЭГ) показывают, что в 

моменты глубокой сосредоточенности происходит 

снижение активности в теменной коре, что способствует 

ощущению выхода за пределы эго и переживанию 

мистического единства. Психоделики, такие как 

псилоцибин и LSD, временно изменяя работу 

серотониновой системы, способны вызывать состояния, 

схожие с духовными прозрениями, что ставит вопрос о 

границе между биологией и истинным сакральным 

опытом. 

Неоспоримым остается факт, что длительные 

религиозные практики, такие как регулярная медитация, 

молитва или участие в ритуалах, способны вызывать 

устойчивые изменения в структуре и работе мозга. 

Нейропластичность, позволяющая мозгу адаптироваться 

и перестраиваться в зависимости от опыта, способствует 

углублению духовных переживаний, снижению уровня 

стресса и укреплению чувства внутренней устойчивости. 

Вопрос лишь в том, является ли это следствием чисто 

физиологических процессов или же свидетельством 

реальной связи человека с чем-то трансцендентным. 

Скептический взгляд на природу сакрального 

утверждает, что все религиозные и духовные 

переживания — не более чем результат работы 

нейронных сетей и химических процессов, а вера в 

высшие силы — следствие эволюционных механизмов, 

направленных на выживание и социальную кооперацию. 

Материалисты утверждают, что ощущения 

благоговения, мистического единства или общения с 



Борис Кригер 

 

50 

божественным можно объяснить с позиций 

нейробиологии, сводя их к набору биохимических 

реакций. Однако остается открытым вопрос: если мозг 

обладает способностью переживать сакральное, 

возможно, это указывает на существование реальности, 

выходящей за пределы физического? 

Этические аспекты исследований в этой области также 

требуют внимания. Возможность «создания» духовных 

переживаний с помощью технологий, стимуляции мозга 

или фармакологических средств ставит вопросы о 

природе религиозного опыта и границах научного 

вмешательства в сферу, традиционно считавшуюся 

глубоко личной. Научный прогресс предлагает 

перспективы для поиска новых форм сакрального, 

однако возникает опасность манипуляции сознанием и 

подмены подлинного переживания искусственно 

вызванными состояниями. 

И все же нейронаука и духовность не обязательно 

находятся в конфликте. Исследования мозга могут 

служить мостом между материалистическим и 

трансцендентным мировоззрением, помогая лучше 

понять природу религиозного опыта и его влияние на 

человеческую жизнь. Дальнейшие открытия в этой 

области могут дать ответы на вопросы, которые веками 

волновали философов и богословов, предлагая новые 

способы осмысления сакрального в условиях 

современной научной парадигмы. 

  

Современный мир одновременно переживает процессы 

секуляризации и радикализации, которые на первый 

взгляд кажутся противоположными, но на самом деле 

являются двумя сторонами одного явления – кризиса 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   51 

сакрального. С одной стороны, научно-технический 

прогресс, глобализация и распространение 

постмодернистского мышления привели к постепенному 

размыванию традиционных духовных ориентиров. С 

другой – в условиях тотальной десакрализации 

наблюдается парадоксальный рост религиозного 

фанатизма, который можно рассматривать как попытку 

вернуть утраченное ощущение смысла и порядка в 

стремительно меняющемся мире. 

Разрушение сакрального пространства, в котором 

человек находил ответы на вечные вопросы, создало 

духовный вакуум. Научные открытия, секуляризация 

общества и стремительное развитие технологий 

предоставили человечеству неограниченные 

возможности для понимания окружающего мира, но 

вместе с тем лишили его четких духовных ориентиров. 

Постмодернизм, провозгласивший отказ от объективных 

истин, сделал акцент на релятивизме, в котором истина 

становится субъективной и изменчивой. В результате, 

люди, утратив веру в традиционные ценности, 

сталкиваются с тревожностью, внутренней пустотой и 

поиском новых смыслов. 

Этот внутренний вакуум толкает многих к радикальным 

формам веры, где простые и четкие ответы кажутся 

привлекательными в хаотичном и неопределенном мире. 

Религиозный фанатизм, таким образом, становится 

своеобразной реакцией на кризис идентичности, 

возможностью обрести ясные правила, защиту и 

принадлежность к чему-то большему. Он предлагает не 

просто веру, но строгую систему координат, которая 

обещает порядок и смысл. 

Рост радикализации в условиях секуляризации 



Борис Кригер 

 

52 

обусловлен несколькими факторами. Социально-

политические процессы, такие как поляризация 

общества, миграционные кризисы и потеря 

национальной идентичности, приводят к усилению 

религиозного дискурса как средства объединения и 

защиты. Политики и лидеры общественного мнения 

нередко используют религию в своих целях, 

манипулируя верующими и эксплуатируя их стремление 

к духовной стабильности. В этом контексте религия 

становится не только личным убеждением, но и 

инструментом влияния, который способствует 

радикализации и конфликтам. 

С психологической точки зрения, религиозный фанатизм 

может служить механизмом, позволяющим справляться 

со страхом перед неопределенностью и 

нестабильностью. В сложных жизненных 

обстоятельствах люди ищут простые ответы и готовые 

решения, что делает радикальные формы веры особенно 

привлекательными. Фанатизм дает ощущение 

принадлежности, значимости и защищенности, 

компенсируя внутреннюю тревогу и чувство 

одиночества. Низкая стрессоустойчивость и 

неспособность к критическому осмыслению 

происходящего часто приводят к тому, что радикальные 

идеи воспринимаются без сомнений и вопросов. 

Современные технологии, особенно интернет и 

социальные сети, играют значительную роль в 

распространении радикальных религиозных идей. 

Алгоритмы, построенные на принципах вовлечения и 

усиления эмоций, формируют замкнутые 

информационные пузыри, где люди получают только ту 

информацию, которая подтверждает их взгляды. 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   53 

Интернет предоставляет легкий доступ к радикальным 

материалам, создавая идеальную среду для 

распространения экстремистских идей, рекрутирования 

новых последователей и укрепления фанатического 

мировоззрения. 

Основные черты религиозного фанатизма в условиях 

десакрализации можно свести к нескольким ключевым 

аспектам. Прежде всего, это жесткая поляризация 

взглядов, отказ от диалога и критического мышления. 

Фанатики видят мир в черно-белых тонах, деля его на 

«своих» и «чужих», что создает основу для 

конфронтации. Мифологизация реальности, буквальное 

толкование священных текстов и ритуальный 

формализм становятся неотъемлемой частью 

радикальной религиозности, заменяя подлинный 

духовный поиск внешним следованием правилам. 

Неприязнь к современности, науке и демократическим 

ценностям приводит к закрытости, социальной изоляции 

и враждебности ко всему, что выходит за пределы 

догматического мировоззрения. 

Последствия религиозного фанатизма могут быть 

разрушительными как для личности, так и для общества 

в целом. Он порождает социальную напряженность, 

способствует росту агрессии и насилия, провоцирует 

конфликты между различными группами. Манипуляция 

сознанием превращает людей в орудие в руках 

экстремистов, использующих религию для достижения 

своих политических или экономических целей. 

Фанатизм ведет к личностной деградации, подавляя 

способность к самостоятельному мышлению, обрекая 

человека на жизнь в жестких рамках, не оставляющих 

места для свободы и поиска истины. 



Борис Кригер 

 

54 

Однако существует возможность преодоления этой 

проблемы, и главным инструментом в этом процессе 

является возвращение подлинного сакрального – не 

жесткого и догматического, а живого и осмысленного. 

Формирование новых духовных традиций, способных 

объединять людей без радикализма, диалог между 

религией и наукой, популяризация глубоких 

философских и духовных поисков могут стать шагами на 

пути к гармонизации общества. 

Образование играет ключевую роль в профилактике 

фанатизма. Развитие критического мышления, 

религиозной грамотности и осмысленного подхода к 

духовности позволяют людям самостоятельно 

анализировать информацию, отличать подлинные 

ценности от ложных интерпретаций. Важно разъяснять 

исторический и культурный контекст религиозных 

традиций, разрушая мифы и упрощенные представления, 

которые часто становятся питательной почвой для 

радикализации. 

Социальная интеграция также играет важную роль. 

Создание пространств для открытого диалога, 

инклюзивность и толерантность позволяют людям с 

разными убеждениями находить точки соприкосновения 

и учиться уважать различия. Культурные и духовные 

инициативы, основанные на взаимном уважении и 

стремлении к пониманию, могут стать мощным 

инструментом в борьбе с фанатизмом. 

В заключение можно сказать, что религиозный фанатизм 

в условиях десакрализации — это не случайное явление, 

а закономерная реакция на утрату традиционных 

ценностей и смыслов. Истинное духовное развитие 

возможно только через осознанный поиск, диалог и 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   55 

способность к внутреннему преображению. Важно 

понимать, что духовность и рациональность не являются 

противоположностями, а могут дополнять друг друга, 

создавая баланс, в котором крайности становятся 

ненужными. 

  

Современный мир, несмотря на процессы глобальной 

секуляризации, демонстрирует явный интерес к 

возвращению сакрального в повседневную жизнь. Люди 

все чаще осознают, что технический прогресс и 

материальный комфорт не могут полностью 

удовлетворить глубинные потребности души. В этом 

контексте восстановление связи с традицией становится 

одной из ключевых стратегий в поиске утраченного 

смысла. Религии, пережив века изменений и 

трансформаций, сегодня ищут новые способы адаптации 

к вызовам современности, стремясь сохранить свою 

актуальность, не утрачивая глубинного содержания. 

Диалог между наукой и религией, который в прошлом 

казался невозможным из-за противоречий и конфликтов, 

сегодня приобретает новую форму. Наука, раскрывая 

сложность мироздания, не столько отвергает сакральное, 

сколько переосмысливает его, предлагая рациональное 

объяснение тех феноменов, которые веками 

воспринимались исключительно через призму веры. 

Взаимодействие этих двух сфер становится основой для 

поиска нового синтеза, способного объединить духовное 

и материальное в единой картине мира. Многие 

религиозные традиции уже предпринимают попытки 

интеграции научных знаний, сохраняя сакральное, но 

объясняя его через современные понятия психологии, 

нейробиологии и философии. 



Борис Кригер 

 

56 

Наряду с этим наблюдается возрождение древних 

ритуалов в новом контексте, где многовековые традиции 

получают новое осмысление и становятся частью 

повседневной жизни. Практики медитации, молитвы, 

ритуальные обряды и даже праздники, уходящие 

корнями в далекое прошлое, переживают свое 

возрождение, адаптируясь под запросы современного 

человека. Люди все чаще обращаются к корням, 

стремясь восстановить связь с культурным наследием, 

увидеть в нем не просто традицию, а живую нить, 

связывающую их с предыдущими поколениями. 

Однако в условиях стремительных изменений и развития 

новых технологий возникает потребность в новом 

сакральном языке, который смог бы выразить духовные 

переживания современного человека. Формирование 

новых мифов и метафор становится способом наполнить 

реальность глубоким смыслом, способным соединить 

древнее и современное. Искусство в этом контексте 

играет особую роль, превращаясь в пространство 

сакрального, где музыка, кино и литература становятся 

носителями духовных смыслов, передавая идеи, эмоции 

и опыт, способные вызвать отклик в душе человека. 

Произведения искусства становятся своеобразными 

мостами между рациональным и иррациональным, 

помогая осмыслить сакральное в повседневности. 

Особое место в поиске нового сакрального занимает 

природа. В мире, где урбанизация и технологии 

вытесняют естественное, обращение к природным 

истокам становится одним из способов вернуть 

утраченную гармонию. Созерцание природных 

ландшафтов, участие в экологических инициативах, 

осознание взаимосвязи человека и окружающего мира 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   57 

формируют новое духовное восприятие, в котором 

природа воспринимается не просто как среда обитания, 

а как живая, сакральная система, требующая уважения и 

заботы. 

Путь к сакральному, однако, всегда начинается с 

индивидуального поиска. Самопознание и духовные 

практики в повседневной жизни становятся теми 

инструментами, которые помогают человеку 

восстановить утраченные связи с внутренним миром. 

Практика осознанности, развитие благодарности и 

внутреннего диалога позволяют по-новому взглянуть на 

свою жизнь, увидеть сакральное в самых обычных вещах 

и ситуациях. Современный человек ищет новые ритуалы 

и обряды, которые были бы созвучны его внутренним 

поискам, и этот процесс порождает уникальные формы 

выражения духовности, объединяя личный опыт с 

традиционными формами. 

Будущее сакрального в XXI веке представляется 

сложным и многогранным. Различные сценарии 

развития духовности зависят от множества факторов, 

включая глобальные кризисы – экологические, 

социальные и технологические. Именно в моменты 

потрясений человечество чаще всего обращается к 

поиску смысла, переосмысливает ценности и стремится 

к духовному возрождению. Важно осознавать, что 

стремительный поток информации и развлечений может 

не только отвлекать человека от сакрального, но и 

служить инструментом для его распространения, если 

найти правильный баланс между новыми технологиями 

и вечными духовными истинами. 

Задача современного общества заключается в том, чтобы 

не просто сохранить сакральное, но и найти для него 



Борис Кригер 

 

58 

новое место в жизни каждого человека. Осознанный 

подход к духовности, диалог между традицией и 

современностью, гармония между внутренним и 

внешним – все это становится основой для 

формирования нового взгляда на сакральное в эпоху 

стремительных перемен. 

  

Вопрос о необходимости сакрального в будущем 

остается открытым, вызывая дискуссии среди 

философов, социологов и теологов. Мир постмодерна, 

пронизанный релятивизмом, скептицизмом и 

бесконечным потоком информации, кажется далеким от 

традиционных представлений о священном. Однако 

несмотря на общий вектор секуляризации, потребность в 

сакральном, пусть и в новых формах, сохраняется и, 

возможно, становится еще более актуальной. 

Человечество, утратившее привычные ориентиры, вновь 

и вновь обращается к поиску глубинного смысла, 

стремясь выйти за пределы материального и обрести 

целостность. 

Возможность возвращения сакрального в современное 

общество не исключена, но требует осознания новых 

реалий и подходов. В условиях цифровизации и 

глобализации духовные практики, ранее 

воспринимаемые как атрибуты традиционных религий, 

трансформируются, находя новые формы выражения. 

Развитие индивидуальной духовности, распространение 

медитативных техник, интерес к древним философским 

традициям и экологическим аспектам духовности 

свидетельствуют о том, что сакральное продолжает 

существовать, пусть и в иных проявлениях. Сегодня 

сакральное можно обнаружить не только в религиозных 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   59 

институтах, но и в искусстве, природе, личных 

переживаниях, которые помогают человеку ощутить 

связь с чем-то большим, чем повседневная рутина. 

Осознанность становится важнейшим инструментом в 

этом поиске. Современный мир, наполненный 

внешними стимулами, требует от человека умения 

останавливаться, смотреть внутрь себя и задавать 

вопросы о своих подлинных ценностях. Именно 

осознанный подход к жизни помогает увидеть 

сакральное даже в простых вещах — в отношениях, в 

благодарности за каждое мгновение, в стремлении к 

гармонии с окружающим миром. Призыв к личному 

поиску сакрального — это призыв к тому, чтобы каждый 

самостоятельно определял, что для него является 

истинным, значимым и священным, вне зависимости от 

внешних обстоятельств и общественных трендов. 

Основные выводы, которые можно сделать, обращаясь к 

теме сакрального в XXI веке, заключаются в том, что 

духовность — это процесс, который никогда не 

останавливается, а лишь принимает новые формы. 

Важно помнить, что возвращение сакрального возможно 

не через слепое следование традициям, а через их 

переосмысление, адаптацию и интеграцию в 

современный контекст. Сохранение и развитие 

духовности требует баланса между рациональным и 

интуитивным, между знанием и верой, между 

материальным и духовным. 

Рекомендации для тех, кто ищет сакральное в своей 

жизни, могут быть простыми, но глубокими: стремиться 

к осознанности, развивать внутренний диалог, 

открываться новому опыту, находить время для 

размышлений и духовных практик. Важно не бояться 



Борис Кригер 

 

60 

задавать вопросы и искать свои собственные ответы, не 

ограничиваясь стереотипами и устоявшимися мнениями. 

Сакральное в будущем — не пережиток прошлого, а 

возможность для каждого человека обрести целостность 

и смысл в мире, где так много неопределенности и 

перемен. Оно может стать тем связующим звеном, 

которое поможет соединить внутренний мир человека с 

внешней реальностью, даруя чувство причастности и 

гармонии. 

 

  

References 

1. Bell, C. (1997). Ritual: Perspectives and Dimensions. 

Oxford University Press. 

2. Durkheim, E. (1912). The Elementary Forms of Religious 

Life. Free Press. 

3. Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane. Harcourt. 

4. Kahneman, D. (2011). Thinking, Fast and Slow. Farrar, 

Straus and Giroux. 

5. Norenzayan, A., & Shariff, A. F. (2008). The origin and 

evolution of religious prosociality. Science, 322(5898), 58–

62. 

6. Strogatz, S. H. (2018). Nonlinear Dynamics and Chaos. 

CRC Press. 

7. Kriger, B. (2024). The commodification of sacred symbols 

in contemporary popular culture. Orthodox Faith. 

8. Beauregard, M., & Paquette, V. (2006). Neural correlates of 

a mystical experience in Carmelite nuns. Neuroscience 

Letters, 405(3), 186–190. 

9. Fingelkurts, A. A., Fingelkurts, A. A., & Neves, C. F. H. 

(2009). Is our brain hardwired to produce God, or is our 

brain hardwired to perceive God? A systematic review. 

Cognitive Processing, 10(4), 293–326. 

10. McNamara, P. (2009). The Neuroscience of Religious 



В поисках сакрального в XXI веке   

  

   61 

Experience. Cambridge University Press. 

11. Miller, L., & Cook, K. (2017). The neuroscience of 

spirituality. Pastoral Psychology, 66(5), 583–594. 

12. Newberg, A. B., Alavi, A., Baime, M., Pourdehnad, M., 

Santanna, J., & d’Aquili, E. G. (2001). The measurement of 

regional cerebral blood flow during the complex cognitive 

task of meditation: A preliminary SPECT study. Psychiatry 

Research: Neuroimaging, 106(2), 113–122. 

13. Newberg, A. B., & d’Aquili, E. G. (2000). The 

neuropsychology of religious and spiritual experience. 

Journal of Consciousness Studies, 7(11–12), 251–266. 

14. Schjoedt, U. (2009). The neural correlates of religious 

experience. Religion, 39(4), 419–429. 

15. Yaden, D. B., Haidt, J., Hood, R. W., Vago, D. R., & 

Newberg, A. B. (2017). The varieties of self-transcendent 

experience. Review of General Psychology, 21(2), 143–

160. 

16. Yaden, D. B., & Newberg, A. B. (2022). The neuroscience 

of religious and spiritual experiences. In The Oxford 

Handbook of Psychology and Spirituality (2nd ed.). Oxford 

University Press. 

17. Yaden, D. B., & Newberg, A. B. (2018). Neural correlates 

of self-transcendence. In The Oxford Handbook of 

Spontaneous Thought: Mind-Wandering, Creativity, and 

Dreaming. Oxford University Press. 

18. Arya, R. (2017). Cultural appropriation: Analysing the use 

of Hindu symbols within consumerism. South Asia @ LSE. 

19. Bucar, L. (2022). Stealing My Religion: Not Just Any 

Cultural Appropriation. Sociology of Religion, 84(4), 448–

450. 

20. Coombe, R. J. (1993). The Properties of Culture and the 

Politics of Possessing Identity: Native Claims in the 

Cultural Appropriation Controversy. Canadian Journal of 

Law & Jurisprudence, 6(2), 249–285. 

21. Johnston, A. (2006). Is the Sacred for Sale? Tourism and 

Indigenous Peoples. Earthscan. 

22. McNabb, C. L. (2012). Commodification of Devotion: The 

Virgin of Guadalupe in Popular Culture. 

23. Possamai, A. (2005). Religion and Popular Culture: A 



Борис Кригер 

 

62 

Hyper-Real Testament. P.I.E.-Peter Lang. 

24. Rasmussen, L. L. (2012). The Sacred and the Commodified. 

In Earth-honoring Faith: Religious Ethics in a New Key (pp. 

255–284). Oxford University Press. 

25. Rogers, R. A. (2006). From Cultural Exchange to 

Transculturation: A Review and Reconceptualization of 

Cultural Appropriation. Communication Theory, 16(4), 

474–503. 

26. Young, J. O., & Brunk, C. G. (Eds.). (2009). The Ethics of 

Cultural Appropriation. Wiley-Blackwell. 

27. Kriger, B. (2024). The commodification of sacred symbols 

in contemporary popular culture. Orthodox Faith. 

28. Kriger, B. (2024). The neuroscience of the sacred: 

Exploring the mechanisms behind religious experience. 

Global Science News. 

29. Kriger, B. (2025). Sacredness as a mechanism for coping 

with uncertainty in a nonlinear world. The Common Sense 

World. 

 


