
 

 



Борис Кригер 

 

2 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

СИНТЕЗ ВЕРЫ   

И ЗНАНИЯ 

ФИЛОСОФА  

СОЛОВЬЕВА 

  
  
 

 

 

 

  



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Синтез веры и знания философа Соловьева  

Эта книга не только раскрывает ключевые аспекты учения русского 

религиозного философа Соловьева, но и ставит перед читателем вопрос: 

возможно ли примирение науки и веры в современном мире, и какой путь ведёт 

к целостному пониманию истины? 

Соловьёв отвергает как узкий материализм, ограниченный внешними 

явлениями, так и слепую религиозность, лишённую рационального осмысления, 

утверждая, что подлинная истина открывается на пересечении логики и 

духовного опыта.  

Для неподготовленного верующего чтение философии Соловьёва может быть 

не душеполезно, поскольку его идеи иногда отклоняются от православного 

учения, а смешение философии и богословия без твёрдого понимания догматов 

может привести к духовной путанице. Его концепции, такие как софиология и 

религиозный универсализм, требуют критического осмысления, иначе 

существует риск принять философские построения за церковную истину. 

Поэтому тем, кто недостаточно глубоко знаком с православным богословием, 

лучше сначала укрепиться в святоотеческом учении, а уже затем изучать 

Соловьёва, ясно отделяя его философию от догматической целостности 

Православной Церкви. 

 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

 

СИНТЕЗ ВЕРЫ И ЗНАНИЯ ФИЛОСОФА СОЛОВЬЕВА 

 

Что есть истина? Можно ли познать мир, не выходя за 

пределы разума, или же истина раскрывается лишь в 

свете божественного откровения? Разделены ли знание и 

вера непреодолимой пропастью, или они – две стороны 

единого пути к высшей реальности? На протяжении 

веков человечество пыталось разрешить этот извечный 

конфликт, но не находило окончательного ответа: 

философия и наука шли своим путём, религия – своим, а 

между ними зияла бездна, которую никто не решался 

преодолеть. Возможно ли гармоничное соединение этих 

противоположностей, или же они навсегда обречены на 

борьбу? 

Эта книга обращается к размышлениям Владимира 

Соловьёва – русского философа, который осмелился 

мыслить не по правилам своего времени. Он отверг 

удобные дихотомии, не стал выбирать между разумом и 

верой, между мистикой и логикой, между 

индивидуальным и универсальным. Его философия –

попытка интеллектуального примирения науки и 

религии, дерзновенный поиск целостного 

миропонимания, в котором каждый аспект 

человеческого существования получает своё высшее 

завершение. 

Почему сегодня так важно вновь обратиться к его 

мыслям? Современный мир, несмотря на технический 

прогресс, всё больше оказывается разобщённым. 

Человек знает больше, чем когда-либо, но чувствует себя 

потерянным. Вера нередко воспринимается как 

пережиток прошлого, а рациональность – как 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   5 

инструмент для решения исключительно утилитарных 

задач. Мы строим невероятные машины, создаём 

искусственный интеллект, проникаем в глубины 

космоса, но можем ли мы сказать, что постигли смысл 

бытия? 

Философ Соловьёв показывает, что без высшей истины 

знание теряет своё направление, а вера – свою 

осмысленность. Его философия – это не столько 

абстрактное умозрение, как призыв к преображению 

мира, к восстановлению утраченного всеединства, в 

котором разум не отвергает откровение, а наука не 

противопоставляется духовности. Эта книга – не только 

исследование его идей, но попытка вновь поставить те 

самые вопросы, которые задавал он, и найти ответы, 

столь необходимые нам сегодня. 

В центре философского мировоззрения Соловьева 

находится идея всеединства, представляющая собой 

концепцию, призванную преодолеть разрозненность 

бытия и достичь гармоничного синтеза различных сфер 

человеческого существования. Эта идея охватывает не 

только социальные, культурные и духовные аспекты, но 

и глубинное примирение между верой и знанием, 

которые в истории философии нередко 

противопоставлялись друг другу. 

Соловьев стремился доказать, что истинное познание 

мира возможно лишь при соединении рационального 

разума и религиозного опыта. Развивая свою мысль, он 

отвергал узкий рационализм, ограничивающийся 

эмпирическими и логическими методами, а также 

мистицизм, отрывающийся от объективного знания. 

Вера, по его убеждению, не является слепым принятием 

догматов, но представляет собой высший акт 



Борис Кригер 

 

6 

интуитивного постижения истины, который не 

противоречит разуму, а, напротив, дополняет его. 

Такой взгляд тесно связан с пониманием Соловьевым 

всеединства как универсального принципа бытия. В этом 

контексте вера и знание становятся двумя сторонами 

единого познавательного процесса, где разум обретает 

полноту лишь в свете духовного озарения, а религиозное 

переживание получает обоснование через рациональное 

осмысление. В своих работах философ подчеркивал, что 

только через их синтез можно достичь подлинной 

мудрости, способной постичь глубинные законы 

мироздания. 

Этот подход позволял Соловьеву формулировать 

учение, в котором наука и религия переставали быть 

соперниками, а становились союзниками в постижении 

истины. В таком единстве он видел залог подлинного 

преображения мира, где человек, используя как 

интеллектуальные, так и духовные способности, 

способен приблизиться к абсолютному знанию, 

находящемуся за пределами узкого эмпиризма или 

догматической веры. 

В размышлениях Соловьёва над взаимоотношением 

науки и религии отчётливо прослеживается стремление 

к их примирению, основанному на убеждении, что 

подлинное знание и истинная вера не только не вступают 

в противоречие, но и органично дополняют друг друга. 

В своей философской системе он утверждал, что обе эти 

сферы направлены к одной высшей цели — познанию 

Абсолюта, а потому их искусственное разделение, 

ставшее характерным для новоевропейской традиции, 

лишь порождает искажения в понимании 

действительности. 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   7 

Наука, опираясь на эмпирические методы и 

рациональный анализ, стремится раскрыть объективные 

законы мира, фиксируя внешние проявления бытия. 

Однако, если ограничиваться лишь этими рамками, 

неизбежно возникает неполнота знания, поскольку 

остаются вне рассмотрения глубинные, сущностные 

аспекты мироздания. Религия же, исходя из откровения 

и духовного опыта, обращается к высшему смыслу 

бытия, раскрывая его внутреннюю цельность. В этом 

смысле она не противопоставляется науке, а служит её 

высшим завершением, позволяя проникнуть в такие 

сферы, которые недоступны чистому рациональному 

познанию. 

Соловьёв подчёркивал, что оторванность разума от 

духовного начала приводит к деградации науки, 

делающейся сугубо утилитарной и механистичной, а 

религии — к фанатизму и догматизму, отрицающему 

всякую рациональную проверку. Истинное же познание 

возможно только в их органическом единстве, когда 

разум просветляется духовным озарением, а вера 

утверждается не на слепом признании догм, а на 

сознательном усвоении божественной истины. 

В этом подходе Соловьёв видел путь к устранению 

векового конфликта между религией и наукой, позволяя 

человеку не разрываться между двумя 

противоположными полюсами, а обрести целостное 

восприятие мира. Подобное единство, по его мысли, 

должно привести не только к интеллектуальному 

преображению, но и к гармонизации всего 

общественного и культурного пространства, где истина 

раскрывается во всей своей полноте, охватывая как 

материальное, так и духовное измерение бытия. 



Борис Кригер 

 

8 

 

В современном интеллектуальном пространстве религия 

и наука представляют собой две различные понятийные 

парадигмы, каждая из которых обладает собственной 

методологией и областью применения.  

Наука исследует материальный мир, изучает 

закономерности природы и строит модели, позволяющие 

предсказывать процессы в объективной реальности. Её 

метод основан на эмпирических данных, эксперименте, 

логике и верификации. Важным критерием научного 

знания является его проверяемость и возможность 

опровержения: любая теория должна подтверждаться 

опытом или, при необходимости, быть пересмотренной. 

Наука отвечает на вопросы «как?» – как устроен мир, как 

работают его законы, как можно использовать знания 

для практических целей. 

Религия, в отличие от науки, обращается к вопросам 

высшего смысла, духовных основ бытия, человеческой 

нравственности и взаимоотношения с Богом. Её метод 

познания опирается не на эксперимент, а на откровение, 

традицию, мистический опыт и духовное постижение. 

Религия отвечает на вопросы «зачем?» и «почему?» – 

зачем существует мир, в чём его цель, в чём смысл 

человеческой жизни и добра. 

Они не противоречат друг другу, потому что находятся в 

разных плоскостях: наука изучает механизмы, а религия 

– смыслы. Конфликты возникают лишь тогда, когда одна 

из сфер пытается выйти за свои границы: если наука 

берётся решать вопросы смысла и морали, она рискует 

превратиться в материалистическую догму, а если 

религия вмешивается в объяснение физических 

процессов, она становится псевдонаукой. В норме же обе 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   9 

системы познания могут существовать параллельно и 

даже дополнять друг друга, помогая человеку 

осмысливать мир как в его материальном, так и в 

духовном измерении. 

Верующие учёные, осознавая это различие, никогда не 

смешивают религиозный и научный методы познания, 

подобно тому, как не принято в одной фразе 

одновременно использовать слова из разных языков. 

Такое разграничение необходимо, поскольку любое их 

смешение неизбежно приводит либо к превращению 

науки в псевдонауку, либо к искажению религиозного 

учения, ведущему к ереси и профанации. 

Именно поэтому наиболее актуальным и 

жизнеспособным подходом, как в настоящем, так и в 

будущем, остаётся осознание автономии обеих сфер при 

одновременном признании их взаимодополняемости.   

Разделение науки и религии на уровне методологии 

действительно является основой современного 

интеллектуального дискурса. Именно поэтому учёные, 

исповедующие веру, никогда не смешивают эти два 

подхода, понимая, что их не следует объединять в одну 

систему понятий. 

Однако Соловьёв ставил вопрос иначе. Он не предлагал 

заменить одно другим или разрушить границы, 

отделяющие научное знание от религиозного опыта. Его 

философия была попыткой выявить более глубокий 

уровень взаимосвязи между ними, не смешивая 

методологии, но показывая их высшую синергию. Он 

утверждал, что научное познание без духовного 

измерения рискует потерять свой смысл, а религиозная 

вера без философского осмысления может превратиться 

в догматическую замкнутость. Для него эти две сферы не 



Борис Кригер 

 

10 

подменяли друг друга, а дополняли, но не на 

методологическом, а на онтологическом уровне – в 

общем стремлении к истине. 

Современный мир требует разделения понятийных 

систем, но он также требует смысловой цельности. И 

если верующий учёный может в своей внутренней жизни 

гармонично соединять эти два взгляда на реальность, 

почему невозможно помыслить их более глубокое 

единство на уровне философии? Вопрос остаётся 

открытым: должен ли человек жить в двойственном 

сознании, разрывая себя между разными языками 

истины, или существует путь, на котором эти голоса 

звучат в согласии, не теряя своей уникальности? 

 

В представлении Соловьёва философия призвана стать 

тем средством, которое соединяет два важнейших 

способа познания – религиозное и научное, устраняя 

между ними разрыв и восстанавливая их внутреннюю 

целостность. Будучи одновременно сферой 

рационального мышления и областью, проникающей в 

глубины духовного опыта, она должна служить мостом, 

соединяющим эмпирическое исследование мира с 

метафизическим постижением высших истин. 

Соловьёв полагал, что ни наука, ни религия в 

отдельности не могут дать исчерпывающего знания о 

мироздании. Чистый рационализм, отрываясь от 

духовных основ бытия, превращается в сухую систему 

абстракций, неспособную постичь конечную цель 

существования. Религиозное же мировоззрение, если 

оно замыкается в догматизме и отвергает разумное 

осмысление, рискует превратиться в слепую веру, 

лишённую внутренней логики. Философия, в его 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   11 

понимании, должна разрешать это противоречие, 

выступая посредником между этими двумя формами 

постижения истины. 

Преодолевая ограниченность как чисто эмпирического, 

так и исключительно мистического подхода, философия 

не отвергает ни один из них, но стремится к их синтезу. 

Она рассматривает науку не как противника религии, а 

как её необходимую часть, способную дать разумное 

объяснение устройству мира. В то же время она 

понимает, что наука, ограниченная лишь 

материальными аспектами бытия, неспособна выйти за 

пределы феноменального и достичь высшей истины, 

которая открывается через духовный опыт. 

Философия в таком смысле становится не просто 

теоретической дисциплиной, а живым процессом, в 

котором разум освещается светом веры, а вера получает 

обоснование в свете разума. Это соединение, по мысли 

Соловьёва, должно привести к восстановлению 

истинного единства человеческого сознания, 

разорванного эпохами конфликтов между 

рационализмом и религиозным миропониманием. Лишь 

благодаря этому единству возможно подлинное знание, 

способное не только раскрывать законы природы, но и 

постигать глубинный смысл существования, ведя 

человека к осознанию его высшего предназначения. 

Жизненный путь Владимира Сергеевича Соловьёва 

неразрывно связан с его философскими исканиями, в 

которых он стремился соединить науку, религию и 

искусство в единую гармоничную систему 

миропонимания. Родившись в 1853 году в Москве в 

семье известного историка Сергея Михайловича 

Соловьёва, он с ранних лет оказался в интеллектуальной 



Борис Кригер 

 

12 

среде, насыщенной научными и философскими идеями. 

Эта атмосфера способствовала развитию у него 

широчайших интересов: он одинаково глубоко изучал 

естественные науки, богословие, историю и 

западноевропейскую философию. 

Образование, полученное в Московском университете, 

отразило двойственность его внутреннего поиска: начав 

с увлечения позитивизмом и материализмом, он вскоре 

пришёл к осознанию их ограниченности и обратился к 

метафизике и религиозной философии. В это время 

зарождается его центральная концепция — идея 

всеединства, призванная преодолеть раскол между 

рациональным и духовным познанием. Вскоре философ 

отправляется за границу, где изучает труды немецких 

мистиков, идеалистов и неоплатоников, одновременно 

углубляясь в христианскую традицию. 

Соловьёв не замыкался в академической среде, а 

стремился воплотить свои идеи в жизнь. В 1878 году он 

выступает с лекциями о богочеловечестве, утверждая, 

что высшей целью истории является не просто 

интеллектуальное развитие, а духовное преображение 

человечества. Его мысли вызвали резонанс, но и немало 

споров, особенно среди представителей официального 

богословия, что в дальнейшем привело к сложным 

отношениям с Русской православной церковью. 

Его философия всё больше наполняется мистическими и 

эсхатологическими мотивами, особенно после 

пережитых им духовных озарений. Он всё чаще говорит 

о Софии — божественной премудрости, связывая её с 

идеей всеединства и рассматривая как проявление 

божественного принципа в мире. Эти размышления 

становятся неотъемлемой частью его учения, в котором 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   13 

он пытается объединить христианскую теологию, 

метафизику и современное научное знание. 

Последние годы жизни Соловьёв проводит в 

напряжённой работе, одновременно осознавая трагизм 

своего положения: его идеи остаются непонятыми 

большинством современников, а религиозные взгляды 

вызывают критику как среди философов, так и среди 

богословов. Несмотря на это, он продолжает развивать 

своё учение о преобразовании человечества через синтез 

веры, разума и любви. В 1900 году, обессиленный 

болезнью, он умирает, оставив после себя наследие, 

оказавшее влияние на всю последующую русскую 

религиозную философию. 

Его биография становится отражением его философии: 

путь от сомнений к утверждению высшей истины, 

стремление примирить противоположности, поиск 

целостного знания, объединяющего все сферы бытия. 

Именно этот синтез разума и веры, науки и религии, 

мистики и рациональности определяет его наследие, 

продолжающее вдохновлять последователей и по сей 

день. 

Философское наследие Владимира Соловьёва включает 

множество работ, в которых он последовательно 

развивал свои идеи о всеединстве, примирении науки и 

религии, духовном преображении человечества. Каждое 

его произведение отражает различные аспекты его 

философии, начиная с ранних лекций и заканчивая 

поздними эсхатологическими размышлениями. 

Одной из первых значительных работ стала «Кризис 

западной философии (против позитивистов)» (1874). В 

этой книге Соловьёв подвергает критике западный 

позитивизм, отвергающий метафизику и 



Борис Кригер 

 

14 

ограничивающий познание эмпирическими данными. 

Он показывает, что такой подход не способен дать 

исчерпывающий ответ на вопросы о сущности бытия и 

высших смыслах человеческой жизни. Уже здесь 

начинает формироваться его идея о необходимости 

синтеза науки, философии и религии. 

Особое место в его творчестве занимает «Чтения о 

Богочеловечестве» (1878–1881), представляющие собой 

цикл лекций, в которых он раскрывает свою концепцию 

всеединства через идею Богочеловека как высшего 

проявления истины. Здесь он утверждает, что история 

человечества имеет духовную цель — восстановление 

утраченного единства между Богом, миром и человеком. 

В этих лекциях он пытается обосновать мысль о 

гармоническом соединении христианской теологии с 

философским и научным знанием. 

В работе «Философские начала цельного знания» (1877) 

Соловьёв делает попытку создать систему 

универсального знания, в которой разум не 

противоречит вере, а наука не противопоставляется 

религиозному откровению. Он утверждает, что истинное 

познание должно учитывать как эмпирические, так и 

метафизические аспекты реальности, поскольку только в 

их единстве возможно постижение Абсолюта. 

Вершиной его религиозно-философского творчества 

становится «Оправдание добра» (1897), в котором он 

разрабатывает свою этическую систему, основанную на 

идее любви как высшего нравственного принципа. Здесь 

он противопоставляет подлинное добро эгоистической 

морали утилитаризма и показывает, что истинная этика 

возможна только в связи с духовным 

совершенствованием человека. Он рассматривает зло не 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   15 

как самостоятельную сущность, а как следствие разрыва 

между божественным началом и миром, который должен 

быть преображён через любовь и жертвенность. 

В поздних произведениях, таких как «Три разговора о 

войне, прогрессе и конце всемирной истории» (1899–

1900), Соловьёв обращается к эсхатологическим 

мотивам. В этом сочинении он описывает борьбу между 

добром и злом, приход Антихриста и конечное 

торжество Божьего замысла. Через призму 

философского анализа он рассуждает о будущем 

человечества, предупреждая об опасности морального 

разложения, скрытого под маской внешнего прогресса. 

Действительным образом, его труды образуют единую 

систему, в которой философия, религия и наука 

соединяются в целостном мировоззрении. Каждая его 

работа дополняет другую, постепенно раскрывая 

центральную мысль о возможности гармоничного 

синтеза разума и веры, что и составляет сущность его 

философии всеединства. 

  

Православная церковь критиковала философию 

Владимира Соловьёва за ряд положений, которые, с её 

догматической точки зрения, отклонялись от 

традиционного христианского учения и могли привести 

к искажению православной веры.  

Одним из наиболее спорных аспектов его философии 

стало учение о Софии — божественной премудрости. 

Хотя в православной традиции существует 

софиологическая концепция, развитая на основе 

библейских и святоотеческих текстов, Соловьёв 

представил её в виде самостоятельного начала, которое 



Борис Кригер 

 

16 

можно интерпретировать как некое третье бытийное 

проявление между Богом и миром. Это вызвало 

настороженность богословов, поскольку подобное 

понимание Софии могло быть воспринято как введение 

в христианскую триадологию четвёртого элемента, что 

несовместимо с догматом о Святой Троице. Кроме того, 

его личные мистические переживания, связанные с 

образом Софии, казались церкви субъективными и не 

подтверждёнными святоотеческим преданием. 

Ещё одним поводом для критики стало его учение о 

всеединстве, в котором он рассматривал возможность 

объединения всех религий на основе высшей истины, 

воплощённой в христианстве. Хотя он сам признавал 

абсолютную истинность православия, его призывы к 

объединению христианских конфессий, а также диалог с 

западными религиозными традициями воспринимались 

как угроза чистоте православного учения. Для 

догматического сознания церкви любое сближение с 

католичеством или, тем более, с нехристианскими 

традициями могло выглядеть как компромисс с ересью, 

а потому универсалистские взгляды Соловьёва 

вызывали решительное неприятие. 

Также серьёзные возражения вызвали его 

эсхатологические размышления, особенно 

представленные в «Трёх разговорах» и «Краткой повести 

об Антихристе». В этих произведениях он предсказывал, 

что грядущий Антихрист будет не просто воплощением 

зла, но, напротив, придёт под видом величайшего 

реформатора, миротворца и религиозного объединителя. 

Хотя сам этот сюжет не противоречил христианской 

эсхатологии, некоторые детали его описания могли быть 

истолкованы как уклонение от православного учения о 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   17 

конце времён. Кроме того, упрёки вызывал его интерес к 

апокрифической литературе и мистическим 

интерпретациям, что для традиционного богословия 

выглядело ненадёжным источником богословских 

размышлений. 

С догматической точки зрения православная критика 

Соловьёва была вполне обоснованной. Церковь хранит 

неизменность догматов и крайне осторожно относится к 

любым философским спекуляциям, способным привести 

к отклонению от откровенной истины. В этом смысле 

система Соловьёва, как всякая философская система, 

строилась на личных размышлениях и интуициях, 

которые не могли быть признаны богословским 

авторитетом. Его стремление к синтезу религий и 

свободному философствованию воспринималось как 

отход от строгого канона, который является основой 

церковного учения. 

Хотя философия Соловьёва оставила глубокий след в 

религиозной мысли, её несовместимость с 

догматической позицией православия была неизбежной. 

Православное богословие исходит из верности 

откровению и святоотеческой традиции, тогда как 

философия, даже если она вдохновлена христианством, 

предполагает поиски новых путей осмысления истины, 

что неизбежно приводит к расхождениям с 

догматической позицией церкви. 

Философия Владимира Соловьёва представляет собой 

синтез христианской теологии, западноевропейской 

философии, мистицизма и собственных оригинальных 

идей. Именно поэтому православным верующим следует 

подходить к его трудам с осторожностью, чётко отделяя 

их от святоотеческого учения, которое является 



Борис Кригер 

 

18 

проверенной и неизменной основой православной веры. 

Главная причина необходимости такой осторожности 

заключается в том, что Соловьёв, будучи православным 

мыслителем, не ограничивался только догматическими 

рамками церковной традиции, но стремился философски 

переосмыслить христианство, подчас выдвигая идеи, 

которые выходят за границы православного богословия.  

Однако, несмотря на потенциальные богословские 

неточности, чтение философии Соловьёва может быть 

полезным для укрепления веры при правильном 

подходе. Во-первых, он остро ставит важные вопросы о 

соотношении разума и веры, науки и религии, 

нравственности и духовного развития, помогая глубже 

осознать значение православного мировоззрения. Во-

вторых, его идеи о богочеловечестве, всеединстве и 

нравственном преображении человека могут вдохновить 

на более глубокое изучение православного учения и 

понимание его вселенского масштаба. 

Чтобы чтение Соловьёва способствовало духовному 

росту, а не увело в сторону философских спекуляций, 

важно соблюдать несколько принципов. Прежде всего, 

следует иметь чёткую опору на Священное Писание и 

творения святых отцов, чтобы всегда соотносить 

философские идеи с истинным учением Церкви. Также 

полезно читать труды православных богословов, 

которые анализируют Соловьёва с критической точки 

зрения, помогая отделить ценное от спорного. 

Определённым образом, философия Соловьёва, при 

правильном подходе, может стать не соблазном, а 

инструментом для более глубокого понимания веры. Она 

побуждает задуматься о ключевых духовных вопросах, 

осмыслить православное учение в контексте 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   19 

философской мысли и, в конечном итоге, ещё больше 

утвердиться в Истине, открытой через Христа и 

сохранённой в Церкви. 

Для неподготовленного верующего чтение философии 

Соловьёва может быть вредно, поскольку его идеи 

иногда отклоняются от православного учения, а 

смешение философии и богословия без твёрдого 

понимания догматов может привести к духовной 

путанице. Его концепции, такие как софиология и 

религиозный универсализм, требуют критического 

осмысления, иначе существует риск принять 

философские построения за церковную истину. Поэтому 

тем, кто не достаточно глубоко знаком с православным 

богословием, лучше сначала укрепиться в 

святоотеческом учении, а уже затем изучать Соловьёва, 

ясно отделяя его философию от догматической 

целостности Православной Церкви. 

Центральное место в философии Владимира Соловьёва 

занимает идея богочеловечества, в которой выражается 

мысль о гармоническом соединении божественного и 

человеческого начал. Он утверждал, что истинное 

познание возможно лишь в свете Божественной истины, 

поскольку человеческий разум, действующий 

самостоятельно, неизбежно сталкивается с границами 

своего понимания и подвержен иллюзиям. Только 

соединение с высшим духовным принципом позволяет 

человеку постичь действительность в её полноте. 

Соловьёв видел в богочеловечестве не только 

догматическую истину христианства, но и всеобщий 

закон бытия. История, по его убеждению, — это 

постепенное движение к полному единству человека с 

Богом, где природа, общество и культура должны 



Борис Кригер 

 

20 

преображаться под воздействием высших духовных сил. 

Это преображение он рассматривал как путь от 

раздробленности к всеединству, в котором частное и 

временное обретает свою истину в единстве с 

абсолютным. 

В своих «Чтениях о Богочеловечестве» он подробно 

раскрывает эту мысль, показывая, что мир, отпавший от 

Бога, пребывает в состоянии несовершенства и 

разделённости. Материальная природа существует в 

механистическом хаосе, человеческая воля подвержена 

эгоизму, а познание ограничено чувственными 

впечатлениями. Однако через Христа, как совершенное 

соединение божественного и человеческого, становится 

возможным преодоление этого разрыва. В Богочеловеке, 

согласно Соловьёву, раскрывается подлинная цель 

бытия — создание нового, преображённого 

человечества, в котором не будет ни духовной слепоты, 

ни нравственной деградации. 

Эта идея имеет не только богословское, но и 

гносеологическое значение. Если разум стремится 

познать мир без опоры на Божественную истину, он 

неизбежно теряется в противоречиях, поскольку 

ограничен только эмпирическим и логическим 

методами. Вера, в свою очередь, без философского 

осмысления рискует превратиться в догматическую 

формальность. Поэтому, по мысли Соловьёва, только их 

синтез в свете Божественной премудрости даёт 

подлинное знание. 

Богочеловечество — это не только метафизический 

принцип, но и программа для истории, культуры, науки 

и общества. Оно означает, что человек не может 

оставаться только природным существом, живущим по 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   21 

законам биологии и эгоизма, но призван к более 

высокому состоянию — к участию в Божественной 

жизни. Эта идея глубоко связана с его концепцией 

всеединства, где каждый элемент мироздания находит 

своё подлинное значение лишь в свете Абсолюта. 

Так, Соловьёв предлагает не просто теоретическое 

рассуждение, но проект духовного и исторического 

развития, в котором человечество должно двигаться к 

единству с Божественным. В этом он видел смысл 

существования мира и конечную цель всей истории, где 

познание, вера и культура соединяются в высшем 

синтезе. 

Философия Владимира Соловьёва представляет собой 

уникальный синтез мистицизма и рационализма, в 

котором интуитивное постижение высшей истины не 

отвергает, а напротив, дополняет логическое 

осмысление мира. Его стремление создать целостную 

систему познания основывалось на убеждении, что ни 

одна из этих сторон не может существовать в отрыве от 

другой: чистый рационализм оказывается 

ограниченным, не достигая глубинных основ бытия, а 

мистицизм, лишённый философского осмысления, 

рискует скатиться в субъективизм и хаотические 

откровения. 

С ранних лет Соловьёв проявлял склонность к 

мистическому восприятию реальности, что особенно 

ярко выразилось в его переживаниях, связанных с 

образом Софии — Божественной Премудрости. Он 

утверждал, что трижды имел видения Софии, первое из 

которых произошло в детстве, второе — в Британском 

музее во время работы над мистическими и 

герметическими текстами, а третье — в Египте, где, по 



Борис Кригер 

 

22 

его словам, он ощутил её присутствие как высшее 

откровение. Эти опыты он не рассматривал как плод 

личной фантазии, но как реальное откровение, которое 

дало ему новое понимание всеединства, соединяющего 

Бога, мир и человека. 

В православной традиции видения, особенно у людей, не 

достигших святости, рассматриваются с большой 

осторожностью, поскольку могут быть проявлением 

духовной прелести – состояния, при котором человек 

принимает ложные откровения за истинные. Также не 

исключается возможность того, что видения могут быть 

следствием психических расстройств или даже 

обманом враждебных духовных сил, которые 

пытаются ввести человека в заблуждение под видом 

света. Поэтому православная Церковь учит не доверять 

любым мистическим переживаниям, если они не 

происходят с признанными подвижниками благочестия 

и не подтверждаются церковным преданием. 

Критерии различения истинных и ложных видений даны 

в творениях святых отцов. Во-первых, истинное 

видение никогда не ведёт к гордости, чувству 

избранности или особой миссии, тогда как ложные 

откровения нередко сопровождаются ощущением 

собственной исключительности. Во-вторых, подлинные 

видения приносят смирение, покаяние и духовную 

пользу, а не порождают суету, стремление к 

публичности или возбуждённое состояние. В-третьих, 

святые отцы всегда советовали проверять видения 

через послушание Церкви – если духовный наставник 

или соборное мнение Церкви отвергают их, значит, они 

не от Бога. 

В случае Владимира Соловьёва его мистические видения 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   23 

Софии – Премудрости Божией – вызывают богословские 

вопросы. Во-первых, Церковь не признаёт в её образе 

отдельного онтологического принципа, а понимает её 

как свойство Бога, проявляющееся в мире. Во-вторых, 

сам факт личных откровений, которые он 

интерпретировал в философском ключе, уже является 

поводом для осторожности, поскольку даже великие 

подвижники не доверяли своим видениям без 

тщательной духовной проверки. 

Однако, несмотря на этот мистический опыт, Соловьев 

не стремился уйти в иррационализм. Напротив, он 

придавал большое значение философскому анализу, 

считая, что любая интуитивная истина должна быть 

обоснована и вписана в стройную систему знаний. В 

этом он следовал традиции платоников и неоплатоников, 

которые рассматривали высшее познание как 

соединение разума и духовного озарения. Его концепция 

цельного знания была направлена именно на то, чтобы 

преодолеть разрыв между научным подходом, который 

фиксирует внешние стороны бытия, и мистическим 

опытом, раскрывающим его внутреннюю сущность. 

В этом контексте Соловьёв рассматривал религию не 

просто как область веры, но как высшую форму знания, 

раскрывающую мироздание в его истинной полноте. 

Однако религиозное сознание, по его мнению, 

нуждается в философском осмыслении, иначе оно 

рискует стать догматически замкнутым и неспособным к 

развитию. В то же время он подвергал критике сугубо 

рационалистические системы, такие как позитивизм, 

материализм и скептицизм, доказывая, что они создают 

иллюзию познания, не выходя за пределы чувственного 

опыта. 



Борис Кригер 

 

24 

В его философии рациональный анализ и мистическое 

созерцание образуют единую методологию, где разум 

проверяет и осмысливает интуитивные озарения, а 

мистический опыт даёт разуму доступ к высшим 

истинам. Эта двойственность делает его философию 

уникальной, позволяя ей соединять восточную 

духовность с западной логикой, науку с религией, 

философию с богословием. В этом он видел не просто 

интеллектуальный проект, но необходимость для самого 

человечества, которое должно преодолеть 

разобщённость знаний и прийти к целостному, 

подлинному пониманию бытия. 

   

Этический идеал в философии Владимира Соловьёва 

основан на убеждении, что нравственное 

совершенствование человека возможно лишь через 

синтез духовного и рационального начал. Он отвергал 

как чисто рационалистические, так и сугубо 

религиозные подходы к морали, считая, что истинная 

этика не может основываться исключительно на 

холодном расчёте или слепом следовании догмам. 

Подлинное добро, по его мысли, рождается в глубинах 

духовного опыта, но одновременно должно быть 

осмыслено разумом и воплощено в реальной жизни. 

В своей работе «Оправдание добра» Соловьёв 

формулирует принципы цельной этики, в которой 

нравственность не является ни условным социальным 

соглашением, ни механическим следованием традициям, 

а представляет собой путь к преображению человека и 

общества. Он показывает, что добро не может быть 

сведено к утилитарному полезному действию или 

внешнему соблюдению норм – оно является выражением 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   25 

высшего, божественного принципа, воплощённого в 

человеческой природе. 

В отличие от кантовской морали долга, которая строится 

на абстрактных универсальных принципах, Соловьёв 

настаивал на том, что этика должна быть живой и 

глубоко личностной. Для него нравственное 

совершенствование – это не просто следование 

правилам, но внутреннее преображение, в котором 

участвуют и разум, и духовная воля. Человек, 

стремящийся к добру, должен не только понимать его 

рационально, но и соединять свою волю с высшим 

началом, то есть с Богом. 

Это понимание морали тесно связано с его концепцией 

богочеловечества. По Соловьёву, человек не может 

достичь нравственного совершенства, оставаясь в 

границах своего эгоистического «я». Только выходя за 

пределы личных интересов, раскрывая себя в любви и 

всеединстве с миром, он становится действительно 

добрым. Именно любовь, как высшее выражение 

нравственного начала, является ключом к подлинному 

этическому существованию. 

В этом смысле Соловьёв выступает против как чисто 

индивидуалистической, так и исключительно 

коллективистской морали. Либеральный подход, 

делающий нравственность частным делом каждого 

человека, оказывается слишком узким, поскольку не 

учитывает высшую цель существования – преображение 

человечества в духе божественного идеала. Но и 

утопические проекты общественной морали, требующие 

подчинения человека внешним нормам, несостоятельны, 

если не происходит внутреннего духовного роста 

личности. 



Борис Кригер 

 

26 

Этический идеал Соловьёва выходит за пределы 

абстрактной философской теории – он тесно связан с 

практическими вопросами культуры, истории и 

общественной жизни. Его представление о 

нравственном совершенствовании касается не только 

отдельных людей, но и всего человечества, которое 

должно прийти к состоянию всеединства, преодолев 

раздробленность и эгоизм. В этом смысле его этика 

становится не только учением о личной добродетели, но 

и проектом преображения мира, где рациональное 

познание и духовное озарение соединяются в высшей 

гармонии. 

  

Историческая миссия христианства, по мысли 

Владимира Соловьёва, заключается в объединении всех 

народов и культур в свете Божественной истины. Он 

считал, что это единство невозможно достичь без 

гармонии знания и веры, поскольку разрыв между 

рациональным и духовным началами приводит к 

искажённому восприятию мира и порождает 

исторические конфликты. 

В своей философии Соловьёв рассматривал 

христианство не просто как религию, но как вселенский 

принцип, призванный преодолеть разобщённость 

человечества. Он видел, что в истории духовная истина 

нередко оказывалась заложницей либо догматической 

неподвижности, ведущей к фанатизму, либо крайностей 

рационализма, отрицающего высшую реальность. Эти 

крайности приводили к тому, что религия замыкалась в 

обрядах и традициях, теряя живую связь с истиной, а 

наука и философия становились сухими и 

механистичными, отвергая высший смысл бытия. 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   27 

Соловьёв утверждал, что христианство призвано не 

просто сохранять духовное наследие, но активно 

преобразовывать мир, объединяя народы на основе 

всеединства. Это объединение должно строиться не на 

внешнем господстве одной культуры над другой, а на 

глубинном проникновении Божественной истины во все 

сферы человеческого существования. Он видел в 

христианстве силу, способную примирить науку и 

религию, философию и богословие, государство и 

духовную власть, индивидуальную свободу и 

общественное благо. 

В этом контексте он критиковал исторические формы 

христианства, в которых религия превращалась в 

политический инструмент или теряла свою 

универсальную миссию. Он выступал против узкого 

конфессионального подхода, утверждая, что подлинная 

вера не может быть сведена к национальным или 

культурным границам. Именно поэтому он развивал 

идеи религиозного универсализма, стремясь найти путь 

к объединению различных христианских традиций. 

Однако он не призывал к стиранию различий и 

растворению конфессий в едином вероучении, а 

стремился показать, что все формы духовного поиска 

должны находить своё высшее завершение в 

христианской истине. 

Историческая миссия христианства, согласно 

Соловьёву, не ограничивается проповедью 

индивидуального спасения. Оно должно стать основой 

для построения нового человечества, в котором знание и 

вера, культура и религия, наука и духовность перестанут 

находиться в конфликте, а сольются в цельное 

мировоззрение. Это единство, по его мысли, и является 



Борис Кригер 

 

28 

подлинным выражением богочеловеческой природы 

мира, к которому движется история. 

Но возможно ли истинное преображение человека и 

мира, если разум остаётся оторванным от духа, а вера – 

от осознания своей ответственности перед истиной? 

Можно ли достичь подлинного знания, если наука 

ограничивается механистическим взглядом на 

реальность, а религия превращается в догматическую 

форму, лишённую живого внутреннего горения? Не 

является ли сама история человечества свидетельством 

того, что без всеединства – без примирения этих начал – 

неизбежны хаос, утрата смысла и духовный распад? 

Соловьёв не предлагал готовых решений – он ставил 

вопросы, которые не потеряли своей силы и сегодня. Его 

философия – это вызов всякой односторонности, 

попытка преодолеть поверхностные ответы, которыми 

удовлетворяется либо рационалист, либо религиозный 

фанатик, но никогда тот, кто ищет истину целостно. Он 

стремился к миру, в котором знание не убивает веру, а 

вера не отвергает знание, где эти две силы соединяются 

в высшей точке – в богочеловечестве, в восстановлении 

утраченного единства между Творцом и творением. 

Сегодня, когда мир всё глубже погружается в борьбу 

противоположностей, когда наука и технологии растут, 

но человек всё сильнее ощущает свою оторванность от 

смысла, философия Соловьёва звучит как 

предупреждение и как надежда. Его идеи – это не только 

размышления о прошлом, но и ориентир для будущего, в 

котором цельное знание, духовное преображение и 

объединение человечества станут не утопией, а 

реальным шагом к новой эпохе. Вопрос остаётся только 

в одном – готовы ли мы услышать этот призыв и сделать 



Синтез веры и знания философа Соловьева  

  

   29 

его частью собственной жизни? 

 

 

  



Борис Кригер 

 

30 

 

БИБЛИОГРАФИЯ 

 

 

 

Aquinas, T. (1265–1274). Summa Theologica. 

Barbour, I. (1997). Religion and Science: Historical and 

Contemporary Issues. HarperOne. 

Dawkins, R. (2006). The God Delusion. Houghton Mifflin. 

Kuhn, T. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. University 

of Chicago Press. 

Popper, K. (1963). Conjectures and Refutations. Routledge. 

Solovyov, V. (1877). The Crisis of Western Philosophy. 

Solovyov, V. (1894). The Justification of the Good. 

Kriger, B. (2025). Science and religion: Methodological 

distinctions and ontological synergy in contemporary intellectual 

discourse – Exploring the autonomy and complementarity of two 

cognitive paradigms. Orthodox Faith. 

 


