
 

 



Борис Кригер 

 

2 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

 

ФИЛОСОФИЯ  

ИСТОРИИ  

ЧААДАЕВА 

  
  
 

 

 

 

 

 

  



Философия истории Чаадаева  

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Философия истории Чаадаева  

 

Книга представляет собой взвешенное исследование философии истории Петра 

Чаадаева, его взглядов на место России в мировом развитии и той 

интеллектуальной дискуссии, которую они вызвали. Автор подробно 

рассматривает основные идеи Чаадаева, включая его критику исторической 

изоляции России, размышления о влиянии православия на национальное 

сознание и оценку политических институтов страны. Особое внимание 

уделяется реакции современников на его труды, полемике между западниками 

и славянофилами, а также долговременному влиянию этих споров на русскую 

мысль. Книга не только раскрывает ключевые аспекты философии Чаадаева, но 

и предлагает широкую перспективу на развитие исторической саморефлексии в 

России.  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

ФИЛОСОФИЯ ИСТОРИИ ЧААДАЕВА  
 

 История — явление весьма странное, живущее не по тем 

законам, что пишут ей философы и мудрецы, но по 

капризам, сотканным из противоречий, заблуждений, 

гордости и страха. Её заставляют плестись то в одну 

сторону, то в другую, споря, куда направить этот 

тяжеловесный, неуклюжий механизм, и каждый уверен, 

что именно его рука верно держит руль. Одни кричат о 

величии старины, отмахиваясь от её темных углов, 

выхватывая из прошлого лишь то, что кажется удобным, 

забывая, что в пышных палатах древних времён гнил тот 

же самый страх перед властью сильного, та же самая 

жестокость, та же нужда, та же тоска по недостижимому. 

Другие, с презрением отвергая старое, влекомые блеском 

чужеземных идей, стремятся сломать всё до основания, 

полагая, что свет знания, новых порядков и правды 

прогонит доморощенный мрак. Но и здесь, как прежде, 

всё те же засовы на дверях, те же цепи на сердцах, тот же 

холод в душах. 

 

В этих нескончаемых спорах, передаваемых из 

поколения в поколение, словно наследственная болезнь, 

словно проклятье, наложенное самой историей, 

забывается главное — человек. Не ему ли выбирать, в 

каком мире жить, но мир этот лепят без него, ставя лишь 

в положение жертвы, испытывающей на себе, какая из 

сторон окажется яростнее, кто докажет свою правоту с 

большей жестокостью? И каждый раз, когда звучат 

громкие слова о судьбах народов, о пути, который якобы 

должен привести к истине, именно этот самый обычный 

простой человек остаётся последним, о ком вспомнят, 

если вспомнят вообще. 



Философия истории Чаадаева  

  

   5 

И потому не только сама история устала от споров, но и 

люди, сами того не замечая, устали от них, от того, что 

история век за веком, повторяет одни и те же сюжеты, 

меняя лишь декорации. 
  

Философские размышления Петра Чаадаева о месте 

России в истории проникнуты глубоким скепсисом и 

убеждённостью в её изолированности от общемирового 

развития. В его взглядах прослеживается мысль о том, 

что, двигаясь по собственному, отличному от 

европейского пути, страна оказалась в стороне от 

магистрального движения цивилизации. Он отмечал, что 

Россия, находясь вне культурных и политических 

процессов Запада, не смогла обрести прочную 

историческую преемственность, которая служит основой 

поступательного развития общества. Если Европа 

строила свою судьбу на последовательном накоплении 

опыта, где каждая эпоха становилась продолжением 

предыдущей, то в России нередко происходили резкие 

разрывы, разрушавшие зачатки традиций и мешавшие 

формированию цельной исторической картины. 

 

Особое внимание он уделял роли православия, полагая, 

что восточное христианство, в отличие от католицизма и 

протестантизма, не способствовало развитию прогресса. 

Напротив, оно закрепило в сознании народа покорность, 

отказ от критического мышления и стремления к 

переменам. Вера, по его мнению, вместо того чтобы 

вести народ к осознанию своей роли в истории, сделала 

его пассивным наблюдателем, неспособным к 

самостоятельному творчеству. В этом он видел одну из 

причин того, почему Россия оказалась «страной вне 



Борис Кригер 

 

6 

истории», не внесшей значительного вклада в развитие 

мировой цивилизации. 

 

Политическое устройство страны Чаадаев также 

подвергал беспощадной критике. Самодержавие, 

основанное на безграничной власти монарха, подавляло 

личность, не оставляя простора для развития 

гражданского общества. Крепостное право, 

превращавшее миллионы людей в бесправных 

подданных, он рассматривал как свидетельство 

глубокого отставания России. Эти институты, по его 

мнению, не только препятствовали формированию 

правового сознания, но и мешали стране сделать шаг 

вперёд, к свободе и разумному общественному 

устройству. 

 

Несмотря на всю строгость своих оценок, он не отрицал, 

что у России есть возможность найти своё место в 

будущем. Осознав свои ошибки и обратившись к 

западным ценностям – демократии, рационализму, 

уважению к правам человека – страна могла бы влиться в 

мировой процесс прогресса. Он верил, что, изменив 

направление своего движения, Россия сможет 

преодолеть вековую оторванность и вписаться в историю 

не как запоздавший странник, а как полноценный 

участник всемирного развития. 

  

Размышления Петра Чаадаева о месте России в истории 

не только вызвали резонанс в обществе, но и положили 

начало длительным спорам, разделившим русскую 

интеллигенцию на два непримиримых лагеря – 

западников и славянофилов. Его работы, наполненные 

критикой традиционного уклада и размышлениями о 



Философия истории Чаадаева  

  

   7 

путях цивилизационного развития, заставили 

современников по-новому взглянуть на судьбу страны и 

её историческую миссию. 

 

Западники, вдохновлённые идеями Просвещения, 

увидели в его трудах подтверждение своих убеждений о 

необходимости приобщения России к европейской 

культуре. Они считали, что страна слишком долго 

оставалась в стороне от прогресса, и единственным 

способом преодолеть отставание было следование 

западным моделям государственного устройства, 

экономического развития и социальной жизни. Для них 

Чаадаев стал мыслителем, открывшим глаза на опасности 

изоляции и указавшим путь к обновлению. 

 

Славянофилы, напротив, восприняли его взгляды как 

чрезмерно пессимистичные и несправедливые по 

отношению к историческому опыту России. Они 

полагали, что страна обладает собственной, самобытной 

духовностью, не нуждающейся в подражании Западу. В 

их представлении православие, осуждаемое Чаадаевым, 

было не тормозом, а источником силы, а самобытность 

народа – не признаком отсталости, а свидетельством его 

особого предназначения. Спор с его идеями стал для них 

отправной точкой в формулировании собственной 

философии, основанной на вере в уникальный путь 

России. 

 

Эти дискуссии оказали глубокое влияние на развитие 

русской мысли, заложив основы отечественной 

философии истории. Вопрос о судьбе страны, её роли в 

мире и путях дальнейшего развития не утратил своей 

актуальности и в последующие десятилетия, а 



Борис Кригер 

 

8 

размышления Чаадаева продолжали вдохновлять новые 

поколения мыслителей, становясь отправной точкой для 

поисков ответа на вечный вопрос о месте России в 

мировой цивилизации. 

 

  

Пётр Яковлевич Чаадаев – фигура загадочная, 

противоречивая и во многом трагическая. Родившись, 

практически одновременно с великой французской 

революцией, а именно в 1794 году в знатной, но не 

особенно богатой дворянской семье, он с юных лет 

впитал атмосферу интеллектуальных поисков и 

размышлений о судьбе России. Его образование было 

блестящим: Московский университетский пансион дал 

ему глубокие знания в философии, истории и языках. Но 

настоящей школой для его ума стала служба в армии, где 

он оказался вовлечён в бурные события эпохи. 

 

Участвуя в Отечественной войне 1812 года, Чаадаев 

проявил не только храбрость, но и склонность к глубоким 

размышлениям. Воспринимая разгром Наполеона как 

проявление русского духа, он вместе с тем всё больше 

тяготился отсталостью и хаосом, царившими в стране. 

Позже, побывав в Европе, он сравнивал её уклад с 

российским и приходил к неутешительным выводам: 

западные страны жили по законам разума, в то время как 

Россия, по его мнению, оставалась во власти мрачного 

прошлого. 

 

Отойдя от военной службы, он сблизился с 

декабристами, но не примкнул к их заговору. Возможно, 

он чувствовал, что их планы слишком наивны и не 

приведут к желаемым переменам. Однако после разгрома 



Философия истории Чаадаева  

  

   9 

восстания он оказался под подозрением, что только 

усилило его склонность к уединённому размышлению. 

Именно в эти годы он начал работать над своим главным 

трудом – "Философическими письмами", в которых 

впервые открыто поставил вопрос: а не прошла ли Россия 

мимо истории? 

 

Первое из писем было опубликовано в 1836 году в 

журнале "Телескоп" и произвело эффект разорвавшейся 

бомбы. В нём Чаадаев утверждал, что Россия развивалась 

в стороне от общемирового прогресса, не создала ничего 

значительного для цивилизации и не смогла извлечь 

уроков из прошлого. По его мнению, православие лишь 

закрепило пассивность народа, самодержавие подавило 

личность, а вся история страны представляла собой цепь 

разрывов и отклонений от истинного пути. 

 

Реакция последовала мгновенно. Император Николай 

Первый был настолько возмущён, что объявил Чаадаева 

сумасшедшим, а журнал "Телескоп" был закрыт. Автор 

оказался под негласным надзором, а любое обсуждение 

его взглядов стало опасным. Однако запретный плод 

сладок: его идеи начали распространяться в рукописях, 

находя отклик у русской интеллигенции. 

 

Осознавая, что за ним следят, Чаадаев попытался 

смягчить свои взгляды, написав "Апологию 

сумасшедшего", где признавал за Россией возможность 

великого будущего. Но этот текст уже не имел такого 

взрывного эффекта. Его имя стало символом еретической 

мысли, но в то же время послужило толчком для 

ожесточённой дискуссии, которая не утихала 

десятилетиями. 



Борис Кригер 

 

10 

 

Последние годы он провёл в размышлениях и уединении, 

не примкнув ни к западникам, которые видели в нём 

пророка, ни к славянофилам, для которых он был 

воплощением нигилизма. Его судьба оказалась столь же 

загадочной, как и его идеи: человек, указавший на 

слабости России, но не отвергавший её будущего, он так 

и остался в истории фигурой, вызывающей 

одновременно восхищение и споры. 

 

  

Критики Чаадаева, особенно славянофилы, видели в его 

взглядах не просто резкую оценку исторического пути 

России, но глубокое непонимание её духовных основ. 

Православие, которое он считал причиной культурной 

изоляции и отсталости, для его оппонентов являлось 

сердцем национальной самобытности, источником 

внутренней силы народа. В отличие от западного 

христианства, ориентированного на активное 

преобразование мира, восточная традиция была 

направлена прежде всего на спасение души. В этом они 

видели не слабость, а высшее предназначение. 

 

Чаадаев, основываясь на принципах рационализма, 

воспринимал историческое развитие как движение к 

свободе, прогрессу и общественному устройству, 

построенному на разуме. Однако славянофилы полагали, 

что его представления были слишком материалистичны 

и игнорировали духовные основы человеческой жизни. В 

их понимании православие вовсе не стремилось 

конкурировать с западной цивилизацией в области науки 

или общественного устройства, поскольку его главной 



Философия истории Чаадаева  

  

   11 

целью было формирование внутреннего, а не внешнего 

мира человека. 

 

Различие в подходах становилось особенно очевидным в 

вопросе о роли аскезы и смирения. Западная мысль, к 

которой Чаадаев относился с явным восхищением, 

строилась на идее активного преобразования 

действительности, на вере в человеческий разум как 

инструмент изменения мира. В то же время православие 

учило нестяжанию, отказу от суетного и мирского. Его 

критики указывали, что восточная традиция ценит 

именно отказ от погружения в материальные заботы, а 

значит, применять к ней западные критерии было бы 

неверно. 

 

Кроме того, славянофилы поднимали более глобальный 

вопрос: а является ли исторический прогресс, о котором 

говорил Чаадаев, высшей целью человечества? В отличие 

от него, они полагали, что идеального мира на земле быть 

не может, а потому Россия не обязана стремиться к 

подражанию Западу, который сам переживает духовный 

кризис. Чаадаев видел в европейской цивилизации 

образец рационального устройства общества, однако его 

оппоненты напоминали, что вместе с прогрессом она 

породила социальные потрясения, моральный упадок и 

утрату религиозных ценностей. 

 

Спор, разгоревшийся вокруг его идей, не был лишь 

столкновением мнений – он отражал два разных взгляда 

на судьбу России и её предназначение. Славянофилы 

отстаивали мысль о том, что у страны свой особый путь, 

не укладывающийся в западные схемы исторического 

развития. Чаадаев же, находясь под влиянием 



Борис Кригер 

 

12 

европейской философии, стремился вписать Россию в 

логику мирового прогресса, считая её изолированность 

главной трагедией её истории. Их полемика оказалась 

столь глубокой, что её отголоски звучали ещё долгое 

время, продолжая формировать русскую мысль на 

протяжении всего XIX века. 

 

Мысль Петра Чаадаева не возникла в пустоте. Его идеи о 

судьбе России, её исторической изоляции и 

необходимости осмысления своего пути имели своих 

предшественников, а главное – породили целую плеяду 

последователей и противников, каждый из которых 

продолжил дискуссию, развернувшуюся вокруг этих 

вопросов. 

 

Среди тех, кто в той или иной степени подготовил 

интеллектуальную почву для Чаадаева, можно выделить 

русских просветителей XVIII века. Михаил Щербатов в 

своих трудах поднимал вопрос о нравственном 

состоянии общества и необходимости реформ, а 

Александр Радищев в «Путешествии из Петербурга в 

Москву» беспощадно критиковал крепостничество и 

произвол власти, видя в этом главную проблему 

российской истории. Однако Чаадаев пошёл дальше – его 

интересовала не только социальная несправедливость, но 

и сама суть исторического развития страны. 

 

После публикации «Философических писем» в 1836 году 

началась настоящая интеллектуальная буря. Западники 

восприняли Чаадаева как пророка, человека, сумевшего 

поставить перед Россией вопрос о необходимости 

выбора. Александр Герцен, Виссарион Белинский, 

Тимофей Грановский – все они в той или иной степени 



Философия истории Чаадаева  

  

   13 

развивали идеи Чаадаева, считая, что Россия должна 

приобщиться к европейскому прогрессу, принять 

демократию, научный рационализм, гражданские 

свободы. Герцен называл его «первым русским 

человеком, который задался вопросом о прошлом и 

будущем своей страны». 

 

Однако с другой стороны стояли славянофилы – Алексей 

Хомяков, Иван Киреевский, Константин и Иван 

Аксаковы. Они увидели в Чаадаеве человека, 

несправедливо очерняющего Россию и неспособного 

понять её духовную миссию. В их представлении страна 

вовсе не «выпала из истории», как утверждал он, а, 

напротив, сохранила свою особую роль, не 

растворившись в западном рационализме. Они 

противопоставляли холодному интеллектуализму Запада 

русскую соборность, коллективное начало, живую связь 

народа и церкви. 

 

Со временем спор между последователями и 

противниками Чаадаева только разрастался. В конце XIX 

– начале XX века его идеи нашли отражение в трудах 

Владимира Соловьёва, который тоже искал примирение 

России и Запада, и Николая Бердяева, считавшего, что 

судьба России – это духовный выбор между Востоком и 

Западом. Напротив, мыслители евразийского 

направления, такие как Николай Трубецкой и Пётр 

Савицкий, отвергали саму постановку чаадаевского 

вопроса, доказывая, что Россия – это не Запад и не 

Восток, а совершенно особая цивилизация. 

 

Даже в XX веке, когда Россия переживала революции, 

войны и смену идеологий, дух дискуссии Чаадаева не 



Борис Кригер 

 

14 

исчез. Советские марксисты в чём-то продолжили линию 

западников, утверждая, что Россия идёт к прогрессу, но 

уже не по европейскому пути, а по пути социализма. Их 

оппоненты в эмиграции, такие как Иван Ильин, напротив, 

пытались обосновать, что спасение России – в её 

духовных корнях, а не в заимствованиях с Запада. 

 

Очевидным и несомненным образом, Чаадаев не просто 

задал вопросы – он запустил спор, который не утихает и 

сегодня. Каждый новый поворот российской истории 

заставляет вновь возвращаться к его мыслям: был ли он 

прав в своём пессимизме? Или же его критики 

действительно понимали суть России глубже? В любом 

случае, этот спор уже давно вышел за рамки 

размышлений одного человека – он стал частью русской 

интеллектуальной традиции, неизменно возникающей в 

моменты исторических переломов. 

 

  

Если смотреть на историю беспристрастно, легко 

заметить, что принцип «и так сойдёт» — универсальная 

черта человеческой природы. Люди редко стремятся к 

абсолютному порядку, чаще довольствуясь тем, что 

работает хоть как-то. Вне зависимости от эпохи и 

географии, общество склонно латать дыры, а не 

перестраивать всё заново, тем более если перестройка 

требует слишком больших усилий. 

 

На Западе рациональные модели, правовые системы и 

механизмы контроля создавались веками, но и там всё 

далеко от идеала. Бюрократия, коррупция, бесконечные 

компромиссы между интересами разных групп – всё это 

делает любой социальный механизм несовершенным. 



Философия истории Чаадаева  

  

   15 

Однако традиция исправления ошибок путём реформ 

позволяет западным странам поддерживать некую 

видимость устойчивости. Но, по сути, и там часто строят 

не на прочном фундаменте, а на скороспелых решениях, 

которые держатся, пока не придётся делать очередной 

ремонт. 

 

В России же с её историей крайностей этот принцип 

проявляется особенно наглядно. Здесь веками что-то 

возводили в спешке, а потом сносили до основания, 

потому что прошлое мешало будущему. Каждый новый 

этап истории сопровождался сломом старых порядков, но 

при этом новое строилось всё на той же привычке к 

компромиссу с реальностью. Временные решения 

становились постоянными, а постоянные — 

временными. 

 

Люди во все времена живут с осознанием конечности 

своего времени и сил, поэтому стремятся обустроить 

жизнь так, чтобы она работала хотя бы на ближайшую 

перспективу. Кто-то улучшает мир мелкими шагами, кто-

то ждёт чуда, а кто-то просто приспосабливается. В этом 

смысле нет ни абсолютного хаоса, ни совершенного 

порядка – есть лишь вечный процесс, где каждое 

поколение подгоняет реальность под свои силы, 

возможности и желания. 

 

  

Философия истории неизбежно упирается в вопрос: по 

каким критериям можно оценивать развитие 

цивилизации? Если материальное благополучие и 

социальная стабильность становятся главными 

показателями прогресса, тогда Запад с его достижениями 



Борис Кригер 

 

16 

в экономике, науке и правопорядке кажется наиболее 

успешным. Но если рассматривать историю сквозь 

призму духовных исканий, становится ясно, что развитие 

общества нельзя сводить только к уровню жизни, 

накоплению богатств или даже к совершенствованию 

социальных институтов. Истинные ценности выходят за 

рамки этих категорий, и, возможно, именно в этом 

скрыта глубинная проблема цивилизационного выбора. 

 

Православная традиция никогда не ставила своей целью 

организацию эффективного общественного устройства, 

поскольку её взгляды на жизнь ориентированы не на 

земное благополучие, а на спасение души. Аскетизм, 

нестяжание, отказ от излишнего комфорта 

воспринимаются здесь не как препятствия для прогресса, 

а как естественная форма духовного пути. С этой точки 

зрения попытки измерять значимость православия через 

призму социального устройства выглядят ошибочными. 

В самом корне этого учения лежит идея, что земная 

жизнь – лишь подготовка к высшей реальности, а потому 

стремление к материальному совершенству не должно 

заслонять истинную цель существования. 

 

Но если православие не предназначено для организации 

общества, то означает ли это, что западный путь, 

основанный на активном преобразовании мира, даёт 

более полноценные ответы? Здесь тоже возникает 

парадокс. Западная цивилизация, сделавшая ставку на 

прогресс, рациональность и техническое развитие, 

достигла впечатляющих результатов, но не смогла 

решить главную проблему – вопрос о смысле жизни. 

Высокий уровень комфорта, демократические 

институты, развитие науки – всё это не гарантирует, что 



Философия истории Чаадаева  

  

   17 

общество становится более нравственным, более 

осмысленным в своём существовании. Человеку могут 

быть даны все материальные блага, но останется ли он 

при этом духовно свободным? 

 

Именно поэтому противопоставление этих двух путей – 

православной аскезы и западного рационализма – 

неизбежно приводит к выводу, что оба они являются 

лишь частичными ответами на сложный вопрос о 

предназначении цивилизации. Преклонение перед 

техническим прогрессом столь же ограниченно, как и 

полное отрицание его значимости. Попытки построить 

идеальное общество либо на основе тотального 

рационализма, либо на основе религиозных норм всегда 

наталкиваются на свои пределы. Человеческая природа 

слишком сложна, чтобы её можно было загнать в одну-

единственную систему координат. 

 

Практическим образом, если выходить за рамки 

традиционного спора между западниками и 

славянофилами, становится очевидно, что величие 

цивилизации не измеряется ни уровнем материального 

комфорта, ни строгостью религиозных норм. Настоящие 

ценности находятся за пределами социального 

устройства – они связаны с поиском смысла, с духовным 

ростом, с осознанием человеком своего места в мире. 

История, рассматриваемая в этом свете, перестаёт быть 

просто чередой успехов и неудач в государственном 

строительстве – она превращается в процесс глубинного 

самопознания человечества. 

 

Споры о судьбе России давно превратились в 

изматывающий ритуал. На протяжении веков одни 



Борис Кригер 

 

18 

говорят, что страна безнадёжно отстала от Европы, 

другие – что её сила в самобытности и несходстве с 

Западом. Книги, статьи, прокламации, речи – тысячи 

страниц, исписанных жаркими обвинениями и 

страстными защитами. Но этот спор уже слишком долго 

продолжается, унося за собой не только бумагу и 

чернила, но и людские жизни. История показывает, что 

попытки решить этот вопрос на практике оборачивались 

кровавыми катастрофами: революциями, репрессиями, 

гражданскими войнами. 

 

И всё же раз за разом интеллигенция вновь выходит на 

поле боя – пусть теперь и не с ружьями, а с книгами и 

манифестами. Однако сама постановка проблемы давно 

устарела. Западничество и славянофильство, два 

противоположных взгляда на историю, истощили себя, 

исчерпали аргументы, превратились в тени прошлого. 

Один лагерь продолжает обвинять Россию в вечной 

отсталости и призывает к европеизации, другой уверяет, 

что страна обречена страдать, но именно в этом её 

высшее предназначение. Но за этими спорами теряется 

главное: почему вообще цивилизационный выбор 

сводится к социальным устройствам и историческим 

моделям? 

 

Настало время вынести этот спор за границы политики и 

общества. Вопрос о пути России, да и о пути любой 

страны, – не вопрос форм правления, экономического 

развития или внешней ориентации. Это вопрос о 

человеческом существовании как таковом. История – не 

просто борьба за прогресс, но и путь осмысления жизни. 

Когда спор о судьбе России перестанет быть лишь битвой 

идеологий и станет частью более глубокого разговора – о 



Философия истории Чаадаева  

  

   19 

смысле истории, о предназначении цивилизаций, о 

духовной эволюции человечества, – тогда, возможно, он 

наконец прекратит возбуждать новые войны, и, увы, не 

только на бумаге. 

 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 

1. Chaadaev, P. Y. (1969). Philosophical Letters & 

Apology of a Madman. University of Tennessee Press. 

 

2. Chaadaev, P. Y. (1991). Philosophical Works of Peter 

Chaadaev. Springer Netherlands. 

 

3. Glazov, Y. (1986). Chaadaev and Russia’s destiny. 

Studies in East European Thought, 32(4), 281–301. 

 

4. Kireyevsky, I. V. (1911). Polnoe sobranie sochinenii 

[Complete Collected Works] (Vols. 1–2). Moscow: 

I.D. Sytin. 

 

5. McNally, R. T. (1964). The significance of 

Chaadayev’s Weltanschauung. Russian Review, 23(4), 

352–361. 

 

6. Riasanovsky, N. V. (1952). Russia and the West in the 

Teaching of the Slavophiles: A Study of Romantic 

Ideology. Harvard University Press. 

 

7. Saunders, J. J. (1971). The History of the Mongol 

Conquests. University of Pennsylvania Press. 

 



Борис Кригер 

 

20 

8. Walicki, A. (1975). The Slavophile Controversy: 

History of a Conservative Utopia in Nineteenth-

Century Russian Thought. Clarendon Press. 

 

9. Yakovlevich, P. C. (1969). The Major Works of Peter 

Chaadaev. University of Notre Dame Press. 

 

10. Kriger, B. (2025). The clash of philosophical 

traditions: Chaadayev, Slavophiles, and Russia’s 

historical path. Orthodox Faith. 


