
 

  



Борис Кригер 

 

2 

 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ИНТЕГРАЛЬНАЯ 

ФИЛОСОФИЯ 

  
  
 

 

 

 

 

  



Интегральная философия   

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Интегральная философия   

Интегральная философия — это форма мышления, способная объединить 

разные традиции, подходы и уровни понимания в целостное восприятие мира. 

Она не предлагает единой догмы, но создаёт многомерную карту, с помощью 

которой человек может ориентироваться в сложной, противоречивой и быстро 

меняющейся реальности. Эта философия помогает преодолевать поляризацию, 

углублять межкультурный и межрелигиозный диалог, формирует критическое 

мышление и защищает от радикализма. Она соединяет классическое наследие с 

современными научными открытиями, раскрывает новые формы 

самоопределения, обучает гибкости и внутреннему равновесию. Интегральный 

подход особенно важен в условиях цифровизации, экологических и социальных 

кризисов, технологических трансформаций и общего кризиса смысла. Это 

философия, обращённая не в прошлое, а в будущее — к человеку, стремящемуся 

жить осмысленно, глубоко и свободно.  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

ИНТЕГРАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ   
 

Философское знание обретает подлинную ценность лишь 

тогда, когда проникает в повседневную ткань 

существования, переставая быть оторванным от 

жизненного контекста и освобождаясь от стремления к 

абстрактному господству. Мысли, вырастающие из 

живого опыта, а не из стремления к построению 

закрытых теоретических конструкций, способны 

становиться опорой для выбора, оценки, действия. 

Удерживая внимание не на догмах, но на процессе, 

философия превращается из отвлечённого созерцания в 

гибкий инструмент ориентации, позволяющий 

справляться с переменчивостью условий и внутренней 

многослойностью человека. 

 

Интегральный взгляд, избегая узости и полемичности, 

стремится не к установлению окончательной доминанты, 

но к тому, чтобы рассматривать разные подходы как 

частные перспективы, соотносящиеся друг с другом не 

по принципу иерархии, а как элементы мозаики, 

складывающейся в более полную картину. Принимая во 

внимание разнообразие форм постижения, такой подход 

не устраняет различия, но старается выявить, где и в 

каких контекстах каждая идея проявляет свою силу, а где 

оказывается беспомощной перед сложностью 

действительности. 

 

Ни одно философское учение не может претендовать на 

статус окончательной истины, поскольку каждая система 

является отражением определённого горизонта опыта, 

ограниченного исторической, культурной и личной 

перспективой. Подобно тому как ньютоновская механика 



Интегральная философия   

  

   5 

сохраняет свою применимость в рамках повседневной 

физики, а теория относительности начинает действовать 

в иных масштабах и скоростях, философские системы 

обретают значимость, не претендуя на 

исключительность, но раскрываясь в пределах тех задач, 

для которых они были сформулированы. Сохраняя живое 

многообразие, философия не теряет своей сути, но 

напротив, приближается к ней, отказываясь от иллюзии 

единственного правильного пути. 

 

Способность мыслить требует не только размышления 

над готовыми концепциями, но и постоянного труда по 

выработке собственной внутренней системы ориентиров, 

отличающейся гибкостью и адаптивностью. Человек, 

стремящийся к осмысленному существованию, 

неизбежно сталкивается с множеством ситуаций, 

которые невозможно предугадать и тем более подогнать 

под рамки заранее усвоенных схем. Возникает 

потребность в наборе философских инструментов, 

создаваемом не однажды и не по образцу, но собираемом 

постепенно, через собственный опыт, размышления и 

сомнения. Эти инструменты не подменяют мышление, а 

служат его продолжением, позволяя распознавать смысл 

там, где он ускользает, и находить точки опоры в 

обстоятельствах, выходящих за пределы привычного. 

 

Подобный набор не должен оставаться застывшей 

системой, напротив, он требует постоянного пересмотра, 

обновления и расширения. Мыслящий человек не 

удерживается в границах того, что уже освоено, но идёт 

дальше, испытывая свои убеждения на прочность в 

столкновении с неожиданным. Он не стремится найти 

универсальные ответы, способные разрешить все 



Борис Кригер 

 

6 

вопросы сразу, но старается обрести способность 

задавать верные вопросы и сохранять ясность, даже когда 

устойчивые формы рассыпаются. Такой подход не 

означает отказ от традиции, скорее он предполагает её 

творческое переосмысление, позволяющее видеть в 

наследии не догмат, а источник живой мысли. 

 

Собственные философские инструменты рождаются не в 

уединённой теоретической отрешённости, а в диалоге с 

миром, в болезненных попытках понять то, что не 

вписывается в прежние рамки. Создавая их, человек не 

строит универсальный ключ ко всем замкам, но учится 

различать контексты, тонкости, тени, которым не всегда 

удаётся придать окончательную форму. Этот путь 

требует не столько уверенности, сколько чуткости, не 

столько знаний, сколько готовности сомневаться. И 

именно в этом — в способности мыслить, не теряя связи 

с реальностью, и заключается подлинное проявление 

философского усилия. 

 

Истоки интегрального подхода восходят к ряду 

мыслителей, стремившихся выйти за пределы 

односторонних систем и увидеть человека и мир во всей 

их многослойной и подвижной целостности. Одним из 

первых, кто последовательно разрабатывал идеи 

философской интеграции, был Шри Ауробиндо — 

индийский мыслитель, соединивший восточную 

метафизику с западной рациональностью. В его 

философии дух и материя, эволюция и трансценденция, 

личное и вселенское не противопоставляются, а 

рассматриваются как этапы общего процесса 

восхождения сознания. Его мышление заложило основу 



Интегральная философия   

  

   7 

для будущего синтеза духовных и рациональных форм 

познания. 

 

Позднее эти идеи были переосмыслены и развиты Жаном 

Гебсером, который предложил концепцию мутаций 

сознания, описав переход от архаического и мифического 

мировоззрения к интегральному — способному 

охватывать одновременно разные формы восприятия, не 

разрушая их. Он рассматривал историю не как линейное 

развитие, а как усложняющийся узор состояний 

сознания, в котором каждое новое измерение не отменяет 

предыдущее, но включает его в более широкую 

перспективу. Работа Гебсера была во многом 

предвосхищением последующих подходов, в которых 

философия стремится отразить реальную структуру 

человеческого опыта, а не подгонять его под логическую 

схему. 

 

В современную эпоху наиболее системно интегральную 

модель развил Кен Уилбер, чьё философское мышление 

объединяет психологию, социологию, теологию, 

нейронауку и духовные традиции. Его «AQAL»-модель 

— «всё во всех квадрантах, всех уровнях» — стала одним 

из наиболее разработанных проектов философского и 

методологического синтеза, стремящегося показать, как 

различные аспекты человеческого бытия — от 

биологического до трансцендентного — могут быть 

рассмотрены в едином аналитическом поле. Уилбер 

демонстрирует, что без включения множества точек 

зрения невозможно ни понять человека, ни выстроить 

подлинно гуманную культуру. 

 



Борис Кригер 

 

8 

Наша книга продолжает и развивает это направление, не 

стремясь повторить готовые конструкции, а задавая 

новые вопросы, рождающиеся из самой ткани 

современной жизни. Мы обращаем внимание не только 

на теоретическое основание интегрального подхода, но и 

на его практическое значение — в образовании, 

межкультурном диалоге, политике, этике, философии 

науки, кризисах идентичности. В отличие от ранних 

проектов, сосредоточенных в основном на метафизике 

или эпистемологии, мы расширяем поле рассмотрения до 

конкретных форм общественного и личного действия, 

показывая, как интегральное мышление становится 

ответом на вызовы нашей эпохи. 

 

Наша работа предлагает не завершённую систему, а 

живую, развивающуюся структуру, способную включать 

в себя как классические философские традиции, так и 

новейшие открытия в области когнитивных наук, 

культуры и технологий. Мы не противопоставляем себя 

предшественникам, но стремимся продолжить их усилия, 

расширяя горизонты интегральной философии до 

уровня, где она становится не только способом 

мышления, но основой нового отношения к себе, к 

другим и к миру в целом. 

 

  

Когда человек, глубоко укоренённый в вере, обращается 

к философским концепциям, рождённым вне 

религиозной почвы, он вовсе не предаёт своего 

внутреннего мира, а, напротив, расширяет горизонты 

понимания, позволяя вере дышать в более широком 

контексте. Экзистенциализм, несмотря на свою частую 

ассоциацию с атеизмом, раскрывает темы, неизменно 



Интегральная философия   

  

   9 

близкие любому стремящемуся к смыслу существу — 

свободу, ответственность, тревогу, выбор перед лицом 

абсурда. Подобные размышления не вступают в 

противоречие с религиозной жизнью, если вера 

воспринимается не как свод непреложных предписаний, 

но как живая и открытая реальность, в которую человек 

входит не по обязанности, а в поиске глубинной 

подлинности. 

 

Стоицизм, возникший в античном мире вне христианской 

традиции, давно уже нашёл отклик в сердцах тех, кто 

стремится к внутренней устойчивости, учась различать 

то, что подвластно, и то, что лежит вне человеческого 

контроля. Его дисциплина разума и духа, 

сосредоточенность на добродетели как высшей цели, 

способность принимать неизбежное не только не 

угрожают вере, но могут стать её союзниками, помогая 

сохранять достоинство и ясность в обстоятельствах, 

которые иначе могли бы привести к отчаянию или 

ропоту. Даже те идеи, что рождались в среде, враждебной 

религиозному чувству, при внимательном рассмотрении 

часто оказываются не столь уж враждебны самой вере, 

если она не замкнута в страхе, а способна вступать в 

диалог с различными формами человеческой мысли. 

 

Такое соединение, при всей его кажущейся 

противоречивости, вовсе не приводит к размыванию 

вероубеждений. Напротив, оно может углубить их, 

проверяя прочность не через слепое следование, а через 

честный и иногда болезненный процесс сопоставления. 

Мыслящий верующий, не опасаясь открываться разным 

философским системам, не теряет себя, если его вера 

питается не страхом, а доверием. Тогда философия 



Борис Кригер 

 

10 

становится не искушением, а путём к более зрелому и 

смиренному пониманию своей веры, которое уже не 

нуждается в защите от иного, поскольку само по себе 

укоренено в глубине. 

 

  

При первом взгляде многие философские концепции 

могут показаться друг другу чуждыми, если не прямо 

враждебными. Одна утверждает примат разума, другая 

— власть чувства; одна провозглашает свободу, другая 

подчёркивает детерминизм; одна воспевает волю, другая 

призывает к смирению. Но по мере погружения в суть 

этих противоречий обнаруживается не столько 

исключающее различие, сколько различие фокуса, угла 

зрения, задачи, стоящей перед мыслью в определённый 

момент. Подобно тому как один и тот же пейзаж может 

быть воспринят по-разному при изменении освещения, 

так и философские учения, в сущности, чаще всего 

являются не взаимоисключающими, а 

взаимодополняющими способами осмысления мира. 

 

Каждая философия формировалась в определённых 

исторических, культурных и личностных условиях, и 

потому несёт в себе не претензию на всеобщую 

истинность, а отклик на конкретный вызов. И если одна 

система учит действовать, другая — ждать, это не 

означает их несовместимости, но подсказывает, что 

жизнь слишком сложна, чтобы укладываться в 

однозначную схему. Бывает, что спокойствие стоика 

помогает выстоять в беде, а решимость экзистенциалиста 

— обрести смысл в пустоте. Понимание этого лишает 

философию тоталитарного налёта и превращает её в 

подлинный инструмент свободы, где не человек 



Интегральная философия   

  

   11 

приспосабливается к мысли, а мысль становится 

продолжением живого, подвижного опыта. 

 

Внутренне зрелая личность не боится существовать в 

условиях непреодолённой противоречивости. Жизнь, 

лишённая ясных окончательных разграничений, требует 

не столько уверенности, сколько способности выносить 

неустойчивость, многозначность, смену смыслов. 

Стремление к упрощению ведёт к духовной скованности, 

тогда как принятие сложности открывает путь к 

подлинной зрелости. Мысль, не боящаяся противоречия, 

обретает глубину и силу, позволяя двигаться не от ответа 

к ответу, а от вопроса к новому уровню осознания. 

 

Философия, пока она остаётся занятием ради самой себя, 

неизбежно теряет связь с реальностью. Её пробуждение 

происходит там, где она становится рабочим 

инструментом в человеческих делах — не декларацией, 

но способом ориентации, не системой, но навигацией. 

Она не обязана давать ответы, которые раз и навсегда 

закрывают вопрос, её задача — научить видеть больше, 

понимать шире, действовать точнее. Когда философия 

перестаёт быть мёртвой абстракцией, она не уходит в 

упрощение, напротив — она начинает сопровождать 

человека в его конкретных выборах, сохраняя при этом 

достоинство мышления и уважение к сложности бытия. 

 

Когда привычная структура жизни рушится, когда 

знакомый порядок рассыпается под тяжестью утраты или 

неожиданных перемен, человек оказывается лицом к 

лицу с пустотой, которую невозможно заполнить 

внешними ответами. В подобные моменты 

экзистенциализм обретает не отвлечённую 



Борис Кригер 

 

12 

теоретическую, а острую прикладную значимость, 

потому что именно он обращается к внутреннему ядру 

человеческого существования — к свободе, которая 

остаётся даже тогда, когда всё внешнее исчезает, и к 

ответственности, которая не исчезает, даже если нет 

очевидной вины. 

 

Когда умирает близкий человек, привычное ощущение 

устойчивости уходит вместе с ним. Всё, что казалось 

незыблемым — общие ритуалы, повседневные 

разговоры, даже молчание рядом — вдруг оказывается 

недоступным. И в этом безмолвии остаётся только сам 

человек, оставшийся живым, и перед ним встаёт вопрос: 

как жить теперь? Экзистенциализм не предлагает 

утешения, не зовёт в сторону иллюзий, но утверждает, 

что даже здесь остаётся пространство выбора. Можно 

разрушиться под тяжестью боли, а можно, сохраняя 

память, выстроить новую форму присутствия 

утраченного в собственной жизни, позволяя этой боли 

стать источником глубины, а не конца. Ответственность 

здесь не в том, чтобы забыть или "пережить", а в том, 

чтобы принять: человек остался, значит, должен 

продолжать быть, несмотря ни на что. 

 

В разводе, особенно когда он разрушает не только 

юридическую, но и эмоциональную структуру 

совместного бытия, человек вновь сталкивается с тем, 

что идентичность, казавшаяся устойчивой, нуждается в 

пересборке. Всё, что было частью совместной жизни, — 

дом, привычки, общие цели — становится объектом 

пересмотра. Экзистенциализм и здесь не указывает 

направление, но напоминает: даже если всё рушится, 

остаётся свобода выбирать, как относиться к 



Интегральная философия   

  

   13 

происходящему. Ответственность не в том, чтобы "быть 

правым", а в том, чтобы принять, что каждый поступок 

становится выражением того, кем человек решает быть, 

даже в одиночестве, даже в неуверенности. 

 

Когда теряется работа, особенно если с ней было связано 

чувство собственной значимости, возникает угроза 

внутренней пустоты. Лишённый прежней роли, человек 

может почувствовать себя невидимым, ненужным. В 

такие периоды экзистенциализм помогает разглядеть, что 

ценность не сводится к социальной функции. Человек по-

прежнему существует — а значит, несёт свободу, несёт 

возможность создать для себя новое содержание. В этом 

— не поверхностный оптимизм, а вызов: перестать 

воспринимать обстоятельства как фатум, начать задавать 

себе вопросы не о том, "почему это случилось", а "что 

теперь возможно". 

 

И в каждом из этих случаев — будь то утрата, разрыв, 

утрата положения — экзистенциализм обращает взгляд 

внутрь, туда, где остаётся ничем не обусловленное, 

трудно переносимое, но неизбежное: свобода. И если она 

пугает, то одновременно и освобождает, поскольку 

именно она даёт возможность создавать свою судьбу, 

даже если всё кажется потерянным. 

 

Когда окружающий мир начинает казаться слишком 

навязчивым, когда обилие внешних мнений, образов и 

требований лишает внутреннего покоя, умеренное 

приближение к солипсизму может стать не способом 

ухода от реальности, но своеобразной практикой 

умственного очищения. Подвергая сомнению 

самоочевидность существования внешнего, солипсизм 



Борис Кригер 

 

14 

фокусирует внимание на том, что нельзя отнять — на 

субъективном переживании, на непреложном факте 

собственного сознания, которое остаётся даже в условиях 

полного разрушения привычной картины мира. Это не 

утверждение, будто всё остальное иллюзорно, а скорее 

напоминание о том, что любая встреча с внешним 

начинается с восприятия, с внутреннего отклика, с того, 

как мир отражается в сознании. 

 

Такое смещение фокуса помогает временно освободиться 

от давления социальных ожиданий, культурных 

шаблонов, навязанных ролевых конструкций. В 

умеренной степени солипсизм способен служить 

способом временной отстранённости, дающей 

возможность разглядеть подлинную структуру 

собственного мышления. Он ставит под сомнение 

автоматизм восприятия, отзываясь на глубокую 

потребность в паузе — в молчании, в возвращении к себе. 

Не как бегство, но как настройка, позволяющая 

переосмыслить отношения с миром и вновь выбрать, 

каким образом в нём участвовать. 

 

Особенно это становится полезным, когда поток внешней 

информации и мнений начинает стирать границы между 

своим и чужим. Мысленное укрытие в идее, что всё 

происходящее — лишь представление в пределах 

субъективного восприятия, обостряет внимание к тому, 

что действительно затрагивает, а что — только проходит 

мимо, не оставляя следа. Такое уединение в собственном 

сознании может стать не отстранением от жизни, а 

тренировкой её глубинного восприятия. Оно не требует 

веры в абсолютную иллюзорность мира, но предлагает 

временно поставить под вопрос его очевидность, чтобы 



Интегральная философия   

  

   15 

вернуться к нему с более чётким осознанием личных 

границ и ответственности. 

 

Парадоксально, но именно в этом легком прикосновении 

к идее радикальной субъективности возникает новая 

устойчивость. Осознав, что мир как он дан — это всегда 

результат сопряжения внешнего и внутреннего, человек 

получает возможность выстроить к нему отношение не 

по инерции, а с ясной мерой. Умеренный солипсизм, не 

превращённый в систему, но использованный как 

средство, помогает временно отстраниться от 

избыточного и вновь сосредоточиться на главном — на 

том, что действительно проживается, ощущается и 

выбирается. 

 

В тех случаях, когда человек сталкивается с тем, что 

невозможно изменить, когда все усилия оказываются 

бесполезны перед лицом наступающей болезни или 

неумолимого течения времени, стоицизм становится не 

отвлечённой философией, а внутренним искусством 

выдержки, позволяющим сохранить достоинство даже 

тогда, когда тело отказывает, а возможности 

стремительно сужаются. Он не отвергает страдания, не 

пытается притупить боль обещаниями лёгкого утешения, 

но предлагает иной способ существования — в котором 

смысл не исчезает вместе с утратой, а обнаруживается в 

самой способности принять неизбежное без озлобления и 

страха. 

 

Когда приходит болезнь, особенно хроническая или 

угрожающая жизни, привычный порядок рушится: 

исчезает контроль, сужается круг доступного, 

обостряется ощущение собственной уязвимости. 



Борис Кригер 

 

16 

Стоическая установка предлагает смотреть на 

происходящее не сквозь призму беспомощности, но 

через различение — где ещё возможны действия, и где 

остаётся только принятие. В этой тишине и сдержанности 

рождается не безразличие, а глубинное внимание к тому, 

что действительно зависит от воли: отношение к боли, 

мера страха, способность сохранять внутреннюю 

свободу, даже когда тело подчинено недугу. Стоик не 

борется с судьбой, но и не сдаётся ей — он соглашается с 

её формой, чтобы оставаться человеком в её пределах. 

 

В процессе старения философия стойкости становится 

особенно актуальной, поскольку возраст неумолимо 

подводит к тому, от чего в молодости легко отмахнуться: 

к утрате физической силы, к ограничению ролей, к 

приближению завершения. Мир больше не откликается 

так, как прежде, а внутреннее всё яснее различает, что 

было мимолётным, а что — настоящим. Стоицизм здесь 

не отрицает времени, не бунтует против угасания, но 

помогает сохранить ясность, не дав превратить старение 

в унижение. Он учит, что достоинство не уходит вместе 

с молодостью, что зрелость — это не конец, а иная форма 

жизни, в которой можно отказаться от лишнего и 

сохранить главное. 

 

Такая философия не требует отрешённости от мира, она 

требует отрешённости от привязанности к тому, чего 

больше нет или никогда не будет. Это не отказ от любви, 

не холодность, но дисциплина чувств, при которой 

эмоции перестают диктовать поведение, а становятся 

частью внутренней работы — в той мере, в какой они не 

разрушают, а укрепляют. Сила стоицизма заключается в 

том, что он не даёт ложных обещаний, не обещает 



Интегральная философия   

  

   17 

исцеления, бессмертия, избавления от страха. Он лишь 

говорит: даже здесь, даже в этом, человек остаётся собой, 

если не отрекается от своего внутреннего ядра. 

 

Когда сталкиваешься с окружающим миром, в котором 

логика теряет силу, а разум отказывается распознавать 

закономерности, философия абсурда становится не 

только способом описания действительности, но и 

формой внутреннего сопротивления, в которой 

отчуждение превращается в ясность. В повседневных 

столкновениях с нелепостью — будь то бесконечные 

бюрократические процедуры, в которых теряется 

личность, или общественные ожидания, требующие 

следовать схемам, не имеющим отношения к подлинной 

жизни, именно философия абсурда предлагает способ 

остаться внутренне цельным, не вступая в открытый 

конфликт с системой, но и не растворяясь в её произволе. 

 

Абсурд — это не просто нелепость, а напряжение между 

стремлением к смыслу и молчанием мира. Он 

проявляется в тех ситуациях, где человек ищет логику, но 

находит только повторяющийся механизм, где желание 

справедливости сталкивается с безразличием правил, а 

личное достоинство — с обезличенностью 

формальностей. Именно тогда, когда мир кажется 

слепым к усилиям, философия абсурда не требует 

разрушать этот мир, но учит жить внутри него без 

самообмана. В сознательном принятии абсурдного 

порядка обнаруживается парадоксальная свобода: 

отказавшись от навязанных объяснений, человек 

перестаёт тратить силы на борьбу за то, что не поддаётся 

изменению, и обращается к тому, что действительно 

зависит от него самого. 



Борис Кригер 

 

18 

 

Когда бюрократия превращает любой процесс в 

лабиринт, где каждое движение требует разрешения, а 

каждое разрешение — нового подтверждения, 

философия абсурда не зовёт разрушить систему, но и не 

позволяет признать её нормой. Она предлагает сохранять 

трезвость восприятия, понимать, что нелепость не делает 

человека нелепым, если тот способен удержать различие 

между собой и навязанной ролью. Подобная дистанция 

не означает равнодушия, напротив, она требует 

постоянной внимательности к тому, чтобы абсурд 

внешнего не проник в пространство внутреннего. 

 

Общество, предлагающее модели успеха, роли, 

идентичности, часто требует от человека соучастия в том, 

что противоречит его подлинным интуициям. 

Философия абсурда помогает распознать этот разрыв 

между личным опытом и внешней структурой, не 

пытаясь устранить его, но позволяя существовать в нём, 

не теряя самоощущения. В этом принятии — не 

капитуляция, но форма ясного осознания, что жизнь не 

обязана быть логичной, чтобы быть ценной. Сохраняя 

спокойствие перед лицом парадоксов, человек не 

закрывается от мира, а вступает с ним в честные 

отношения, где нет иллюзий, но есть устойчивость, 

вырастающая из знания: абсурд — не конец мысли, а её 

начало. 

 

В те периоды, когда ум становится заложником 

бесконечных проекций будущего, когда тревожность 

охватывает пространство внутренней жизни и каждый 

поступок окрашен страхом неудачи или потребностью в 

одобрении, буддизм и даосская философия открывают 



Интегральная философия   

  

   19 

иной способ присутствия в мире — способ, не 

основанный на контроле и достижении, но на 

внимательном допущении и согласии с тем, что 

происходит. Обе традиции, каждая по-своему, 

размывают границы между желаемым и действительным, 

призывая отказаться от навязчивой тяги к результату, не 

для того чтобы стать равнодушным, а чтобы научиться 

быть в том, что уже есть. 

 

Буддийская мысль, проникая в саму суть страдания, 

указывает на его корень — привязанность, особенно к 

образу того, как "должно быть". В тревожности всегда 

присутствует стремление удержать или предугадать, 

будь то исход разговора, результат дела, будущее 

положение. Однако, позволяя уму зацепиться за эти 

представления, человек отрывается от текущего момента, 

теряя контакт с реальностью. Практика непривязанности, 

присутствующая в буддизме, не означает 

отстранённости, а требует глубинного сосредоточения на 

том, что совершается сейчас, без постоянного 

стремления за пределы происходящего. Такой взгляд 

позволяет действовать осмысленно, но без страха за 

последствия, делая шаг без напряжения, принимая, что 

итог может оказаться иным, чем ожидалось. 

 

Даоское мышление, не подчинённое логике контроля, 

предлагает ещё более текучее восприятие мира, в 

котором сопротивление сменяется вписанностью, а 

намерение — открытостью. Жить, не нарушая 

естественного хода вещей, не означает пассивности, но 

требует тонкости восприятия, при которой действия 

совершаются не наперекор, а вместе с течением, не 

подчиняя, а следуя. Именно это и становится 



Борис Кригер 

 

20 

противоядием от беспокойства: когда исчезает 

искусственное напряжение, порождённое 

необходимостью управлять результатами, приходит 

тишина. В этой тишине человек не перестаёт стремиться, 

но его стремление не рождается из недостатка, а из 

согласия с жизнью как с процессом. 

 

И буддизм, и философия Дао, выходя за пределы 

противопоставления активности и пассивности, 

предлагают путь, в котором поступок не отрывается от 

внутреннего состояния. Преодоление тревожности, 

таким образом, происходит не путём подавления чувств, 

но через изменение самого способа бытия: вместо 

напряжённого ожидания — внимательное пребывание, 

вместо контроля — ясность, вместо привязанности — 

способность отпускать. В этом мягком, почти 

незаметном повороте и рождается внутренняя 

устойчивость, не зависимая от обстоятельств, не 

требующая гарантии. Она питается не знанием будущего, 

а доверием к текущему мгновению, в котором 

раскрывается подлинное присутствие. 

 

В условиях, когда теория теряет связь с действием, а 

размышления не приводят к изменению ситуации, 

прагматизм оказывается особенно ценным — не как 

философия в отвлечённом смысле, но как способ 

мышления, ориентированный на результат, который 

проверяется реальностью, а не логикой построений. Его 

сила проявляется именно в том, что он не требует сначала 

постичь истину, чтобы действовать, а наоборот — 

предлагает судить о ценности идеи по тому, как она 

работает в конкретной ситуации. Это превращает его в 

надёжный инструмент, позволяющий преодолевать 



Интегральная философия   

  

   21 

неясность и путаницу, когда приходится принимать 

решения, не имея полной информации или идеальных 

условий. 

 

Внутри семьи, где конфликты редко сводятся к 

абстрактным противоположностям, а чаще питаются 

непониманием, усталостью или различием взглядов, 

прагматический подход позволяет сместить акцент с 

поиска "кто прав" на вопрос "что помогает". Вместо того 

чтобы углубляться в причины обид или пытаться 

установить единственно верную позицию, прагматизм 

предлагает обратить внимание на то, какие формы 

общения, поведения или компромисса реально улучшают 

атмосферу, возвращают доверие, создают пространство, 

где можно быть услышанным. Не на уровне принципов, 

а на уровне действия, которое даёт эффект — именно 

здесь он раскрывает свою силу. Иногда это значит — 

уступить, даже если внутренне уверен в своей правоте; 

иногда — изменить стратегию, не потому что она 

ошибочна, а потому что она не работает в данных 

условиях. 

 

В управлении делами, где неопределённость становится 

постоянным фоном, а решения должны приниматься в 

условиях ограниченного времени, прагматизм вновь 

становится полезным ориентиром. Он не ищет 

совершенной модели бизнеса, но оценивает каждый шаг 

через его действенность: приносит ли это результат, 

устойчив ли он, позволяет ли адаптироваться к 

изменяющимся обстоятельствам. Такая философия не 

отвергает теорию, но удерживает её в подчинении 

практике, рассматривая как средство, а не как цель. Это 

особенно важно там, где избыточная идеологичность или 



Борис Кригер 

 

22 

приверженность абстрактным концепциям могут 

парализовать инициативу. Прагматическое мышление 

помогает сохранять гибкость — не в смысле безразличия 

к ценностям, а в умении соотносить цели с реальными 

возможностями, менять тактику, не изменяя принципам. 

 

Прагматизм не стремится к универсальным объяснениям, 

не настаивает на завершённой системе, но и не впадает в 

релятивизм. Он предлагает меру, в которой истина 

проверяется опытом, а действия — их последствиями. 

Именно это делает его столь живым: он не уводит от 

жизни, а возвращает в неё, позволяя видеть в каждой 

ситуации не тупик, а точку, откуда возможен следующий 

шаг. И будь то личные отношения или организационные 

задачи, прагматический взгляд напоминает, что 

философия не обязана быть отвлечённой — она может 

быть способом двигаться вперёд, даже когда нет полной 

уверенности, но есть понимание: то, что приносит 

устойчивый результат и уменьшает страдание, уже 

заслуживает внимания. 

 

Феноменологическое восприятие требует не отказа от 

мышления, а особой формы внимательности, в которой 

привычные фильтры оценки, автоматические суждения и 

культурные шаблоны временно откладываются, чтобы 

позволить самому явлению раскрыться в его 

непосредственности. Это не значит, что мир становится 

абсолютно объективным — напротив, речь идёт о 

признании субъективности как точки входа, но без 

искажения того, что даётся опыту. Такая установка 

особенно ценна в ситуациях, где прежний опыт мешает 

видеть происходящее ясно, а интерпретация опережает 

восприятие. 



Интегральная философия   

  

   23 

 

Когда в разговоре с близким человеком возникает 

напряжение, часто первое, что происходит, — это 

включение готовых объяснений: «он снова недоволен», 

«она всегда так реагирует». Эти суждения не дают 

услышать интонацию, не позволяют почувствовать 

изменение настроения, не оставляют места для нюансов. 

Феноменологический подход предлагает, пусть даже на 

короткое мгновение, отстраниться от этих привычных 

смыслов и направить внимание на сам момент: как звучит 

голос, как движется тело, какие слова выбираются. В 

этом отказе от спешки интерпретации появляется 

возможность заметить неочевидное — уязвимость, 

усталость, желание быть понятым. И именно это может 

изменить весь ход общения, не через спор, а через 

подлинное присутствие. 

 

В работе с предметами, особенно в искусстве, дизайне, 

архитектуре, феноменологический взгляд даёт 

возможность не просто оценивать функциональность или 

стиль, а позволить вещи самой говорить через форму, 

материал, пропорции. Когда человек входит в 

пространство — будь то храм, старинная библиотека или 

пустая комната с одним окном — феноменология 

призывает не сразу определять, красиво это или нет, 

удобно или неудобно, а остаться с первым 

переживанием: что чувствуется в этом месте, как оно 

влияет на телесное восприятие, какие ассоциации 

рождает? Это переживание первично по отношению к 

логическому анализу, и в нём заключена подлинная 

глубина. 

 



Борис Кригер 

 

24 

Даже в обыденных действиях феноменологическая 

установка может радикально изменить восприятие. 

Например, во время еды, когда обычно внимание уже 

занято мыслями о прошедшем дне или предстоящих 

делах, можно направить фокус на вкус, текстуру, запах, 

движение рук. Это не просто акт сосредоточения, а 

способ вновь установить контакт с миром как с чем-то 

данным, а не обслуживающим желания. Тот же принцип 

может быть применён и при прогулке, когда окружающее 

пространство воспринимается не как фон, а как живое 

окружение, где каждое дерево, здание или звук — нечто 

самоценное. 

 

В условиях усталости от потока информации, когда 

восприятие становится фрагментарным, а внимание 

рассыпается, феноменология предлагает способ 

внутренней настройки, позволяющей вернуть себе 

непосредственный контакт с действительностью. И в 

этом нет ничего мистического или отвлечённого: это 

внимательное присутствие в том, что уже происходит, 

без спешки навешивать ярлыки, без желания немедленно 

действовать. Такая практика не только углубляет 

восприятие, но и снижает тревожность, поскольку 

возвращает опору не в идеях, а в телесно-эмоциональном 

переживании. И каждый раз, когда удаётся отложить 

суждение и позволить миру быть — открывается нечто 

большее, чем просто факт: открывается встреча. 

 

Когда взгляды сталкиваются, когда между людьми или 

культурами возникает напряжение, проистекающее не 

столько из различий, сколько из неспособности 

услышать и принять иную точку зрения, герменевтика 

становится тем направлением мысли, которое не 



Интегральная философия   

  

   25 

стремится навязать согласие, но предлагает путь к 

пониманию через интерпретацию. Её глубинный жест — 

это признание того, что каждое высказывание, каждое 

действие, каждый текст несут в себе внутренний мир, 

контекст, историческую плотность, которые нельзя 

свести к поверхности слов. Именно поэтому 

герменевтическое усилие требует не быстрого ответа, а 

замедления, при котором становится возможным не 

просто услышать, но вжиться в чужой смысловой мир, не 

растворяя при этом собственного. 

 

В бытовых конфликтах, особенно тех, что происходят 

между близкими, разногласия часто рождаются из 

неумения различать сказанное и услышанное. Один 

говорит, другой отвечает, но между этими двумя 

высказываниями уже возникает разрыв: интонации не 

считываются, контексты забываются, прежний опыт 

подменяет настоящий. Герменевтика учит возвращать 

внимание к ситуации целиком — не только к словам, но 

и к тому, что за ними скрыто: страх, ожидание, память, 

обида. И тогда то, что казалось упрёком, может быть 

распознано как просьба о близости, а то, что звучало как 

холодность, как попытка сохранить равновесие. Такое 

понимание не приходит мгновенно — оно требует 

соучастия, уважения к чужому опыту, способности 

задержаться на грани между собой и другим. 

 

В более широком межкультурном пространстве 

герменевтическое мышление оказывается особенно 

актуальным, поскольку здесь речь идёт уже не просто о 

разных взглядах, но о системах значений, нередко 

несоизмеримых на первый взгляд. Одни слова 

обозначают разные вещи, одни и те же поступки 



Борис Кригер 

 

26 

читаются по-разному, одни ценности вызывают 

восхищение в одной культуре и отторжение в другой. 

Здесь невозможно опираться на универсальные нормы, 

не рискуя утратить живую ткань смысла. Герменевтика 

предлагает другой путь — не поиска общего 

знаменателя, а проникновения в чужой смысловой 

порядок изнутри, через изучение языка, контекста, 

внутренней логики. Это не снимает различий, но делает 

их понятными, а потому — уважаемыми. 

 

Когда политические или религиозные позиции 

становятся причиной вражды, герменевтический подход 

не предлагает немедленного примирения, но создаёт 

пространство, в котором даже радикальное отличие не 

ведёт к обесцениванию. Он исходит из того, что каждое 

высказывание является частью неразрывной цепи 

смыслов, и задача — не вырвать его, а понять в контексте, 

в истории, в мотивации. Это понимание не обязательно 

ведёт к согласию, но оно меняет тональность общения: 

исчезает обвиняющая резкость, появляется внимательная 

строгость, в которой иное не воспринимается как угроза, 

а как возможность расширить рамки восприятия. 

 

Герменевтика, при всей своей философской глубине, 

оказывается чрезвычайно практичной там, где речь идёт 

о жизни с другими — не в теории, а в конкретных 

ситуациях. Она требует усилия, потому что предполагает 

работу с различием, но именно в этом и заключено её 

достоинство: она не стремится к простоте, но создаёт 

возможность для подлинного понимания, в котором 

каждый остаётся собой, не лишая другого права на иной 

взгляд. 

 



Интегральная философия   

  

   27 

Рационализм становится незаменимым там, где от 

решений требуют не интуитивной догадки и не 

эмоционального порыва, а последовательного, 

проверенного рассуждения, опирающегося на чётко 

выстроенную структуру доводов. В сфере финансовых 

инвестиций, где малейшая ошибка может повлечь за 

собой значительные потери, именно рациональный 

подход позволяет отстраниться от мимолётных 

колебаний рынка и избегать решений, продиктованных 

страхом или жадностью. Здесь недостаточно просто 

чувствовать, что «всё растёт» или «все покупают» — 

необходимо проанализировать данные, сопоставить 

риски, учесть долгосрочные последствия. Рационализм 

формирует привычку мыслить последовательно, 

рассматривать альтернативы, выстраивать возможные 

сценарии не на основе слухов, а на основании фактов и 

логики. 

 

Та же потребность в строгом мышлении возникает в 

научной деятельности, где любое предположение 

требует проверки, а каждый вывод должен быть 

обоснован. Научный метод сам по себе является 

проявлением рационалистического принципа — он не 

допускает догадок без верификации, не полагается на 

авторитет без доказательства. Это не просто способ 

получения новых знаний, а дисциплина ума, в которой 

истина достигается не в один шаг, а через кропотливую 

работу мысли, постоянную корректировку, сомнение и 

повторную проверку. Рационализм, тем самым, 

становится не ограничением, а основой надёжности, без 

которой невозможны ни технический прогресс, ни 

серьёзное стратегическое планирование. 

 



Борис Кригер 

 

28 

Скептицизм, дополняя рационализм, играет особую роль 

в условиях информационного шума и манипулятивного 

давления. Его задача не в отрицании, а в замедлении — в 

том внутреннем зазоре, который позволяет не принять 

услышанное сразу, а задать себе вопрос: кто это говорит, 

с какой целью, на чём основано это утверждение. 

Скептический настрой помогает не теряться среди 

уверенных голосов, которые подменяют факты 

интерпретациями, а интерпретации — выгодой. 

Особенно остро он необходим в публичном 

пространстве, где речь идёт не о познании истины, а о 

влиянии, о формировании поведения, о мобилизации 

через страх, гордость или ощущение исключительности. 

Скептицизм не ведёт к безразличию, но учит сохранять 

критическую дистанцию, даже когда большинство уже 

приняло решение. 

 

В повседневной жизни эта способность ставить под 

сомнение очевидное становится формой внутренней 

свободы. Не соглашаться сразу, не поддаваться 

внезапной уверенности, не верить только потому, что 

звучит убедительно — всё это выстраивает защиту от 

поверхностности и поспешных выводов. В сочетании с 

рационализмом скептицизм формирует не 

разрушительный, а ясный ум, способный различать, где 

аргумент, а где манипуляция, где случайность, а где 

закономерность. В эпоху, когда информация становится 

оружием, а истина — предметом торга, такая установка 

превращается из философского принципа в 

необходимость. 

 

 

 



Интегральная философия   

  

   29 

В периоды общественных потрясений, когда привычные 

структуры морали размываются, а давление со стороны 

власти, толпы или идеологии требует немедленного 

подчинения, именно гуманистическая позиция остаётся 

опорой, позволяющей не утратить чувство человеческого 

достоинства — своего и чужого. Она не строится на 

слепом следовании нормам, не ищет защиты в традиции 

или религиозной догме, но исходит из убеждения, что в 

центре любой системы должны оставаться человек и его 

внутреннее право на уважение, свободу и защиту от 

насилия. Гуманизм не обязывает соглашаться со всеми, 

но требует признания за каждым права быть 

услышанным, быть свободным от унижения и иметь 

возможность участвовать в жизни общества на равных 

основаниях. 

 

Когда речь заходит о борьбе за права человека, особенно 

в условиях, где государство или идеологические 

структуры отказывают отдельным группам в 

легитимности, гуманистический взгляд становится не 

просто моральной позицией, а актом гражданского 

мужества. Он напоминает, что справедливость не может 

быть выборочной, что нельзя защищать достоинство 

одних, забывая о других, и что подлинное общество не 

может строиться на исключении, даже если оно 

оправдывается высокими словами. В такие моменты 

гуманизм проявляется не в теоретических декларациях, а 

в конкретных поступках: в защите преследуемого, в 

отказе участвовать в травле, в способности говорить 

«нет», когда большинство уже молчит. 

 

Однако гуманистическая позиция требует не только 

твёрдости, но и способности к пониманию, особенно в 



Борис Кригер 

 

30 

поликультурной, противоречивой среде. И здесь 

релятивизм вступает в игру не как отречение от истины, 

но как напоминание: восприятие мира всегда окрашено 

культурой, историей, языком, личным опытом. То, что 

кажется самоочевидным в одной системе координат, в 

другой может восприниматься совершенно иначе, и эта 

разность не обязательно указывает на ошибку — скорее, 

на множественность возможных форм смысла. 

Релятивизм не требует одобрения всего, но отучает от 

стремления судить немедленно. Он вводит в речь 

осторожность, в мышление — гибкость, в этику — 

способность к сомнению, не разрушающему, а 

очищающему от высокомерия. 

 

В межкультурном общении, где легко впасть в 

недоразумение или отчуждение, релятивистское 

осознание многообразия взглядов помогает удерживать 

равновесие: не подменять знание уверенностью, не 

путать своё с универсальным, не навязывать языка, в 

котором другой не может говорить. Такая установка 

формирует толерантность не как внешнюю вежливость, а 

как внутреннюю дисциплину — искусство быть в мире, 

где нет окончательной правоты, но есть постоянное 

движение к взаимному пониманию. 

 

Соединяя в себе твёрдость гуманистического центра и 

гибкость релятивистского восприятия, человек способен 

действовать не из страха и не из предвзятости, а из зрелой 

ответственности за то, каким становится мир вокруг него. 

И в этом соединении — не противоречие, а возможность: 

стоять на защите человека, не становясь догматиком, и 

понимать другого, не предавая своих оснований. 

 



Интегральная философия   

  

   31 

В одной и той же жизненной ситуации может 

обнаруживаться множество слоёв, каждый из которых 

требует своего взгляда, своей философской оптики. 

Именно здесь интегральный подход обретает подлинное 

значение, поскольку он не стремится свести всё к одной 

системе, но соединяет разные формы мышления, 

позволяя им работать одновременно — как инструменты, 

применяемые по мере необходимости. Это не попытка 

создать эклектичный синтез, а способ оставаться 

открытым к сложности жизни, не превращая философию 

в набор окончательных ответов. 

 

Представим ситуацию: человек теряет работу, которая 

долгое время была не только источником дохода, но и 

частью его самоидентификации. Первичная реакция 

может быть шоковой — возникает тревога, ощущение 

утраты контроля, размывание смысла. В этот момент 

обращение к экзистенциализму помогает осознать, что 

несмотря на внешние перемены, остаётся внутренняя 

свобода — не в выборе обстоятельств, но в отношении к 

ним. Осознание ответственности за то, каким станет 

следующий шаг, даже если он совершается в 

неизвестность, возвращает чувство силы, пусть и в 

предельно неуверенных условиях. 

 

Параллельно включается стоическая установка: если 

данная потеря необратима, если нет возможности 

мгновенно её изменить, тогда внимание стоит направить 

не на то, что утрачено, а на то, что остаётся под 

контролем — привычки, мышление, внутренняя 

выдержка. Стоицизм, не предлагая иллюзий, учит 

различать внешнее и внутреннее, не тратить сил на 

сожаления, а собирать себя в том, что подвластно воле. 



Борис Кригер 

 

32 

 

Вместе с тем может появиться ощущение абсурдности 

происходящего — особенно если увольнение произошло 

не по вине самого человека, а из-за случайных 

структурных решений, экономических изменений или 

конфликта интересов. И тогда философия абсурда 

помогает не разрушиться под давлением 

бессмысленности, но признать этот разрыв между 

ожиданиями и реальностью, не пытаясь немедленно 

найти в нём утешение. Она учит оставаться трезвым, не 

отрицая боли, но и не поддаваясь ей целиком. В этом 

признании абсурда — путь к внутренней ясности, где 

можно продолжать жить без ответа, но не без смысла. 

 

Параллельно может быть полезен прагматический 

подход, особенно на уровне организации последующих 

шагов. Он предлагает перестать застревать в 

размышлениях и начать действовать в рамках того, что 

возможно: оценить ресурсы, изучить новые 

возможности, попробовать альтернативные формы 

занятости. Здесь философия становится не 

созерцательной, а оперативной — способом принимать 

решения, которые работают, а не только красиво звучат. 

 

И даже буддизм или даосская мысль, кажущиеся 

отстранёнными от социальных тем, могут дать опору — 

учить отпускать чрезмерную привязанность к прежней 

роли, к образу себя, к ожиданиям. В этом спокойном 

согласии с течением, без навязывания желания миру, 

может появиться внутреннее пространство, где тревога 

уступает место принятию. Это не пассивность, но 

настройка: позволить новой форме жизни проявиться, не 

разрушая себя стремлением удержать старую. 



Интегральная философия   

  

   33 

 

Все эти подходы не исключают друг друга, не спорят, а 

работают на разных уровнях. Один отвечает за смысл, 

другой — за стойкость, третий — за действие, четвёртый 

— за покой. Именно в этом и заключается ценность 

интегрального взгляда: он не навязывает универсального 

решения, а предлагает многослойную форму 

присутствия, где философия остаётся живой, поскольку 

меняется вместе с ситуацией. Она не превращается в 

догму, не требует верности одной системе, но 

удерживает внимание на том, что действительно важно 

— на способности быть в мире разумно, глубоко и 

свободно. 

 

В условиях, когда общество становится всё более 

пестрым, когда в пределах одного города, одной улицы, 

одного рабочего коллектива сосуществуют люди с 

различными языками, верованиями, традициями и 

историческим опытом, философия начинает играть не 

только роль индивидуального осмысления мира, но и 

становится средством построения тонкой ткани 

взаимопонимания. Там, где простых правил 

недостаточно, где правовые нормы не охватывают всех 

нюансов общения, именно философская 

чувствительность к различию и общности помогает 

выстраивать формы мирного сосуществования, не 

основанные на принуждении, а на уважении и 

осмысленном внимании. 

 

В мультикультурной среде различие перестаёт быть 

исключением — оно становится нормой. При этом 

привычные схемы мышления, основанные на 

доминирующей культуре, оказываются недостаточными 



Борис Кригер 

 

34 

для понимания мотивов, реакций и представлений 

другого. Здесь философия, особенно в своих 

герменевтических, диалогических и этических формах, 

даёт возможность не только признать существование 

иного, но и по-настоящему вникнуть в его внутреннюю 

логику. Она учит не торопиться с оценками, видеть за 

чужим высказыванием не угрозу, а иную систему 

координат, где понятия "уважение", "свобода", "истина" 

могут наполняться иным содержанием. В этом процессе 

не исчезает различие, но появляется мост — не над, а 

между культурами. 

 

Когда люди живут рядом, но говорят разными 

символическими языками, философия становится тем 

пространством, где возможно искать общие понятия, не 

нивелируя различия. Концепты справедливости, 

достоинства, общности, личности — всё это может быть 

заново переосмыслено через призму встречающихся 

культурных опытов, что не ослабляет их значимость, а 

делает их богаче и устойчивее. Не случайно именно в 

философии возникают формы универсализма, которые 

не игнорируют контекст, а строятся через признание 

многообразия. Такой универсализм не диктует, но 

предлагает — как приглашение к совместному 

мышлению, в котором каждый имеет право на голос. 

 

Философия также помогает справляться с напряжением, 

возникающим на границах различий. В ситуации 

конфликта она может предложить не только модель 

толерантности, но и способы осознания глубинных 

причин столкновений — часто скрытых не в явных 

противоречиях, а в различиях ожиданий, исторической 

памяти, чувствительности к темам, которые для одной 



Интегральная философия   

  

   35 

культуры являются второстепенными, а для другой — 

священными. Понимание этих различий через 

философское мышление делает возможным не 

формальное примирение, а живое сосуществование, где 

каждый участник не вынужден отказываться от себя, но 

включается в общее пространство на равных. 

 

Так философия, выходя за рамки академического 

занятия, становится практикой общественного 

существования, которая позволяет преодолевать 

изоляцию, открывать новые формы солидарности и 

создавать культуру, в которой признание другого не 

воспринимается как уступка, а как расширение границ 

собственного восприятия. В мире, где всё чаще 

приходится жить рядом, но не вместе, именно философия 

может предложить способы быть вместе не вопреки 

различиям, а благодаря их признанию. 

 

Когда общественное или личное пространство 

рассекается острым лезвием поляризации, когда каждая 

сторона утверждает собственную правду с такой 

уверенностью, будто вся реальность умещается в 

границы одного взгляда, именно интегральная 

философия предлагает иной путь — не примирения в 

смысле компромисса, но расширения сознания до такой 

степени, при которой обе точки зрения оказываются 

включёнными в более широкий контекст. В условиях, где 

спор перерастает в столкновение идентичностей, где 

каждый аргумент звучит не как приглашение к диалогу, 

а как утверждение силы, интегральный подход учит 

различать уровни, из которых вырастают позиции, и 

позволяет увидеть, что даже противоположности могут 



Борис Кригер 

 

36 

быть выражением одной и той же глубинной потребности 

— быть услышанным, признанным, понятым. 

 

Он не стремится стереть различия, не предлагает единой 

схемы, в которую можно подогнать любую ситуацию, но 

развивает способность воспринимать конфликт не как 

проблему, а как симптом более глубокой неразвитости 

коллективного мышления. Одна сторона может говорить 

на языке индивидуальных прав, другая — на языке 

социальной ответственности. Один участник отстаивает 

традицию, другой — прогресс. Интегральная философия 

здесь не судья, а своего рода переводчик, способный 

показать, откуда берётся каждая позиция, какие 

исторические, культурные, личностные основания лежат 

в её основе, и что каждый голос говорит не просто о себе, 

но о части общей реальности, которую без него 

невозможно осознать полностью. 

 

В этом подходе особенно важна идея множественных 

уровней развития сознания — не в иерархическом, а в 

эволюционном смысле. Человек или сообщество, 

высказывающееся с позиции страха утраты 

идентичности, не обязательно враждебно другому, 

говорящему на языке универсализма; их противостояние 

может быть вызвано тем, что они опираются на разные 

способы переживания мира. Интегральная мысль 

предлагает не выбирать одну истину, а создать такое 

пространство мышления, в котором каждая правда 

становится частью большего целого. Это требует усилия 

— интеллектуального, этического, эмоционального, — 

поскольку значит отказаться от исключительности 

собственной позиции ради попытки включить в неё иное. 

 



Интегральная философия   

  

   37 

Применение интегрального подхода в конфликте — будь 

то политическая полемика, социальный раскол или 

личная ссора — означает сместить внимание с того, кто 

прав, на то, как и почему стороны видят мир именно так. 

Это не снимает ответственности за поступки и не 

уравнивает позиции в нравственном смысле, но создаёт 

почву для понимания, без которого никакое сближение 

невозможно. Слушать не только аргумент, но и страх, не 

только заявление, но и молчание — значит распознать в 

каждом участнике не оппонента, а носителя смысла, 

пусть и искажённого болью или обидой. 

 

Философия, способная быть интегральной, перестаёт 

быть формой интеллектуального доминирования и 

становится искусством совместного бытия — там, где 

речь идёт не о победе, а о взаимном узнавании. 

Поляризация разрушается не силой, а пониманием: не 

тогда, когда один убеждает другого, а когда оба выходят 

за пределы собственных рамок и начинают видеть себя 

не в противопоставлении, а в отношении. 

 

Когда речь заходит о религиозных различиях, особенно в 

мире, где сакральное остаётся основой идентичности для 

миллионов людей, философия может сыграть роль 

связующего начала, не разрушая уникальности 

верований, а раскрывая их глубинную общую 

направленность. Она не ставит задачу уравнять духовные 

пути, не требует отказаться от различий в догматике, 

обрядах или образе Бога, но предлагает встречу на уровне 

экзистенциальных оснований — там, где каждая 

традиция говорит о страдании, надежде, преображении, 

ответственности и предельной тайне бытия. Философия, 

обращённая к диалогу, становится не судом над верой, а 



Борис Кригер 

 

38 

пространством, в котором возможна беседа без страха 

растворения или доминирования, где каждая религиозная 

система может быть услышана не как набор правил, а как 

форма человеческого поиска. 

 

Интегральный подход, в этом контексте, даёт особенно 

ценный инструмент — он позволяет удерживать 

различие без противопоставления, видеть за формами 

веры не угрозу, а выражение иной духовной 

чувствительности. Христианин, мусульманин, буддист 

или индуист — все они приходят к философскому столу 

не для доказательства превосходства, а для взаимного 

узнавания, где язык философии помогает высказать то, 

что может быть неочевидно изнутри религиозной 

системы, но глубоко понятно в опыте другого. В этом нет 

попытки создать синкретическую универсальность, 

наоборот — сохраняется уникальность, но обретает 

новое звучание в сопоставлении. Подлинный диалог 

здесь становится не торгом смыслов, а расширением 

понимания о человеке и его отношении к предельному. 

 

На уровне геополитики интегральная философия 

предлагает похожее расширение восприятия. Там, где 

привычные схемы сводят международные конфликты к 

борьбе света и тьмы, к столкновению правоты с 

агрессией, она вносит иную оптику: вместо простых 

противопоставлений — анализ слоёв культурных, 

исторических, ментальных оснований, на которых 

строится политическое поведение государств. 

Интегральный взгляд позволяет понять, что разные 

цивилизационные коды, различные этапы развития 

коллективного сознания порождают разную логику 

действий. Стратегия, кажущаяся рациональной в одном 



Интегральная философия   

  

   39 

контексте, в другом может восприниматься как угроза 

или насмешка. Политика, опирающаяся на универсализм, 

без учёта локальной чувствительности, рискует не 

убедить, а только усилить разделение. 

 

Такой подход не отменяет оценку, не призывает к 

релятивизму в вопросах войны и мира, но предлагает 

внимательность к тому, как именно рождается конфликт. 

Он помогает разглядеть не только интересы и цели, но и 

внутренние основания — мифы, травмы, чувства 

исторической миссии, страх перед утратой 

идентичности. В этой многослойности и появляется 

возможность диалога, где переговоры строятся не только 

на языке дипломатии, но и на понимании различий в 

самих основаниях действия. Интегральная философия 

здесь превращается в форму стратегического мышления, 

где противник перестаёт быть воплощением зла, а 

становится участником сложного, пусть и напряжённого 

взаимодействия смыслов. 

 

И, наконец, та же философия даёт ключ к пониманию 

культурной специфики, напоминая, что успешные 

решения никогда не бывают универсальными. То, что 

приносит результат в одной социальной или 

национальной среде, может быть неприменимо или даже 

разрушительно в другой. Модель управления, стиль 

образования, форма семейных отношений или 

социальная норма — всё это укоренено в определённой 

картине мира, и любое заимствование требует не только 

адаптации, но и глубинного осмысления. Интегральная 

философия, избегая простых рецептов, предлагает 

включать в анализ разные уровни — от технологического 



Борис Кригер 

 

40 

до духовного — чтобы не потерять из вида ни структуру, 

ни символ, ни ритм культуры. 

 

Философия в её интегральной форме не стремится к 

единству за счёт различия, но создаёт пространство, где 

множественность становится источником понимания. И 

в этом — не утопическая мечта, а возможность 

мышления, которое остаётся живым, гибким и 

способным удерживать мир в его сложности. 

 

Когда интегральная философия входит в общественное 

мышление, она не только способствует расширению 

восприятия, но и формирует среду, где критическое 

мышление становится не просто интеллектуальной 

привычкой, а основой гражданской зрелости. В 

многоуровневом подходе исчезает соблазн видеть мир в 

чёрно-белых тонах: каждая позиция рассматривается как 

часть более широкой системы, каждый аргумент — как 

выражение определённой логики, эмоционального 

состояния, культурного контекста. Это замедляет 

автоматизм восприятия, выводит человека из поля 

лозунгов и упрощённых идеологий, создавая 

внутреннюю потребность в проверке, сопоставлении, 

размышлении. Именно такая интеллектуальная культура 

становится надёжным барьером против радикализации, 

поскольку отнимает у крайностей их главную силу — 

иллюзию очевидности. 

 

В обществе, где растёт социальная напряжённость, где 

политические противопоставления становятся всё резче, 

где климатическая тревога и технологические 

трансформации порождают чувство неопределённости, 

философия перестаёт быть предметом академических 



Интегральная философия   

  

   41 

рассуждений и начинает действовать как инструмент 

ориентации. Она становится практичной не тогда, когда 

подсказывает готовые решения, а когда формирует 

способность задавать верные вопросы, различать 

глубинные причины и поверхностные симптомы, видеть 

в проблеме не только угрозу, но и возможность. В 

условиях экологического кризиса, например, она не 

ограничивается моральными призывами, а анализирует 

само основание отношения человека к природе, 

структуру потребления, образ будущего, на котором 

строится экономика. В социальной сфере она предлагает 

инструменты для анализа структур неравенства, 

культурной исключённости, невидимой дискриминации, 

поднимая уровень дискуссии с частных претензий до 

системного рассмотрения. 

 

Политически интегральный подход отказывается от 

упрощённых идеологических рамок. Он не делит 

участников на "реформаторов" и "реакционеров", а 

рассматривает каждую позицию как ответ на 

определённый исторический вызов, как форму адаптации 

к изменяющимся условиям, как попытку сохранить или 

обновить смысл. Такой анализ не только углубляет 

понимание, но и делает возможным диалог между 

противостоящими сторонами, не за счёт снятия 

напряжения, а через более точную артикуляцию 

различий. 

 

Особенно заметным становится значение интегральной 

философии там, где классические идеи встречаются с 

современными научными открытиями. Например, в 

философии сознания на протяжении веков ставился 

вопрос о природе субъективного опыта, о различии 



Борис Кригер 

 

42 

между телом и духом, о границе между физическим и 

мысленным. Современная нейробиология, предлагая 

эмпирические данные о функционировании мозга, не 

отменяет этих вопросов, но может быть включена в их 

философское рассмотрение как дополнительный уровень 

анализа. Интегральная позиция здесь не 

противопоставляет гуманитарное и научное, но старается 

построить модель, в которой механизмы мозга и 

феноменологический опыт субъекта рассматриваются не 

как взаимно исключающие, а как взаимодополняющие 

аспекты одного явления. 

 

То же можно наблюдать в этике, где современные 

технологии — от генной инженерии до искусственного 

интеллекта — порождают ситуации, ранее не описанные 

ни в религии, ни в классической морали. Интегральная 

философия не даёт мгновенных суждений, но предлагает 

методологию, позволяющую учитывать множество 

факторов: личную автономию, культурный контекст, 

эволюцию понятий "жизни", "ответственности", 

"естественности". Здесь соединяются наследие 

философии и результаты научных наблюдений, чтобы не 

просто оценивать, а понимать. 

 

В этом соединении критического анализа, культурной 

чуткости и научной осведомлённости интегральный 

подход и проявляет свою силу — не как завершённая 

система, но как форма мышления, способная удерживать 

сложность современного мира, не теряя при этом 

ясности, человечности и интеллектуальной дисциплины. 

 

 

 



Интегральная философия   

  

   43 

Когда мир меняется с такой скоростью, что прежние 

формы жизни теряют устойчивость, когда цифровые 

технологии трансформируют коммуникации, экономику 

и даже восприятие времени, человек, обладающий 

интегральным типом мышления, оказывается более 

способным к адаптации не потому, что знает больше, а 

потому что мыслит гибче. Он не цепляется за один образ 

действительности, не строит себя вокруг единственного 

принципа, но удерживает в сознании сразу несколько 

уровней понимания, умея различать, когда требуется 

рациональный расчёт, а когда — эмоциональная 

чуткость, когда уместна критика, а когда — принятие. 

Такая гибкость становится особенно ценной в условиях 

кризисов: во время пандемии, например, одни 

фиксировались на нарушении привычного порядка, тогда 

как другие — с интегральным подходом — стремились 

встраивать новые формы жизни в изменившийся 

ландшафт, сочетая здравый смысл, этическую 

чувствительность и технологическую грамотность. 

 

Однако за внешними изменениями всегда остаётся 

неизменный вопрос, без ответа на который никакая 

философия не способна быть подлинно живой: зачем всё 

это? Человек нуждается не только в объяснении мира, но 

в возможности обрести личный смысл — в 

профессиональной деятельности, в любви, в отношении 

к смерти, в отношении к будущему. Если философия 

уходит в систему понятий, забывая об экзистенциальной 

боли и тревоге, она превращается в словесную игру. 

Интегральный подход, напротив, не избегает вопроса 

смысла, но рассматривает его в динамике: для одного он 

рождается в служении, для другого — в творчестве, для 

третьего — в созерцании или переживании красоты. Он 



Борис Кригер 

 

44 

не ищет единого ответа, но предлагает карту возможных 

смыслов, в зависимости от возраста, культурной среды, 

характера, жизненного этапа. И именно это делает его 

особенно актуальным в эпоху, где кризис идентичности 

стал не частным переживанием, а массовым феноменом. 

 

Современный человек часто не знает, кем быть, потому 

что выбор стал почти безграничным, а устойчивые 

формы самоопределения — профессия, 

вероисповедание, национальная принадлежность — 

больше не дают полного ответа. Интегральная 

философия не стремится вернуть человека к 

устоявшемуся образу «я», но предлагает множество 

моделей самоопределения, показывая, что идентичность 

— не данность, а процесс, в котором можно 

комбинировать роли, источники смысла, формы 

принадлежности. Она даёт понимание, что человек 

может быть одновременно гражданином, верующим, 

родителем, исследователем, и при этом не противоречить 

себе, если осознаёт, на каком уровне каждый из этих 

элементов действует. Это не размывает личность, а 

делает её устойчивой в изменчивости, позволяя собирать 

себя не как цельную монолитную фигуру, а как живую 

систему, способную к развитию. 

 

В условиях технологической неопределённости, 

особенно с ростом влияния искусственного интеллекта, 

где даже само различие между человеческим и 

нечеловеческим всё чаще ставится под вопрос, 

интегральное мышление вновь оказывается 

необходимым. Оно помогает взаимодействовать с 

новыми формами реальности не из страха и не из 

восторга, а из трезвого внимания: различать, где 



Интегральная философия   

  

   45 

технологии расширяют человеческие возможности, а где 

начинают диктовать новые формы зависимости; где 

алгоритмы служат пониманию, а где — заменяют живую 

речь. Вместо паники или бездумного слияния с 

техническим, интегральный подход позволяет 

выстраивать осмысленные отношения с тем, что 

приходит, сохраняя человека в центре — не как меру 

всего, но как участника сложного взаимодействия между 

биологическим, социальным и цифровым. 

 

Философия, способная не только объяснять, но и 

направлять, не только критиковать, но и предлагать, 

становится не только интеллектуальной практикой, но и 

этической навигацией в мире, где привычные ориентиры 

всё чаще размываются. И потому именно в интегральной 

форме мышления сегодня заключена одна из немногих 

возможностей не потеряться — и не исчезнуть — в этом 

стремительно усложняющемся мире. 

 

Когда молодому человеку приходится выходить в мир, 

где противоположные мнения звучат с одинаковой 

уверенностью, где информационные потоки 

перекрывают друг друга, а границы между истиной и 

интерпретацией всё менее различимы, без навыка 

интегрального мышления он остаётся без внутреннего 

компаса. Школьное или университетское образование, 

ограниченное только специализированными 

дисциплинами, обучает анализу, но не всегда формирует 

способность к широкому взгляду, где соединяются 

разные типы знаний, уровни понимания, культурные 

контексты. Именно здесь интегральная философия может 

сыграть основополагающую роль — не как абстрактная 

дисциплина, а как основа интеллектуальной зрелости. 



Борис Кригер 

 

46 

 

Её преподавание должно быть не очередным курсом о 

«великих философах» или историей идей в 

хронологическом порядке, а живой практикой 

мышления, которая учит видеть многоуровневую 

природу реальности. Молодой человек сталкивается с 

тем, что социальные нормы могут противоречить 

личным убеждениям, что научные данные не всегда дают 

этический ориентир, что культура и язык влияют на 

восприятие мира. Интегральная философия учит не 

отрицать эти противоречия, но входить в них с 

осознанием их структуры, различать, где действует 

биологическое, где — культурное, где — личное, а где — 

исторически обусловленное. Это делает мышление не 

только более точным, но и менее уязвимым к 

манипуляциям, к радикализму, к наивной вере в простые 

ответы. 

 

В условиях растущего давления со стороны медиа, 

идеологий, маркетинга и технологий, интегральное 

образование даёт возможность не раствориться в готовых 

системах, а научиться видеть, как эти системы 

формируются, на каких основаниях они строятся и что за 

ними стоит. Вместо того чтобы требовать от молодёжи 

выбора между конкурирующими идентичностями — 

национальной, глобальной, политической, 

профессиональной — интегральное мышление 

предлагает способ удерживать их вместе, различая, но не 

противопоставляя. Оно помогает понимать, что быть 

частью культуры — не значит замыкаться в ней, что 

принадлежать к определённой группе — не значит 

враждебно относиться к другим, что разум и эмпатия 

могут работать не против, а вместе. 



Интегральная философия   

  

   47 

 

Особая ценность такой философии в образовании 

заключается ещё и в том, что она не боится включать в 

разговор темы, от которых часто уходит формальная 

педагогика: кризис смысла, страх перед будущим, 

внутреннее одиночество в мире социальных сетей, 

потеря ориентации в собственном «я». Она не даёт 

окончательных ответов, но создаёт пространство, где 

можно задавать эти вопросы с уважением, вниманием и 

терпением, которое необходимо для подлинного 

понимания. Это формирует способность к диалогу не 

только с другими, но и с самим собой — на уровне 

мышления, чувств и ценностей. 

 

Интегральная философия, будучи введённой в 

образовательную систему не как элитарное знание, а как 

основа культурной грамотности, позволяет готовить не 

просто специалистов, а мыслящих граждан — способных 

к различению, к уважению сложности, к выбору, не 

основанному на догме. В этом смысле она перестаёт быть 

предметом и становится формой взросления мышления, 

без которой подлинное образование остаётся 

незавершённым. И если мир требует новых решений, то 

их могут предложить только те, кто способен видеть не 

одну сторону реальности, а всю её многомерную и 

противоречивую полноту. 

 

Философия, обращённая в будущее, уже не может 

оставаться исключительно рефлексивной или 

описательной. В условиях, когда сам темп исторического 

времени ускорился до такой степени, что перемены стали 

нормой, а устойчивость — исключением, от философии 

требуется не только способность объяснять 



Борис Кригер 

 

48 

происходящее, но и умение формировать способы жизни, 

сохраняющие внутреннюю целостность. Интегральная 

философия, соединяя наследие прошлого и вызовы 

настоящего, раскрывается как именно та форма 

мышления, которая может стать основой будущего — не 

потому, что она универсальна, а потому, что она открыта 

ко множественности, к изменению, к глубине и к 

действию одновременно. 

 

Она исходит из того, что человек не является лишь 

наблюдателем мира — он его участник, преобразователь, 

создатель новых форм смысла. И потому любая 

философия, претендующая на значимость, должна не 

только осмысливать бытие, но и предлагать ориентиры, 

позволяющие жить — не механически, не выживая, а 

именно живя: с вниманием, с ощущением смысла, с 

внутренним равновесием. Интегральный подход не 

требует выбора между духом и телом, между личным и 

общественным, между рациональным и интуитивным — 

он строится на искусстве соединения, при котором 

различные слои опыта не исключают друг друга, а 

поддерживают. 

 

Именно в этом философия будущего отличается от 

прежних систем — она не утверждает окончательных 

моделей, но предлагает живую структуру мышления, 

способную изменяться вместе с условиями. Она 

признаёт, что смысл не дан раз и навсегда, а создаётся в 

диалоге: с культурой, с наукой, с личной биографией, с 

обществом. Такой подход особенно важен в эпоху, когда 

человек всё чаще сталкивается с кризисом идентичности, 

с утратой ощущений принадлежности и ориентира. 

Интегральное мышление не даёт одного ответа, но 



Интегральная философия   

  

   49 

предлагает инструменты, с помощью которых каждый 

может сформировать свою форму жизни, сохранив 

уважение к иным. 

 

Баланс в мире, насыщенном противоречиями — между 

скоростью и вниманием, между технологиями и 

телесностью, между глобальностью и интимностью — 

достигается не подавлением одного во имя другого, а 

построением устойчивого внутреннего пространства, где 

противоположности могут сосуществовать. 

Интегральная философия обучает именно этой 

способности: не вырывать один элемент из системы, не 

упрощать, а удерживать сложность как форму зрелости. 

И в этом — её практическое значение, без которого 

никакое знание не становится жизнью. 

 

Полнота существования в таком подходе рождается не из 

внешних достижений, а из способности чувствовать, 

мыслить и действовать целостно. Она включает в себя и 

внутреннюю работу по самоосмыслению, и внешнюю 

активность, направленную на улучшение мира — в 

малом и в большом. Это философия, которая не 

замыкается в языке, но проникает в повседневность, в 

образование, в этику, в отношения, в политику, в 

технологии — превращаясь из теории в культуру 

мышления, из абстракции — в форму жизни. 

 

И если искать образ философии будущего, то это не 

система, не учение, не школа. Это поток, структура 

внимания, привычка к различению, способность к 

интеграции. То, что помогает не только выживать в 

усложняющемся мире, но и проживать его глубоко, не 



Борис Кригер 

 

50 

теряя себя, и одновременно — оставаясь открытым к 

другому. 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 

 1. Buber, M. (1923). I and Thou. Schocken Books. 

2. Dewey, J. (1916). Democracy and Education. 

Macmillan. 

3. Gilligan, C. (1982). In a Different Voice. Harvard 

University Press. 

4. James, W. (1907). Pragmatism: A New Name for Some 

Old Ways of Thinking. Longmans. 

5. Lakoff, G., & Johnson, M. (1999). Philosophy in the 

Flesh: The Embodied Mind and Its Challenge to Western 

Thought. Basic Books. 

6. MacIntyre, A. (1981). After Virtue: A Study in Moral 

Theory. University of Notre Dame Press. 

7. Rescher, N. (1993). A System of Pragmatic Idealism. 

Princeton University Press. 

8. Sartre, J.-P. (1943). Being and Nothingness. 

Washington Square Press. 

9. Wilber, K. (2000). A Theory of Everything: An 

Integral Vision for Business, Politics, Science and 

Spirituality. Shambhala Publications. 

10. Heidegger, M. (1927). Being and Time. Harper & Row. 

11. Camus, A. (1942). The Myth of Sisyphus. Vintage 

Books. 

12. Tutu (1999), No Future Without Forgiveness, and 

Gibson (2004), Overcoming Apartheid: Can Truth Reconcile 

a Divided Nation?, for in-depth analyses. 

13. Rowan & Jacobs (2002), The Therapist's Use of Self, 

and Wilber (2000), Integral Psychology, for foundational 

frameworks in integrative clinical models. 



Интегральная философия   

  

   51 

14. Sahlberg (2011), Finnish Lessons: What Can the World 

Learn from Educational Change in Finland? and Lahdes 

(2017) in the Journal of Education Policy. 

15. Barrett, R. (2013). The values-driven organization: 

Unleashing human potential for performance and profit. 

Routledge. 

16. Engel, G. L. (1977). The need for a new medical 

model: A challenge for biomedicine. Science, 196(4286), 

129–136.  

17. Gidley, J. M. (2016). Postformal education: A 

philosophy for complex futures. Springer. 

18. Hargreaves, A., & Shirley, D. (2009). The Fourth Way: 

The inspiring future for educational change. Corwin Press. 

19. Jacobs, M., & Rowan, J. (2002). The therapist’s use of 

self. Open University Press. 

20. Koenig, H. G. (2012). Religion, spirituality, and health: 

The research and clinical implications. ISRN Psychiatry, 

2012, Article ID 278730.  

21. Sahlberg, P. (2011). Finnish lessons: What can the 

world learn from educational change in Finland? Teachers 

College Press. 

22. Snowden, D. J., & Boone, M. E. (2007). A leader’s 

framework for decision making. Harvard Business Review, 

85(11), 68–76. 

23. Torbert, W. R., & Associates. (2004). Action inquiry: 

The secret of timely and transforming leadership. Berrett-

Koehler Publishers. 

24. Tutu, D. (1999). No future without forgiveness. Image 

Books. 

25. Wilber, K. (2000). A theory of everything: An integral 

vision for business, politics, science and spirituality. 

Shambhala Publications. 



Борис Кригер 

 

52 

26. Wilber, K. (2007). The integral vision: A very short 

introduction to the revolutionary integral approach to life, 

God, the universe, and everything. Shambhala Publications. 

27. Kriger, B. (2025). Integral philosophy and the 

pragmatics of contradiction: A model for coherent pluralism 

in contemporary thought. Beyond absolutism: Embracing 

contradiction and practicality in philosophical engagement. 

The Common Sense World. 


