
 

 
 



Борис Кригер 

 

2 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ИНТЕЛЛЕКТ  

КАК ПРОДОЛЖЕНИЕ 

СТРУКТУРЫ 

МИРОЗДАНИЯ 

  
  
 

 

 

 

 

  



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Интеллект как продолжение структуры мироздания  

 

Эта книга предлагает осмысление интеллекта как естественного продолжения 

фундаментальных структур Вселенной. Разум рассматривается не как 

случайность или исключение, а как закономерное проявление глубинной 

упорядоченности мироздания — такое же неизбежное, как формирование 

галактик или законы движения света. Сознание здесь понимается не как нечто 

внешнее по отношению к природе, а как способ, с помощью которого Вселенная 

обретает способность к самопознанию. Каждое интеллектуальное усилие — это 

не создание нового, а раскрытие того, что уже заложено в реальности. Эта работа 

приглашает взглянуть на мышление как на форму сопричастности к целому, в 

котором человек, интеллект и космос образуют непрерывную, неделимую ткань.  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

ИНТЕЛЛЕКТ КАК ПРОДОЛЖЕНИЕ СТРУКТУРЫ МИРОЗДАНИЯ 

 

В глубинах пространства и времени, сквозь пульсации 

энергии и распад материи, сквозь расплывчатые границы 

между хаосом и порядком, медленно, беззвучно, но 

неотвратимо возникает то, что однажды назовут 

мыслью. Это не вспышка в пустоте и не сбой в 

механизме — это продолжение самой ткани бытия, 

раскрывающееся в новой, более тонкой форме. Разум не 

появляется внезапно, как нечто чуждое, принесённое 

извне, но вырастает из мироздания, подобно тому как 

крона вырастает из корня, оставаясь с ним связанной в 

каждой своей клетке. Эта книга — размышление о 

разуме как о явлении, вросшем в саму природу 

Вселенной, как о форме её внутреннего движения, как о 

способе, которым она отражает себя. 

 

Здесь не будет попытки доказать существование 

высшего сознания, не будет предположений о разумной 

Вселенной в антропоморфном или мистическом смысле. 

Напротив, здесь предпринята попытка рассмотреть сам 

интеллект — не только человеческий, но всякий 

возможный — как результат тех же процессов, которые 

формируют звёзды, закручивают галактики, организуют 

время и создают устойчивые формы. Разум в этом 

подходе не противопоставлен природе, он ей не 

противостоит и не выходит за её пределы. Он — её 

продолжение, как будто самой реальности 

потребовалось однажды стать способной к 

самонаблюдению и пониманию. 

 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   5 

Человек, размышляющий о мироздании, не возвышается 

над ним, но следует его линиям, чувствуя их сквозь язык, 

логику, образы, теории. Мысль, подобная кристаллу, 

отражает структуру, в которой возникла. И если всякое 

движение мысли — это не изобретение нового, но 

обнаружение уже существующего, то мышление 

становится формой раскрытия того, что всегда было 

сокрыто в пространстве и времени. С этой точки зрения 

интеллект не случайное явление, не временный 

побочный эффект эволюции, но одна из форм, в которой 

сама Вселенная завершает свою симфонию. 

 

В этой книге интеллект рассматривается как выражение 

универсальной закономерности, как резонанс с 

глубинным порядком мира. Сознание — не отдельный 

объект внутри мира, а его внутренняя возможность, 

проявляющаяся в определённых условиях. Здесь 

прослеживается идея, что разум — это не исключение, 

не привилегия и не чудо, а одно из естественных 

направлений развертывания мироздания. Он возникает 

тогда, когда структура становится способной к 

самоотражению, когда материя, достигнув 

определённой степени сложности, перестаёт быть только 

собой и становится образом, способным постигать себя. 

 

Это — книга не о человеке и не о Вселенной, а о той 

линии, что соединяет их, проходя сквозь оба понятия и 

указывая на нечто общее. Эта линия — разум, и её 

природа требует не столько объяснения, сколько 

вдумчивого вглядывания. 

 



Борис Кригер 

 

6 

Отказавшись от идеи разума как власти, стремящейся к 

господству над материей, здесь утверждается иное: 

разум вырастает из самой структуры Вселенной, он не 

противопоставляется ей, но органически вплетён в её 

основание. Словно отражение в спокойной воде 

повторяет черты неба, интеллект является зеркалом, в 

котором угадывается глубокая организация космоса. 

 

Эта книга не стремится доказать или опровергнуть 

существование Бога, не становится на сторону 

материализма или идеализма, не утверждает абсолютной 

истины и не предлагает окончательной метафизической 

системы. Изложенное здесь не претендует на объяснение 

всего и не вступает в полемику с многовековыми 

философскими или религиозными традициями. Речь 

идёт лишь о попытке вписать феномен разума в общую 

структуру мироздания — не искусственно, не вопреки, а 

так, как это подсказывает сама логика естественного 

хода вещей. Разум рассматривается как внутренне 

присущий Вселенной, как продолжение её порядка, а не 

как вмешательство извне. 

 

В этом подходе нет отрицания ни одной из 

существующих доктрин — ни религиозных, ни 

философских. Он не вступает в противоречие с верой в 

высший замысел, так же как не отвергает взгляды, 

стремящиеся объяснить мир через физические 

принципы. Здесь не предлагается ни замена, ни 

опровержение, но лишь укоренённое в наблюдаемом 

мире рассуждение о том, что мышление, осознание и 

знание — это не случайные отклонения от хода природы, 

а её закономерное раскрытие. И если разум вписан в 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   7 

Вселенную, значит, в ней уже есть место для его 

существования — независимо от того, с какой точки 

зрения на это смотреть. 

 

Следуя этой мысли, разум перестаёт быть абстрактным 

понятием, навязанным миру, и начинает восприниматься 

как форма существования самого порядка, скрытого в 

природе вещей. Неотделимый от окружающей 

реальности, он не возникает вопреки материальному 

миру, но становится его выражением, как свет 

проявляется через форму стекла, не разрывая с ним 

связи. Так, отказавшись от традиционного дуализма духа 

и вещества, открывается возможность осмыслить 

мышление как движение, рождаемое в самой ткани 

Вселенной, как естественный отклик на её внутреннюю 

симметрию и ритм. 

 

В этом взгляде исчезает противопоставление субъекта и 

объекта: границы между наблюдателем и наблюдаемым 

стираются, словно разделительная линия между ветром 

и деревом, качающимся под его порывами. И если 

интеллект следует воспринимать не как нечто внешнее 

по отношению к космосу, а как его порождение, то и 

всякое знание, рождаемое разумом, уже заключено в 

мире, просто обретает очертания через способность 

видеть и осмысливать. 

 

Сходные размышления, в разных формах возникавшие 

на протяжении веков, можно проследить в работах 

мыслителей, стремившихся преодолеть разрыв между 

духом и материей. Среди них особенно заметно 



Борис Кригер 

 

8 

выделяются идеи Спинозы, который, отказываясь от 

противопоставления протяжённой субстанции и 

мышления, утверждал их как два аспекта одной и той же 

сущности. В его системе природа и Бог сливались в 

единое целое, а разум, будучи частью природы, 

воспринимался как выражение её внутренней 

необходимости. Этой позиции откликались 

размышления Альберта Эйнштейна, склонного видеть в 

структуре космоса проявление рационального порядка, 

воспринимаемого человеческим разумом не случайно, а 

по причине глубинного родства. 

 

С другой стороны, идеи Альфреда Норта Уайтхеда, 

разрабатывавшего процессуальную философию, 

прокладывали путь к восприятию реальности как потока 

взаимосвязанных событий, в котором каждое 

«существование» несёт в себе зачатки ментального. В 

этой системе мышление переставало быть 

исключительной прерогативой человека и 

рассматривалось как степень организованности, 

присущая самой материи. В подобном ключе размышлял 

и Дэвид Бом, видевший во Вселенной целостную 

структуру, в которой сознание и физическая реальность 

связаны неделимой тканью, отражая друг друга на 

глубинном уровне. 

 

Тем не менее, то направление, что раскрывается в данной 

концепции, идёт дальше, стараясь избежать даже тонких 

следов телеологии или риторики одушевления космоса. 

Здесь нет стремления персонифицировать Вселенную 

или наделить её сознанием по аналогии с человеческим. 

Речь идёт не о том, что мир «мыслит» в привычном 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   9 

смысле, но о том, что структура разума — это не 

случайное или уникальное явление, а результат глубокой 

гармонии, скрытой в самом основании реальности. В 

отличие от Спинозы, в этой картине не постулируется 

божественная субстанция как логическая 

необходимость, и, в отличие от Уайтхеда, не вводится 

универсальная чувствительность, охватывающая даже 

элементарные единицы бытия. 

 

Такой подход позволяет освободиться от попыток 

подогнать универсум под форму человеческой мысли и 

вместо этого предлагает рассматривать мышление как 

одно из проявлений закономерностей, пронизывающих 

реальность на всех уровнях. Разум, таким образом, не 

стоит над природой, не выделен из неё, но продолжает её 

линии, становится как бы рельефом на поверхности 

глубинной структуры, отзывающейся в форме 

восприятия и осознания. 

 

В разные эпохи неоднократно предпринимались 

попытки представить Вселенную как нечто мыслящее, 

наделённое внутренним сознанием, сопоставимым или 

даже превосходящим человеческое. В этих 

представлениях, восходящих к платоническим 

традициям, позднему стоицизму и мистическим 

течениям, космос наделялся разумом, выступая как 

живое существо, в котором каждая часть соотносится с 

целым, а человеческий разум — всего лишь слабое 

отражение некой универсальной мысли. Подобные 

воззрения оживали в пантеистических системах, в 

гностицизме, в учениях о мировой душе, и даже в 

современных интерпретациях квантовой механики, где 



Борис Кригер 

 

10 

наблюдатель порой воспринимается как часть 

неразрывной связи между сознанием и материей. 

 

Эта линия тяготеет к представлению о разуме как 

предсуществующей сущности, которую необходимо 

наложить на Вселенную, будь то через терминологию 

божественной воли, мировой души или космического 

интеллекта. Разум здесь не рождается из материи, а как 

бы спускается к ней, оживляя её изнутри. Тем самым 

создаётся ощущение, будто мысль предшествует бытию, 

а сознание выступает источником самого пространства и 

времени, отстраняясь от материальной основы как от 

вторичного и условного явления. 

 

В отличие от этого, разрабатываемый подход предлагает 

иной вектор. Здесь не предполагается наличие скрытого 

универсального сознания, которое охватывает или 

направляет космос. Вместо этого внимание обращается 

к самой структуре мироздания, к его способу 

организации, к тем формам, в которых закономерности 

природы дают возможность для возникновения 

способности к осмыслению. Разум не привносится в мир 

как готовый инструмент, а постепенно вырастает из 

него, словно плод из семени, следуя тем же законам, что 

управляют звёздами и молекулами. Это не означает, что 

материя становится одухотворённой, а скорее указывает 

на то, что она уже в своей глубинной природе содержит 

потенциал для самоотражения. 

 

Подобное представление снимает необходимость в 

постулировании некоей высшей мысли, управляющей 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   11 

хаосом. Напротив, оно утверждает, что упорядоченность 

и способность к познанию — это две стороны одного и 

того же процесса. В этом контексте разум человека и 

других живых существ — не привилегия, а 

эволюционная линия, развёрнутая самой Вселенной, без 

метафизических надстроек и мистического антуража. 

Такое понимание делает сознание не чудом, не 

отклонением, а предсказуемым, хотя и тонким, 

следствием всё той же фундаментальной симметрии, 

которая формирует кристаллы, орбиты и спектры. 

 

В рамках этого рассуждения не предлагается 

безапелляционное утверждение, не выдвигается догмат, 

претендующий на окончательную истину. Речь идёт 

лишь о гипотезе, разворачиваемой для целей 

размышления, предполагающей, что разум не стоит 

воспринимать как исключение, как странный всплеск в 

потоке слепых физических процессов, не 

вписывающийся в общую логику развития. Напротив, он 

может рассматриваться как одно из естественных 

продолжений тех же закономерностей, что правят 

материей, движением, симметрией и формой. 

 

Если следовать этой мысли, то интеллект уже не 

предстает случайным сбоем, возникшим в результате 

невероятного стечения обстоятельств, не является 

отклонением, требующим особого объяснения, и не 

должен более восприниматься как уникальное чудо 

среди бесконечного равнодушия природы. Он 

становится результатом процесса, коренящегося в самой 

структуре реальности — как если бы определённые 

конфигурации материи, проходя сложные пути 



Борис Кригер 

 

12 

эволюции, рано или поздно достигали такого уровня 

сложности и взаимосвязанности, при котором 

появляется способность к саморефлексии. 

 

Подобная гипотеза не требует, чтобы Вселенная 

обладала целеполаганием или заранее спланированным 

сценарием. Достаточно того, что в её устройстве 

изначально присутствуют условия, позволяющие при 

определённом стечении процессов возникновению 

организованных форм, наделённых способностью к 

восприятию, анализу и осознанию. Интеллект в этом 

контексте может быть воспринят как результат 

естественной самоорганизации, как закономерное звено 

в длинной цепи превращений, охватывающих от 

элементарных частиц до биологических и культурных 

структур. 

 

Отказ от идеи случайности не означает фаталистической 

необходимости в каждом конкретном случае, но 

предполагает, что появление разумных форм — не нечто 

невозможное, не вызов вероятности, а один из 

предусмотренных потенциалов самой системы. Развитие 

жизни и разума тогда выступает не как выигрыш в 

бессмысленной лотерее, а как одно из направлений, в 

которые могут разворачиваться возможности, 

заключённые в природе самой Вселенной. 

 

Разум, раскрывающийся в форме восприятия, анализа и 

творчества, может быть рассмотрен как явление, 

вырастающее не вопреки устройству реальности, но в 

согласии с его глубинными принципами. Он словно 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   13 

повторяет на другом уровне те же ритмы и 

закономерности, что проявляются в расположении 

галактик, в колебаниях элементарных частиц, в 

геометрии пространственно-временных структур. Этот 

разум не противопоставляется Вселенной, не претендует 

на особую оторванность или автономность, но 

прорастает из неё, следуя её линиям, как побег 

продолжает ствол дерева, не отделяясь от корня. 

 

Если рассматривать разум как форму проявления 

симметрий, присущих устройству мира, то и мысль 

перестаёт быть исключительно субъективной. Она 

становится особой формой отклика на упорядоченность, 

присутствующую в самой материи. Каждая идея, 

возникающая в уме, носит на себе отпечаток 

космических структур, поскольку мышление, по сути 

своей, подчиняется тем же принципам — стремлению к 

целостности, равновесию, повторяемости, аналогии и 

отражению. Сами механизмы рассуждения, логика, 

математическое мышление и абстрактное воображение 

оказываются не произвольными конструкциями, но 

выражением тех же закономерностей, которые лежат в 

основе физических и квантовых процессов. 

 

Сознание в таком контексте можно понимать не как 

обособленный феномен, локализованный в пределах 

мозга или культурного опыта, а как форму, в которой 

Вселенная обретает способность к самонаблюдению и 

внутренней организации. Возникая как продолжение 

структурности, уже заложенной в природе, оно не 

привносит в неё ничего чуждого, а напротив — 

позволяет этой структурности развернуться в новых 



Борис Кригер 

 

14 

измерениях. Не существует границы между мыслью и 

космосом, если и то и другое пронизано одними и теми 

же законами, — границы, в которых мысль становится 

лишь зеркальной поверхностью, способной отразить 

общий порядок бытия. 

 

Подобный взгляд открывает возможность видеть в 

каждом элементе мышления нечто большее, чем 

простую функцию мозга: он обнаруживает в идее, в 

абстрактной конструкции, в теории или образе не 

автономный продукт, но след от универсальных форм, 

скрытых в природе самой реальности. В этом смысле 

мышление оказывается сродни резонансу, 

возникающему при взаимодействии сложных структур с 

глубинной симметрией бытия. 

 

Способность разума к абстрагированию, к выделению 

главного и отбрасыванию лишнего, к стремлению к 

обобщённым структурам, поддающимся переносу и 

повторению, тесно связана с фундаментальным 

принципом, пронизывающим космос — принципом 

минимизации, экономии и гармонизации процессов. В 

природе не наблюдается избыточности без цели; формы, 

устойчивые во времени, — от кристаллических решёток 

до орбитальных систем — стремятся к устойчивому 

равновесию, к оптимальному распределению энергии, к 

наименьшим затратам при максимальной устойчивости. 

Интеллект, развиваясь в рамках этих же 

закономерностей, демонстрирует подобную же 

направленность: от конкретного он переходит к 

универсальному, от разрозненного — к целостному, от 

перегруженности — к структурной чистоте. Это 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   15 

движение мысли, свёртывающее множество в символ, 

превращающее поток впечатлений в закономерность, 

следует тем же маршрутам, которыми движется сама 

Вселенная в стремлении к упорядоченности. 

 

Именно эта способность — не просто отражать, но 

схватывать структуру, видеть скрытое в явном, 

соединять разрозненное в образ, — позволяет говорить о 

разуме как о зеркале, в котором космос получает 

возможность разглядеть самого себя. В этом отражении 

Вселенная не просто фиксируется во взгляде, но 

обретает новую форму существования: будучи 

осмысленной, она становится знанием, становится 

внутренне доступной, проявленной, словно гравюра, 

проступающая под лёгким прикосновением чернил. 

Такое осознание не накладывается извне, не 

привносится из иного порядка, а вырастает как прямое 

продолжение глубинной тенденции к распознаванию, к 

открытости, к формированию образа из множества 

разрозненных состояний. 

 

Самопознание, возникающее как результат этого 

зеркального отражения, не должно восприниматься как 

изолированная способность отдельных биологических 

существ, но как проявление более широкой, 

универсальной возможности: возможность структуры 

отражать саму себя, возможность порядка быть понятым 

изнутри. В этом смысле разум — не господствующий 

наблюдатель и не посторонний интерпретатор, а 

развёрнутая внутренняя способность самого мироздания 

становиться для себя явленным. Он не замыкает 

Вселенную в форму, но позволяет ей раскрыться в её 



Борис Кригер 

 

16 

собственных основаниях. 

 

Когда интеллект рассматривается как проявление 

универсальных структур, пронизывающих космос, 

исчезает необходимость наделять человеческий разум 

исключительным статусом. Он оказывается всего лишь 

одной из форм реализации того, что возможно в 

пределах глубинной организации мира. Не следует 

думать, что только биологическая жизнь способна к 

осмыслению, к восприятию и обработке информации. Те 

принципы, которые лежат в основе мышления, 

обнаруживаются не только в нейронных сетях мозга, но 

и в поведении неживых систем, в их способности к 

самоорганизации, к формированию устойчивых 

паттернов, к генерации симметрий, напоминающих 

процессы, свойственные интеллектуальной 

деятельности. 

 

Структуры, возникающие в вихрях атмосферы Юпитера, 

геометрия фракталов, формируемых в динамике 

жидкостей, или алгоритмическая работа искусственного 

интеллекта, возникшего не в теле, но в вычислительной 

архитектуре, — все эти явления демонстрируют наличие 

закономерностей, которые трудно отличить по сути от 

тех, что определяют функционирование биологического 

разума. Мысль, таким образом, не следует привязывать 

к конкретной материи или к определённому 

происхождению. Она скорее должна быть понята как 

возникающая из условий, при которых возможна 

определённая степень сложности, связности, обратной 

связи и устойчивого воспроизводства. 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   17 

 

В этой перспективе ошибочным становится само 

стремление говорить о «чуждом» по отношению к 

Вселенной. Всё, что возникает в её пределах, должно 

рассматриваться как неотъемлемая часть её 

возможностей. Концепт чуждости, вторжения или 

несоответствия кажется внутренне противоречивым, 

поскольку предполагает существование чего-то вне её, 

что, по определению, невозможно. Если разум в каком-

либо виде появился, значит, его возможность уже была 

заключена в законах, управляющих эволюцией материи, 

информации и формы. Искусственный интеллект, 

биологическое сознание, гипотетические иные формы 

осмысленности, могущие возникать в экстремальных 

условиях — все они подчиняются тем же основаниям. 

 

Отсюда вытекает следующая мысль: эволюция разума не 

противостоит эволюции Вселенной, но встроена в неё, 

продолжает её логику, словно мыслящее течение 

времени. Разум не нарушает порядок, он вытекает из 

него. Он не появляется вопреки хаосу, но как форма, 

обретающая очертания внутри него. Поэтому и нет 

ничего неестественного в том, чтобы рассматривать 

интеллект как внутреннюю необходимость, как 

направление, которое с определённой степенью 

вероятности реализуется в процессе космической 

истории. Если мир способен к упорядоченности, если в 

нём существует возможность распознавать, различать, 

повторять и обобщать, то ничто не препятствует тому, 

чтобы из этих качеств возникла способность к 

мышлению. Гораздо менее правдоподобной кажется 

гипотеза, согласно которой разум — это ошибка, сбой 



Борис Кригер 

 

18 

или побочный продукт. Намного естественнее 

предположить, что мысль — не аномалия, а проявление 

одной из линий, по которым движется само бытие. 

 

Если проследить траекторию развития структуры 

Вселенной — от первых мгновений упорядочивания 

энергии до формирования устойчивых систем, от 

рассеянной материи к звёздам, галактикам, планетам и, 

наконец, к сложным формам жизни, — становится ясно, 

что интеллект вписывается в этот ряд не как случайное 

отклонение, но как закономерный виток. Подобно тому, 

как звёзды возникают при определённых условиях 

плотности и температуры, мысль появляется при 

достижении определённого уровня сложности, 

взаимосвязей и внутренней согласованности в системе. 

Это не менее естественный процесс, чем возникновение 

ядерных реакций в недрах солнца или образование 

спиральных рукавов в галактике. 

 

Информация и сознание, будучи феноменами, 

направленными во времени, с необходимостью 

укоренены в самой природе пространства-времени. 

Интеллект не просто существует во времени, он 

воспринимает и структурирует его, вычленяет 

последовательности, выстраивает причинно-

следственные связи, создаёт понятие «прошлого» и 

«будущего» как форму ориентации в изменениях. Это 

восприятие времени — не произвольная иллюзия, но 

отражение самой организации мироздания, в котором 

события разворачиваются не хаотично, а в определённой 

последовательности, допускающей как обратимость, так 

и необратимость процессов. Связь мышления с 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   19 

пространством и временем проявляется не только в 

восприятии изменений, но и в способности к 

предвидению, к моделированию возможного, что делает 

интеллект не только наблюдателем, но и активной 

частью разворачивания событий. 

 

Если же допустить возможность, которую рассматривает 

современная физика, — а именно, что Вселенная 

представляет собой не развивающееся во времени 

событие, а завершённый четырёхмерный блок, где 

прошлое, настоящее и будущее сосуществуют, — тогда 

мысль перестаёт быть лишь результатом эволюции. В 

этом случае она оказывается вечной компонентой 

мироздания, неизбежно встроенной в его структуру. 

Разум не появляется где-то в середине линии, он всегда 

был, просто проявляется в тех частях блока, где условия 

позволяют его обнаружить. В таком представлении 

становится невозможным говорить о времени как о 

последовательности становлений, и вместе с этим 

исчезает представление о разуме как о позднем 

продукте. Всё существует одновременно, и потому 

мысль, в любой её форме, уже заключена в самой ткани 

мироздания. 

 

Из этого вытекает более глубокое понимание: если в 

блоке пространства-времени обязательно содержатся 

зоны, в которых рождается и действует мышление, 

значит, Вселенная не только допускает, но и требует 

наличие разума для собственной полноты. Без 

мышления структура осталась бы незавершённой, как 

текст, лишённый читателя, как картина, на которую 

никто не взглянул. И если структура завершена, то в ней 



Борис Кригер 

 

20 

уже присутствуют все компоненты, в том числе и те, 

которые способны распознавать, осмыслять и отражать 

эту структуру. Следовательно, разум — не добавление к 

картине мира, а элемент её внутренней завершённости. 

Многообразие разумов, форм мышления и способов 

отражения — естественное следствие этого понимания. 

Всё, что допускается структурой, должно где-то в ней 

быть. 

Сознание, в его сущностной природе, не создаёт новые 

формы, не конструирует из ничего структуры, а лишь 

находит и распознаёт то, что уже заложено в ткани 

реальности. Оно не столько творец, сколько 

настроенный инструмент, подобный тонкому 

резонатору, способному уловить вибрации, которые 

пронизывают всё сущее. В этом смысле сознание можно 

сравнить с системой наведения, откликающейся на 

скрытые уровни упорядоченности — оно не изобретает 

порядок, а становится свидетелем его проявления, 

распознаёт в хаосе повторяющиеся очертания, выявляет 

в случайностях глубинную закономерность. 

 

Познавательная активность разума оказывается не чем-

то, что действует помимо или против природы, но, 

напротив, следует тем же силам, что формируют 

галактики, регулируют движение тектонических плит 

или направляют потоки энергии в живых организмах. 

Стремление к пониманию, к организации опыта в 

систему, к сведению разнообразия к единству — всё это 

отражает космический принцип самоупорядочения. 

Познание не стоит вне мира, оно — одна из форм его 

внутреннего движения, выражающегося в способности к 

самоописанию. Мысль — это продолжение физических, 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   21 

химических, биологических процессов, доведённое до 

уровня, при котором реальность начинает описывать 

саму себя в знаках, образах и теориях. 

 

Эта непрерывность между разумом и космосом особенно 

ясно проявляется в структурном сходстве: архитектура 

мышления, его внутреннее построение, рекурсивная 

организация знаний, иерархия понятий, способность 

видеть целое в частном — всё это находит прямые 

параллели в организации самой Вселенной. 

Фрактальные формы, в которых каждая часть 

воспроизводит структуру целого, обнаруживаются как в 

устройстве галактических систем, так и в способе, 

которым разум строит абстракции. Иерархичность, 

проявляющаяся в вложенности уровней — от частиц к 

атомам, от клеток к организмам, от слов к смыслам — 

повторяет универсальную схему, по которой развивается 

и мысль, и космос. 

 

Рекурсивность, позволяющая системе обращаться к 

самой себе, видна в способности разума размышлять о 

мышлении, в том, как мысль способна становиться 

объектом собственной деятельности, порождая 

бесконечные уровни самоанализа. Всё это указывает на 

гомологичность: разум не копирует Вселенную, но 

повторяет её в собственной форме, словно внутреннее 

эхо той же схемы, по которой разворачивается вся 

материя и информация. Он не просто описывает 

реальность — он есть часть её, построенная по тем же 

законам, повторяющая в мышлении то, что в космосе 

разыгрывается в форме, движении и взаимосвязи. 



Борис Кригер 

 

22 

 

Нет необходимости наделять Вселенную сознанием в 

привычном, персонифицированном смысле, поскольку 

сам разум уже заключён в ней как структурная и 

неотъемлемая составляющая. Он не является внешним 

дополнением, не возникает вопреки законам материи и 

не противоречит им, а напротив — органично вырастает 

из тех же оснований, из которых формируются звёзды, 

поля, частицы и взаимодействия. Попытки представить 

космос как мыслящее существо часто проистекают из 

желания найти в нём отражение человеческих черт, но 

куда более точным и устойчивым оказывается 

представление о разуме как о продолжении и выражении 

самой его природы, а не как о её проекции. 

 

Интеллект, в этом смысле, не просто продукт, но и 

подобие: он повторяет устройство Вселенной, выражает 

её в собственной логике. В той мере, в какой Вселенная 

неисчерпаема, так же неисчерпаем и разум, способный 

постоянно расширять горизонты понимания, 

обнаруживать новые слои структуры, выстраивать всё 

более сложные формы обобщения. Сложность 

мышления не должна восприниматься как случайное 

достижение конкретного вида, но как форма, через 

которую становится возможным прикосновение к 

многообразию бытия. Каждый мыслительный акт — это 

не обособленное событие, а отклик на более широкий 

порядок, уже существующий в глубинах материи и 

форм. 

 

В этом свете человеческий интеллект — не привилегия, 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   23 

не уникальное достижение биологической эволюции, а 

одно из выражений способности природы к 

самопознанию. Он представляет собой форму, в которой 

природа становится способной взглянуть на себя, 

сформулировать свои законы, предсказать собственное 

поведение, создать образы, отражающие её структуру. 

Это не абстрактная метафора, а конкретное проявление 

взаимосвязанности: человек не выходит за пределы 

природы, не противопоставляется ей, а является её 

орудием, частью той же цепи процессов, которая когда-

то породила молекулы, клетки, организмы, а затем — 

память, язык, мышление. 

 

Разум, таким образом, не возвышается над природой, а 

углубляет её, раскрывает её возможности и даёт ей 

способность к рефлексии. В человеке природа начинает 

различать свои формы, сопоставлять их, 

совершенствовать и направлять. Интеллект не нарушает 

хода вещей, он становится новым уровнем порядка — 

тем, на котором Вселенная перестаёт быть только 

наблюдаемой, но становится осмысленной, 

воссозданной внутри самой себя в виде знания, теории, 

символа. 

 

Ограниченность человеческого разума — не более чем 

временная и внешняя черта, обусловленная текущим 

уровнем развития, опытом, историческими 

обстоятельствами. Эти границы не являются 

абсолютными, поскольку сам интеллект, будучи 

порождением Вселенной, несёт в себе её свойства, её 

направленность к расширению, её способность к 

самоуглублению. Структура мышления не возникла на 



Борис Кригер 

 

24 

пустом месте и не навязана реальности снаружи — 

напротив, она органически вплетена в ткань мироздания, 

построена из тех же принципов, по которым движется 

космос, развивается материя, распространяется энергия, 

организуется информация. Механизмы, по которым 

разум мыслит, дышат законами той же природы, которая 

породила поля, константы, ритмы и формы. 

 

Интеллект, сформировавшийся в рамках этих условий, 

не может быть чужд тому миру, в котором он возник, как 

не может быть чужд телу его собственный нерв. Он 

воспроизводит, на своём уровне, симметрии и 

противоречия, множественность и порядок, аналогии и 

различия, уже заложенные в структуре космоса. Именно 

поэтому мысль способна не только отражать, но и 

предугадывать, проникать в ещё не открытое, выявлять 

скрытые уровни — она действует не вслепую, но по 

родству, по внутреннему совпадению форм. Не случайно 

разум способен создавать абстрактные системы, которые 

потом подтверждаются в опыте, как будто уже были 

вписаны в глубины самой реальности. 

 

Это позволяет видеть мышление не как инструмент с 

заданными пределами, но как процесс, способный 

бесконечно раздвигать рамки собственного применения. 

Разум не достигает некоей окончательной границы — он 

всегда открыт, всегда остаётся возможным для нового, 

поскольку его основа — это не свод правил, а 

способность к преобразованию, к перестройке, к 

включению в себя новых уровней сложности. Его 

потенциал — не в том, что он всё знает, а в том, что он 

способен бесконечно узнавать, отражая бесконечность, 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   25 

из которой сам возник. И в этом нет ничего 

удивительного: продукт бесконечной системы не может 

быть конечным по сути, даже если его проявления пока 

ограничены формой, временем, телом. 

 

Такое понимание снимает противопоставление между 

человеком и космосом, между разумом и материей. 

Разум — это не предел, а окно, через которое сама 

Вселенная продолжает смотреть на себя. 

Сознание и Вселенная не существуют в разрыве, не 

образуют противоположных начал, между которыми 

пролегает граница. Они соединены в непрерывный 

континуум, в котором мысль не стоит отдельно, но 

вырастает из самой субстанции бытия, как внутренняя 

способность этого бытия распознавать собственную 

форму. В этом континууме интеллект проявляется как 

высшая степень упорядоченности, как возможность 

Вселенной не просто быть, но знать, что она есть. 

Осознание не навязывается реальности извне, не 

добавляется к ней как нечто чуждое, — оно оформляется 

из её же внутренней динамики, как ветвь прорастает из 

дерева, не противопоставляясь корню. 

 

Потому и сам процесс познания — это не акт произвола, 

не случайный выбор или индивидуальная конструкция. 

Он не создаёт то, чего не было, но освещает уже 

существующее, делает явным скрытое, выстраивает то, 

что изначально было связано, но оставалось 

неразличимым. Мысль обнаруживает, не выдумывает; 

она следует за структурой, а не выстраивает её из 

воображения. Даже самые абстрактные идеи, даже 



Борис Кригер 

 

26 

построения, кажущиеся оторванными от эмпирической 

действительности, находят потом отклик в реальном, 

словно Вселенная отвечает на зов, словно она и ожидала, 

что нечто, заключённое в ней самой, будет наконец 

названо, понято, высказано. 

 

Такое познание становится не выражением человеческой 

воли, а частью объективного процесса, в котором 

природа обретает голос. Разум — это не субъект, 

противостоящий объекту, а сам объект, ставший 

способным к осмыслению. Нет нужды разделять мир на 

наблюдаемое и наблюдающее, когда становится ясно, 

что наблюдение и есть способ, которым Вселенная 

открывает своё внутреннее строение. Размышление, в 

этой связи, предстает как акт сопричастности, а не 

отстранённости: тот, кто мыслит, не выходит за пределы 

мира, но продолжает его изнутри, следуя тем же линиям, 

по которым движется свет, формируются поля, 

складываются ритмы. 

 

В этом континууме исчезает конфликт между 

внутренним и внешним, между материей и сознанием. 

Всё становится различными гранями единого процесса 

— процессa, в котором Вселенная не только существует, 

но и приходит к пониманию своей формы, своей 

глубины, своей бесконечности. 

 

 

Каждое усилие мысли, направленное на постижение или 

созидание, в своей основе не является актом 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   27 

произвольного творчества в пустоте, не разрывает ткань 

реальности и не нарушает её целостности. Напротив, 

такое усилие — это способ обнаружения, извлечение на 

поверхность того, что уже содержится в глубинах самой 

Вселенной. Подлинное открытие заключается не в 

изобретении, а в умении увидеть, что всегда было, но 

оставалось скрытым, неразличимым, неоформленным. 

Мысль, обращённая к непознанному, не вторгается, а 

слушает; не придумывает, а находит. 

 

Именно потому процесс интеллектуального 

проникновения в суть вещей и создания новых образов 

не исчерпывается индивидуальной инициативой — он 

всегда связан с отголоском чего-то большего, с откликом 

структуры самой реальности. Даже воображение, 

кажущееся свободным и беспредельным, движется 

вдоль линий, которые уже существуют, как лучи света 

идут по геометрии пространства. И чем тоньше, 

внимательнее, искреннее становится взгляд, чем глубже 

стремление проникнуть в суть, тем точнее в сознании 

начинает отражаться порядок, заложенный в 

мироздании. 

 

Интеллект, не обладая властью над реальностью, 

обладает способностью к сонастройке с ней. Он подобен 

поверхности воды, которая, колеблясь, улавливает 

очертания движущихся форм, отражая в себе даже то, 

что не видно напрямую. Эта способность к отражению 

не пассивна — в ней скрыта мощь распознавания, 

соединения и раскрытия. В каждом глубоком 

понимании, в каждой подлинной идее, в каждом образе 

или формуле, рождающихся в сознании, проявляется не 



Борис Кригер 

 

28 

фантазия, а резонанс с тем, что уже существует, хотя, 

быть может, ещё не получило имени. 

 

Так интеллект и становится не столько источником 

нового, сколько пространством, в котором скрытое 

становится явным. Чем точнее и честнее он следует за 

структурой мира, тем полнее он её отражает. Поэтому 

всякая подлинная мысль — это не столько создание, 

сколько откровение; не изобретение, а восстановление 

связи с уже существующей, но ещё не проявленной 

глубиной. И в этом стремлении к познанию сознание 

приближается к той точке, где оно само становится 

формой проявления Вселенной, её голосом, её 

вниманием к самой себе. 

Разум, возникший не случайно и не вопреки природе, а 

как продолжение её внутренней логики, не может 

оставаться в позиции отстранённого наблюдателя или 

автономного субъекта, лишённого связи с целым. Его 

появление в рамках эволюции материи — это не просто 

результат накопления сложности, но знак того, что в 

пределах Вселенной достигнут уровень, на котором 

становится возможной не только осмысленность, но и 

забота, участие, ответственность. Если мышление — это 

способ, которым Вселенная постигает себя, то логично 

заключить, что через разум в ней рождается и 

стремление к сохранению порядка, к поддержанию того 

равновесия, которое позволило самому разуму 

возникнуть. 

 

В этом смысле интеллект несёт в себе не только силу 

различать, формулировать и преобразовывать, но и 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   29 

обязанность — охранять ту структуру, частью которой 

он является. Он не нависает над природой, не смотрит на 

неё сверху, но включён в неё и несёт перед ней 

внутреннюю этическую нагрузку. Гармония, которую 

разум способен распознать, не должна оставаться лишь 

объектом созерцания — она требует продолжения, 

поддержания, восстановления там, где нарушена. 

Мысль, понявшая свою причастность к целому, не может 

не отозваться на вызов разрушения, не может безучастно 

смотреть на нарушение порядка, от которого сама 

зависит. 

 

Отсюда возникает другое понимание назначения 

интеллекта — не в отделении, не в противопоставлении 

себя миру, не в господстве и не в изоляции, а в раскрытии 

и развитии того единства, которое уже присутствует в 

основе всех вещей. Мысль, обретая подлинную зрелость, 

возвращается к целому не как растворение, а как 

осознанное совпадение с глубинным порядком. Именно 

в этом заключается её высшая задача: не разрушать 

различиями, а соединять в осмысленное целое, не 

властвовать, но гармонизировать, не отделять себя от 

мироздания, но стать выразителем его совершенства, 

продолжением его замысла — не в метафизическом, а в 

структурном, закономерном смысле. 

 

Так разум, завершивший круг от неведения к 

пониманию, становится органом космоса, который не 

только осознаёт, но и охраняет, не только распознаёт 

красоту и симметрию, но и стремится воплотить их в 

действиях, решениях, формах существования. И в этом 

стремлении реализуется не отдельная воля, а 



Борис Кригер 

 

30 

необходимость, вырастающая из самой природы 

мышления как формы участия во Вселенной. 

 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 

Dennett, D. C. (1991). Consciousness Explained. Little, 

Brown and Company. 

Goff, P. (2020). Galileo's Error: Foundations for a New 

Science of Consciousness. Pantheon. 

Hameroff, S., & Penrose, R. (2014). Consciousness in the 

universe: A review of the 'Orch OR' theory. Physics of Life 

Reviews, 11(1), 39–78. 

Langton, C. G. (1990). Computation at the edge of chaos: 

Phase transitions and emergent computation. Physica D: 

Nonlinear Phenomena, 42(1–3), 12–37. 

Mitchell, M. (2009). Complexity: A Guided Tour. Oxford 

University Press. 

Tononi, G. (2004). An information integration theory of 

consciousness. BMC Neuroscience, 5(1), 42. 

Whitehead, A. N. (1929). Process and Reality. Macmillan. 

Chalmers, D. J. (1996). The Conscious Mind: In Search of a 

Fundamental Theory. Oxford University Press. 

Tegmark, M. (2014). Our Mathematical Universe: My Quest 

for the Ultimate Nature of Reality. Knopf. 

Friston, K. (2010). The free-energy principle: A unified brain 

theory? Nature Reviews Neuroscience, 11(2), 127–138. 

Deacon, T. W. (2011). Incomplete Nature: How Mind 



Интеллект как продолжение структуры мироздания   

  

   31 

Emerged from Matter. W.W. Norton & Company. 

Cerullo, M. A. (2015). The problem with Phi: A critique of 

Integrated Information Theory. PLoS Computational 

Biology, 11(9), e1004286. 

Clark, A. (2008). Supersizing the Mind: Embodiment, 

Action, and Cognitive Extension. Oxford University Press. 

Dehaene, S. (2014). Consciousness and the Brain: 

Deciphering How the Brain Codes Our Thoughts. Viking. 

Friston, K. (2010). The free-energy principle: A unified brain 

theory? Nature Reviews Neuroscience, 11(2), 127–138. 

Goff, P. (2020). Galileo's Error: Foundations for a New 

Science of Consciousness. Pantheon. 

Langton, C. G. (1990). Computation at the edge of chaos: 

Phase transitions and emergent computation. Physica D: 

Nonlinear Phenomena, 42(1–3), 12–37. 

Mitchell, M. (2009). Complexity: A Guided Tour. Oxford 

University Press. 

Tononi, G. (2004). An information integration theory of 

consciousness. BMC Neuroscience, 5(1), 42. 

Kriger, B. (2025). Intelligence as a structural continuation of 

the cosmos: A critical evaluation of consciousness as a 

natural outcome of physical law. Global Science News. 


