
 

  



Борис Кригер 

 

2 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

 

НАСТОЯЩЕЕ 

ПРОШЛОЕ 

  
  
 

 

 

 

 

  



Настоящее прошлое 

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Настоящее прошлое 

  

Книга предлагает мыслить историю не через хронологию и не через событие, а 

через переживание: как внутреннюю структуру человеческого опыта, которая не 

знает чётких границ между «тогда» и «сейчас». Особое внимание уделено роли 

искусственного интеллекта как нового посредника между человеком и 

прошлым, как инструмента, способного собирать микроследы, распознавать 

забытые контексты и даже моделировать утраченные формы восприятия. 

Главная идея — в утверждении, что прошлое не просто сохраняется в 

памятниках и документах, но живёт в настоящем: в языке, в привычках, в 

телесной памяти. И прежде чем говорить от имени истории, прежде чем 

интерпретировать, классифицировать, раскладывать по эпохам — нужно 

остановиться и почувствовать её присутствие. Не как архив, а как дыхание. 

Это не учебник и не хроника. Это книга о том, как слышать то, что не сказано, 

как различать время в его глубине, как быть рядом с тем, что кажется давно 

ушедшим — и понять, что оно всё ещё здесь. 

 

 

 

 

 

 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

НАСТОЯЩЕЕ ПРОШЛОЕ 

Океан прошлого простирается далеко за границы того, 

что принято называть историей. Известная история — 

лишь тонкая плёнка, натянутая над бездонной глубиной, 

где множество человеческих жизней, поколений, миров 

— исчезли, не оставив за собой ни надписей, ни 

строений, ни форм, которые можно было бы уверенно 

интерпретировать. Если человек в современном виде 

существует сотни тысяч лет, то большая часть его бытия 

остаётся вне поля зрения, не только из-за отсутствия 

следов, но и потому, что само мышление о прошлом 

выстроено на сужении: оно предпочитает измеримое, 

оформленное, пригодное для включения в схему. Всё, 

что не вписывается — отбрасывается, превращаясь в 

молчание. 

 

Но ведь это молчание не означает пустоту. Оно не есть 

отсутствие жизни. Напротив — это пространство 

возможного, насыщенное событиями, привычками, 

опытом, который мог быть столь же насыщенным, как и 

любой «документированный» период. Люди жили, 

строили, разрушали, любили, верили, сомневались, 

искали. Но то, что осталось от них — камень, дерево, 

тень на песке — оказалось недостаточным для 

включения в официальную структуру истории, и потому 

было переименовано в «доисторическое», словно бы 

отделённое от всего человеческого. Такое разделение — 

искусственное, созданное не временем, а логикой 

интерпретации, которая предпочитает называть 

историей лишь то, что подтверждено надписью, 

расчетом, архитектурой, следом, которому можно дать 

дату и подпись. 



Настоящее прошлое 

  

   5 

Однако сам ход времени не знал этих делений. Он тек 

единообразно, насыщая собой тела, жесты, ритуалы. И 

возможно, в те исчезнувшие века, которые не оставили 

письменности, происходили открытия не менее 

значимые, чем изобретение алфавита; возможно, были 

построены формы со-бытия, не требовавшие стен; 

возможно, речь передавала больше, чем позднее могла 

сохранить книга. Но эти формы не распознаются 

археологическим аппаратом, и потому отвергаются, как 

будто их не было вовсе. 

 

Необходим иной взгляд — интегративный, связующий, 

воспринимающий множественность времён не как 

череду сменяющихся «уровней развития», а как 

сложную сеть параллельных опытов, часть которых 

оказалась за пределами осязаемого. Такой подход 

требует отказа от доминирующей периодизации, 

основанной на грубых внешних признаках — будь то тип 

орудия, материал сосудов, остатки постройки. Эти 

элементы не выражают полноту мира, в котором они 

были созданы, и, тем более, не объясняют его. Они 

становятся символами лишь потому, что удобно 

вписываются в систему координат, придуманную позже, 

без учёта того, что время — не шкала, а поле, в котором 

движутся смыслы, страхи, ощущения, непереводимые в 

форму. 

 

Интегративное мышление о прошлом не предполагает 

отказ от науки, но требует открытия к иным ритмам: к 

времени, где важны не этапы, а состояния; где неважно, 

в каком тысячелетии сказано слово, если оно несёт в себе 

суть человеческого восприятия. Оно требует включения 



Борис Кригер 

 

6 

в историческое поле всего множества следов — прямых, 

косвенных, символических, чувствованных — и работы 

с ними не как с доказательствами, а как с голосами, 

каждый из которых может звучать, даже если кажется, 

что уже давно замолчал. 

 

История в этом понимании становится не хронологией, а 

воспроизведением не только того, что оформлено, но и 

того, что было не рассказано, не понято, не включено. 

Тогда океан прошлого не пугает своей безмерностью, а 

зовёт — как глубина, в которой ещё возможно различить 

движение. Не для объяснения, а для сопричастности. 

 

История, какой её привыкли изучать, изобилует 

допущениями, натяжками, пустотами и условностями. 

Однако это вовсе не повод отказываться от неё или 

смотреть на неё с разрушительной позицией. Эта книга 

не направлена против истории как науки — напротив, 

она исходит из уважения к её труду, её роли в 

сохранении памяти и формировании представлений о 

мире. Но она также настаивает на важном различении: 

то, что мы изучаем под именем «история», — это не 

прошлое как таковое, а наше представление о нём. 

Образы, схемы, реконструкции, нарративы — всё это 

порождения сознания, пытающегося осмыслить то, чего 

уже нет. 

 

И в этом нет ничего пугающего. Это не ошибка и не 

заблуждение, а необходимое условие самой 

возможности говорить о прошлом. История, какой она 

стала, — удобный и в высшей степени эффективный 



Настоящее прошлое 

  

   7 

способ коллективной ориентации в потоке времени. Без 

этой конструкции не было бы общего языка, не было бы 

культурной памяти, не было бы базиса для понимания 

себя в разрывах и преемственности. Потому у каждого 

человека — пусть и наивное, приблизительное — живёт 

в сознании какое-то представление о древности: о 

первобытности, об империях, о катастрофах, о восходах 

и закатах. Эти представления не точны, но они 

структурируют восприятие и позволяют вступать в 

диалог. 

 

Тем не менее, за пределами этого удобного нарратива 

существует нечто иное — полифоническое, 

многослойное, многоканальное прошлое, которое не 

укладывается в привычные схемы. Оно не выстроено по 

эпохам, не стремится к смысловой цельности, не 

поддаётся линейному изложению. Это прошлое, в 

котором сосуществуют противоречащие друг другу 

формы знания, ритмы жизни, ощущения времени и 

пространства. Оно живо в нестыковках источников, в 

бытовых деталях, в странных совпадениях и в молчании. 

Оно не умещается в учебник, но продолжает 

существовать — фоново, упруго, ускользающе. 

 

Проблема в том, что у нас пока нет достаточного 

инструментария, чтобы исследовать это другое прошлое 

с той же степенью эффективности, с какой изучается 

история событий, властей и документов. Методы, 

которыми пользуется традиционная наука, хороши для 

определённого типа материала, но они с трудом 

справляются с тем, что противится фиксации. Именно 

здесь, на границе между сказанным и несказуемым, 



Борис Кригер 

 

8 

возникает необходимость нового инструмента — 

союзника, способного анализировать сложные 

взаимосвязи, выявлять скрытые структуры, распознавать 

слабые сигналы. 

 

Таким союзником становится искусственный интеллект. 

Его роль не в том, чтобы заменить историка, а в том, 

чтобы открыть новые пути к пониманию, расширить 

диапазон возможного, обратить внимание на то, что 

прежде терялось в потоке. Он не даст истину, но 

поможет иначе задавать вопросы, иначе собирать, 

классифицировать, синтезировать. Именно поэтому и 

необходима эта дискуссия — не как критика истории, а 

как приглашение к её пересмотру. Не разрушение, а 

расширение горизонта. Не отказ от прошлого, а попытка 

услышать его в тех регистрах, которые прежде 

оставались недоступны. 

 

Прошлое не уходит бесследно, растворяясь в тумане 

времени — оно вплетается в настоящее, прорастая в нём 

незримыми корнями, и обретает вторую жизнь в мыслях, 

образах, в интонациях сегодняшнего дня. Каждое 

воспоминание, как отпечаток на влажной глине, 

оставляет след, который, засыхая, становится частью 

общей формы, но не исчезает бесследно. История, в 

своём подлинном облике, не есть лишь перечень дат, 

смена правителей или последовательность битв, 

завершившихся победами или поражениями. Она живёт 

в промежутках между словами, в настроениях, скрытых 

под поверхностью хроник, в дыхании эпохи, которое ещё 

можно уловить, если прислушаться внимательно. 



Настоящее прошлое 

  

   9 

 

Попытка восстановить прошлое сродни воссозданию 

забытой мелодии по едва различимому эху. Оно не 

хранится где-то вне времени, не ожидает своего часа, 

чтобы быть извлечённым как книга с полки. Оно 

постоянно переписывается, преображаясь под взглядом 

современности, искажается, подчиняясь её нуждам, 

вбирает в себя страхи, желания и предвзятости тех, кто 

наделяет его голосом. Потому каждый нарратив — это 

не окно в прошлое, но зеркало, отражающее настоящее. 

Лишь взглянув в него, можно понять, какими мы хотим 

видеть прежние времена, а не какими они были. 

 

В стремлении упростить, сделать понятным и стройным, 

повествование придаёт событиям завершённость, 

которой те изначально не обладали. Размытые границы 

сменяются чёткими линиями, сложные мотивы 

выстраиваются в прямую цепочку причин и следствий, а 

человеческие судьбы редуцируются до функций в 

сценарии. Ложь здесь не всегда прямолинейна — она 

может быть мягкой, почти ласковой, навязывающей 

несуществующую логичность или эмоциональную 

убедительность. Со временем вымысел укореняется так 

прочно, что даже подлинные источники начинают 

казаться сомнительными, если они не вписываются в 

общепринятый образ. 

 

Принимая повествование как данность, легко забыть, что 

история — это нечто большее, чем сказанное о ней. Это 

множество неуслышанных голосов, тени событий, 

оставшихся за рамками официальной памяти, это ткань, 



Борис Кригер 

 

10 

в которой важны не только нити, но и пустоты между 

ними. Погружаясь в эту живую материю, становится 

ясно: подлинное прошлое нельзя просто прочитать — 

его необходимо вновь пережить, заново осмыслить, 

освобождая от наслоений интерпретаций, извлекая из 

глубин смысл, ещё не утративший подлинности. 

Всякая наука, стремясь к точности, неизбежно опирается 

на допущения — формальные упрощения, 

предварительные условия, которые позволяют 

выстроить модель, пригодную для анализа. И если в 

математике или физике эти допущения можно 

формализовать и подвергнуть проверке, то история 

строится почти целиком из них, при этом оставаясь 

наукой о человеческом опыте, не поддающемся 

строгому измерению. Историк, рассказывая о прошлом, 

всегда исходит из обобщения, даже когда говорит о 

единичном случае — потому что сам выбор факта, его 

интерпретация, контекстualизация уже есть решение, 

принятое в условиях ограниченности знания и 

необходимости связывать события в последовательный 

рассказ. 

 

Каждое утверждение о прошлом — будь то датировка, 

мотив поступка или значение какого-либо явления — 

опирается на совокупность умозаключений, 

предположений, аналогий, зачастую построенных на 

неполных источниках. Не существует прямого доступа к 

намерениям ушедших людей, к их внутреннему миру, к 

полной картине происходящего. Всё, что доступно — 

это следы: письма, надписи, предметы, судебные 

документы, фрагменты летописей, архитектурные 

остатки. Из этих обломков собирается картина, и в ней 



Настоящее прошлое 

  

   11 

всегда будет нечто додуманное, домысливаемое, 

восполняемое на основании логики, свойственной 

самому историку или той культуре, в которой он живёт. 

 

История неизбежно становится рассказом, а любой 

рассказ требует структуры, завершённости, связи между 

частями. Чтобы выстроить связную картину, приходится 

объединять разрозненные факты в «эпохи», придавать 

событиям смысл, выстраивать причинно-следственные 

связи. Но жизнь никогда не двигалась по линиям, 

чертящимся на бумаге. И это противоречие — между 

хаотической природой жизни и упорядочивающей 

функцией рассказа — делает историческое знание 

особенно хрупким. Оно всегда балансирует между 

стремлением понять и невозможностью точно 

воспроизвести. 

 

При этом историк не выдумывает, а реконструирует — с 

осторожностью, с опорой на факты, но всегда в рамках 

тех смыслов, которые доступны его времени. 

Современные подходы позволяют делать более тонкие 

реконструкции, учитывать множество факторов, 

заглядывать в повседневность, различать социальные 

роли, слышать голоса, прежде игнорируемые. Но всё это 

всё равно остаётся попыткой говорить от лица прошлого, 

не имея его языка полностью. 

 

Именно поэтому история — не просто дисциплина, 

фиксирующая, «что было», а постоянный разговор с тем, 

что ускользает, но не исчезает. Каждое новое поколение 

будет рассказывать ту же самую историю по-другому — 



Борис Кригер 

 

12 

не из-за капризов, а потому что видит её в новом свете, с 

иного угла, через другой опыт. Обобщения, допущения, 

нарративные приёмы — неотъемлемая часть этого 

процесса. Без них невозможно строить историческое 

знание, но важно помнить, что за каждым из этих 

приёмов скрывается жизнь — не схема, не диаграмма, а 

жизнь со всей её сложностью, случайностью и 

внутренним напряжением. 

 

Поэтому честный взгляд на историю требует не отказа от 

обобщений, а понимания их природы. Надо уметь 

распознавать, где начинается обобщение и где 

заканчивается фактическая основа, не теряя при этом 

способности чувствовать внутреннюю правду тех, чья 

жизнь оставила на поверхности времени лишь бледный 

след. История, оставаясь наукой, всегда будет 

родственной искусству — и не в вымысле, а в том, как 

бережно и точно нужно обращаться с реальностью, 

которую невозможно повторить, но можно попытаться 

услышать. 

Складывается впечатление, будто сами хранители 

исторической памяти, обладая ключами к прошлому, 

иногда боятся отпереть те двери, за которыми 

открывается не стройная панорама событий, а пестрая, 

подвижная, местами противоречивая картина, не 

желающая укладываться в чёткие параграфы и схемы. 

Настоящая история слишком рваная, слишком живая, 

чтобы быть удобной. Она не ведёт себя как послушный 

текст, не подчиняется нарративным законам, не 

позволяет выстроить универсальные объяснения. И, 

быть может, именно по этой причине часть 

исследователей охотнее занимается упорядочиванием, 



Настоящее прошлое 

  

   13 

чем вглядыванием. 

 

Проще говорить об эпохах, стилях, великих переменах, 

чем разбирать каждодневную суету тех, кто, по сути, и 

создавал ткань времени — людей без имени, без титулов, 

без определённого влияния, но с жизнью, полной страха, 

надежд, упрямой любви и мелких решений, которые в 

совокупности значили не меньше, чем декреты и 

манифесты. В этой жизни нет героического пафоса, зато 

есть многое, что нарушает стройность 

историографического повествования. Условности, 

схемы, устойчивые концепции — всё это начинает 

рассыпаться, когда история перестаёт быть 

ретроспективной конструкцией и оборачивается в лицо 

человека, для которого не существовало слова 

«историческое», потому что он просто мёрз, скучал, 

завидовал, жалел, ненавидел и молился. 

 

Боязнь подлинной неоднородности прошлого — это не 

отказ от правды, а скорее стремление удержать контроль 

над тем, что не поддаётся окончательному осмыслению. 

Ведь признать, что в истории нет единого пути, нет 

абсолютного вектора, значит признать невозможность 

окончательной формулы. А наука, по самой своей 

природе, стремится к структуре. В этом и возникает 

напряжение: между хаосом живого прошлого и 

порядком академического описания. 

 

Когда историк сталкивается с источником, который не 

подтверждает господствующую концепцию, когда 

частное нарушает общую картину, возникает соблазн 



Борис Кригер 

 

14 

отодвинуть это «лишнее» в сторону — как исключение, 

как отклонение. Но, по правде, вся история и состоит из 

таких «исключений». Люди никогда не жили по 

теоретическим моделям. Они не подчинялись 

идеологическим схемам и не следовали культурным 

программам. Они сочетали несовместимое, верили и 

сомневались одновременно, могли жить сугубо в рамках 

церковного календаря и при этом продавать 

заговорённые травы, осуждать еретиков и, тайно, читать 

книги, написанные ими. Такая жизнь слишком сложна, 

чтобы быть удобной тем, кто ищет закономерности. 

 

И всё же именно в этой сложности — правда. Не в том, 

что можно свести к понятному, а в том, что ускользает, 

что заставляет снова и снова пересматривать казавшееся 

установленным. История не музей и не архив в чистом 

виде — она живёт в зыбкости, в несовпадении, в 

перекрёстках. И, может быть, лишь тот, кто готов 

отказаться от упрощения, кто не боится признать 

неполноту знания, может приблизиться к тому, что на 

самом деле произошло — не как к фактам, а как к 

дыханию ушедших миров. 

 

Человек прошлого не был ни примитивным 

наблюдателем великих свершений, ни несмышленым 

пешеходом истории. Он жил в своей полноте, владел 

своим временем так, как возможно владеть лишь тем, что 

не подлежит сравнению. Его разум не уступал нашему 

— просто был устроен иначе, ориентировался на другие 

координаты, питался иными образами, задавал иные 

вопросы. Он не оглядывался назад, потому что прошлое 

для него было родовой памятью, укоренённой в обрядах, 



Настоящее прошлое 

  

   15 

в рассказах, в тени умерших. Он не стремился в будущее, 

потому что оно ещё не носило оттенка абстракции, оно 

было конкретным: соберётся ли урожай, доживёт ли 

младший сын до весны, примет ли господин прошение. 

 

Все разговоры о «глупости» или «наивности» людей 

прежних столетий — это всегда суждение с высоты, 

которой на деле не существует. Ни один человек 

прошлого не знал, что живёт в «прошлом». Он жил в 

настоящем — единственно доступном измерении, где 

происходили его выборы, его трагедии, его радости. 

Каждый день для него был полем, на котором 

разворачивалась судьба. И ни одна из этих жизней не 

была черновиком для того, что стало потом. Напротив, 

всё, что существует сегодня, выросло на основе тех 

решений, того понимания мира, которое было 

единственно возможным в ту минуту, когда оно 

осуществлялось. 

 

Люди прошлого были не менее сложны в своих 

переживаниях, в своих привязанностях, в своих страхах. 

Они умели чувствовать острее, чем принято думать: долг 

и стыд, радость и верность, страх перед проклятием, 

нежность к детям, ужас от брошенной молитвы. Они 

выстраивали целые миры, в которых всё имело смысл, и 

этот смысл не был условным — он был внутренне 

непреложным. Это не было «восприятие мира в 

темноте», это была другая светимость — иная, но не 

менее осмысленная. 

 

Размышляя о них, невозможно использовать мерки 



Борис Кригер 

 

16 

прогресса, потому что в их мире прогресс не был целью. 

Истинное не измерялось количеством знаний, оно 

измерялось близостью к установленному порядку, к 

божественному замыслу, к родовой линии. Их 

внутренний опыт строился не на том, чего они не знали, 

а на том, во что они верили. И эта вера — не обязательно 

религиозная — создавала целостность, которой подчас 

не хватает современности. Их время было податливо не 

новостям, а ритуалам, не потоку, а устойчивости, не 

сомнению, а циклу. И в этом они были сильны: не 

знанием, а полнотой своего присутствия в собственной 

жизни. 

 

Нас тогда не было — не было наших представлений, 

наших тревог, наших цифровых следов. И потому 

бесполезно судить их с позиции того, что мы знаем 

теперь. Наше знание не делает нас лучше, оно делает нас 

другими. И когда осознаётся, что каждый, кто жил до 

нас, держал в руках своё настоящее с такой же полнотой, 

как мы держим своё, возникает уважение не к формам, а 

к самой возможности быть — в то время, в той одежде, с 

теми словами, с теми решениями, за которые уже никто 

не объяснится. 

 

Истинное постижение прошлого требует не просто 

знакомства с фактами или поверхностного чтения 

хроник, а вхождения в ту ткань бытия, из которой были 

сотканы мысли, страхи и надежды людей давно 

ушедших эпох. Чтобы приблизиться к пониманию 

подлинной истории, следует отказаться от стремления 

видеть в ней только последовательность событий и 

вместо этого попытаться вслушаться в пульс времени, 



Настоящее прошлое 

  

   17 

звучащий в письмах, дневниках, рассказах очевидцев и 

забытых трактатах, едва различимый за налётом 

интерпретаций и позднейших переосмыслений. 

 

Погружаясь в хроники, стоит не выискивать 

подтверждение современным взглядам, а позволить себе 

раствориться в логике чужого мира, приняв его 

несовпадение с привычным укладом как свидетельство 

подлинности. Важно не торопиться с оценками, ведь 

суждения, рождённые в другой эпохе, не обязаны быть 

удобными, справедливыми или понятными. Только 

позволив прошлому говорить на своём языке, можно 

приблизиться к пониманию его сути. 

 

Чтение архивных материалов требует особого настроя: 

следует подолгу вглядываться в строки, словно в лицо 

давно умершего, различая за сухими формулировками 

дыхание времени, отражённое в оборотах речи, в выборе 

слов, в ритме повествования. Неподдельный интерес к 

бытовым деталям, к случайностям и мелочам, обычно 

ускользающим из официальной истории, может дать 

больше понимания о духе эпохи, чем любые учебники. 

Когда читается старинная инвентарная опись, где 

перечисляются кухонные утвари, ткани, подсвечники и 

книги, в этом сухом перечне начинает проступать жизнь 

— медлительная, размеренная, пронизанная заботами, 

далекими от современных, но удивительно 

узнаваемыми. 

 

Особое значение приобретает медленное, вдумчивое 

чтение тех текстов, что не были созданы с намерением 



Борис Кригер 

 

18 

остаться в вечности: черновиков, заметок, кулинарных 

книг, судебных протоколов. Именно в них проступает 

настоящая ткань времени — несовершенная, живая, 

лишённая намеренного величия. Важно не просто 

прочитать, но вообразить — воссоздать в сознании 

улицы, запахи, звуки, движение, осанки прохожих, 

рассветы над городами, которых больше нет, и вечерние 

огни, освещавшие дома, ставшие давно руинами. 

 

Чем больше оказывается погружённости в ту 

материальность, из которой возникали поступки, тем 

ближе становится ощущение внутренней логики чужого 

мира. История перестаёт быть набором имён и дат, 

превращаясь в сложное, противоречивое, подвижное 

поле чувств, страстей, амбиций и мечтаний. И только 

тогда, когда граница между прошлым и настоящим 

начинает терять чёткость, возникает то редкое чувство 

сопричастности, когда чужая судьба ощущается не как 

нечто далёкое, а как часть общего пространства, в 

котором всё связано, всё переплетено, всё имеет 

продолжение. 

 

Развитие искусственного интеллекта и создание всё 

более сложных виртуальных реальностей позволяют 

сегодня подойти к реконструкции прошлого с 

точностью, ранее недоступной даже самым вдумчивым 

исследователям. Машины, способные обрабатывать 

миллионы разрозненных данных, выстраивают из хаоса 

обрывков, отрывочных записей, фрагментарных 

свидетельств почти живую ткань событий, позволяя не 

только анализировать, но и буквально ощущать 

атмосферу исчезнувших эпох. Когда система, способная 



Настоящее прошлое 

  

   19 

учитывать климатические условия, уровень 

освещённости, архитектурные особенности улиц, звуки, 

запахи и повседневные маршруты, воссоздаёт город 

прошлого, происходит не просто моделирование, а 

рождение почти осязаемой версии истории, где можно не 

только наблюдать, но и участвовать. 

 

Виртуальные пространства дают редкую возможность не 

смотреть на прошлое извне, как это делают 

традиционные музеи или архивы, а входить в него, как 

входят в дом — осторожно приоткрывая дверь, 

вглядываясь в обстановку, различая голос уличного 

торговца или скрип половиц в коридоре. Персонажи, 

созданные с учётом антропологических данных, 

социальных ролей, мимики, поведенческих паттернов, 

начинают действовать в соответствии с логикой своего 

времени, а не с современными ожиданиями. Они не 

только говорят на забытых диалектах, но и смотрят на 

мир через призму представлений, давно утративших 

актуальность, тем самым заставляя посетителя или 

исследователя не просто наблюдать, а адаптироваться к 

чуждому мышлению, подстраиваться под него, как под 

особый ритм дыхания. 

 

Когда искусственный интеллект собирает сведения о 

питании, моде, болезни, плотности населения, 

экономических связях и даже особенностях погоды в 

определённые сезоны конкретного года, он формирует 

не просто фон, а внутреннее пространство событий, в 

котором разворачивается жизнь. И чем больше 

становится данных, тем сложнее и глубже становится 

этот внутренний мир. Люди прошлого перестают быть 



Борис Кригер 

 

20 

абстракциями, превращаясь в тех, кто жил, страдал, 

радовался и выбирал между возможным и невозможным. 

Такое воссоздание не избавляет от необходимости 

вдумчивого осмысления, наоборот — оно требует от 

наблюдателя способности чувствовать нюансы, 

различать культурные коды, не навязывая своих оценок. 

Оказавшись среди жителей давно исчезнувшей деревни 

или на шумной площади средневекового города, где всё 

— от запахов до жестов — говорит на языке другого 

века, невозможно остаться прежним. Этот опыт 

проникает в сознание, нарушая границы между тем, что 

было, и тем, что есть, позволяя прошлому говорить в 

настоящем без посредников, без интерпретаторов, без 

предвзятых нарративов. 

 

И если когда-то история была замкнута в книгах и 

музейных залах, то теперь она выходит за пределы 

плоских изображений и письменных строк, становясь 

пространством, в которое можно войти, как входят в сон, 

не отличая вымысел от былого, но тем яснее понимая, 

что память человечества гораздо богаче и многослойнее, 

чем принято думать. 

 

Именно это и притягивает сильнее любых 

мифологических переложений, пусть даже облечённых в 

звучные образы и драматические повороты. Настоящий 

интерес пробуждается не в повторении извечных 

сюжетов, где герои вновь и вновь совершают одни и те 

же поступки, подчиняясь неизменному ходу архаичных 

сценариев, а в попытке услышать голос живого человека 

— не вымышленного персонажа, а реального участника 



Настоящее прошлое 

  

   21 

того мира, где всё складывалось иначе. Что думал он, 

открывая глаза на рассвете? Как ощущал время, когда 

стрелки часов ещё не стали главным мерилом жизни? 

Какие чувства вызывали у него запах свежевыпеченного 

хлеба, звон колоколов в пасмурный вечер, чьи слова 

звучали в ушах перед сном, и что представлялось ему 

под словом «завтра»? 

 

Прошлое оказывается насыщенным не только 

событиями, но и внутренними мирами, почти 

неуловимыми без бережного, внимательного 

вглядывания. Каждый из таких миров — не просто 

страница в летописи, а целая вселенная восприятий, не 

похожих на сегодняшние. Важно не только понимать, 

как всё происходило, но и ощутить, что значило «быть» 

в ту эпоху: каким казался свет, что означала честь, как 

переживались болезни, как строилось представление о 

границах жизни и смерти. Люди смотрели на себя иначе 

— в зеркале веры, страха, предрассудков или надежды 

— и это «иначе» заслуживает большего внимания, чем 

любые легенды, сложенные задним числом. 

 

История не сводится к датам, битвам и сменам 

правителей. История — это прежде всего люди, а значит, 

чувства, страхи, надежды, способы мышления, то, что 

казалось самоочевидным и то, что было табу. Чтобы 

постичь прошлое по-настоящему, недостаточно знать, 

что произошло. Нужно понять, как это воспринималось, 

что чувствовал человек в ту эпоху, чего он боялся, на что 

надеялся, что считал чудом, а что — наказанием. 

 



Борис Кригер 

 

22 

Так появляется поле, которое можно назвать 

исторической психологией. Это не просто попытка 

применить современные психические категории к 

древним людям, но скорее попытка ощутить, какими 

были сами механизмы сознания в другие эпохи. Ведь 

структура души — не константа. Она формируется 

культурой, языком, мифологией, отношением к телу, 

смерти, детству, Богу. 

 

Удивительно, но понятие детства как отдельного 

периода жизни — изобретение позднего Средневековья. 

До этого ребёнок воспринимался как маленький 

взрослый, существо без права на автономию и без особой 

психологической значимости. Филипп Арьес в своих 

трудах показал, как изменялось это восприятие, как 

культура постепенно начала признавать детство не 

просто физиологическим фактом, а особым внутренним 

состоянием. 

 

А как менялось восприятие смерти? Что значила смерть 

для крестьянина XI века и для врача XXI? Когда именно 

появилась идея, что смерть — это несправедливость, 

которую надо побеждать, а не неотвратимая данность, 

вплетённая в ритм жизни? 

 

Историческая психология — это также и психология 

толпы, войн, религиозного экстаза, веры в чудеса, 

восприятия наказаний и болезней. Это попытка 

услышать голос эпохи не в документах, а в шепоте 

внутренних переживаний. Это работа на границе 

психоанализа, культурной антропологии и истории. 



Настоящее прошлое 

  

   23 

 

Норберт Элиас исследовал, как менялись нормы 

приличий, стыд, контроль над телом. Его работы 

показывают, что даже такие "естественные" вещи, как 

проявление эмоций, обнажённость, способы еды — это 

исторически изменчивые формы, отражающие 

структуру власти и степень внутренней дисциплины. 

 

Можно ли почувствовать, что думал древний человек, 

глядя в ночное небо? Можно ли восстановить тот образ 

времени, в котором он жил — не линейное течение 

часов, а круг, миф, вечное возвращение? 

 

Историческая психология — это не просто наука. Это 

эмпатия к ушедшему. Это попытка преодолеть барьер 

веков и сказать: "Я не знаю точно, как ты жил. Но я хочу 

понять. Я не хочу судить тебя — я хочу услышать". 

 

Если в обычной истории мы изучаем, что происходило, 

то в исторической психологии мы спрашиваем: что это 

значило для тех, кто это переживал? 

 

Когда удаётся восстановить не только обстановку, но и 

внутренние ориентиры ушедших времён, становится 

заметно, насколько тонкой и сложной была система 

представлений даже у самого незаметного человека. 

Представление о себе в потоке времени — о своих 

предках, о боге, о грядущем — формировалось из тысяч 

обрывков, церковных проповедей, разговоров в лавках, 

народных песен, случайных слухов, дореволюционных 



Борис Кригер 

 

24 

газет, замусоленных книг. Всё это складывало образ 

мира, в котором будущее никогда не было абстрактным. 

Оно ощущалось — в урожае, в здоровье детей, в приходе 

письма, в грозе на горизонте, в случайной фразе 

чиновника. И в этом будущем — непредсказуемом, 

пугающем, но всё же желанном — жил тот, кто сейчас 

живёт здесь. 

 

Осознание того, что нынешнее бытие не просто следует 

за прошедшим, а продолжает его, сплетается с ним, 

становится особенно острым в те моменты, когда 

удаётся прикоснуться к подлинной, не приукрашенной 

ткани прошлого. Не великие речи правителей и не 

финальные акты сражений становятся тогда важными, а 

то, как простой человек думал о себе, как называл свой 

страх, какую мечту нёс сквозь серые дни. Всё это не 

исчезло, не растворилось бесследно, а осталось в 

привычках, в языке, в самой интонации настоящего, где 

каждое движение несёт в себе следы давних решений, 

чужих тревог, надежд, что теперь сбылись или были 

забыты. 

 

Разделяя историю по векам, по сдвигам в 

представлениях о мире, о человеке, о власти, о долге, 

можно начать видеть не только смену декораций, но и то, 

как менялось само ощущение бытия. Чтобы избежать 

упрощения, следует не переносить на прошлое 

привычные категории оценки, не пытаться объяснить 

чужие поступки логикой сегодняшнего дня. То, что 

кажется очевидным теперь, тогда могло быть 

немыслимым. И наоборот — то, что воспринималось как 

неоспоримая истина, может показаться сегодня 



Настоящее прошлое 

  

   25 

наивным, жёстким или даже жестоким. Истинное 

различие скрыто не в событиях, а в восприятии, в самой 

структуре мышления. 

 

Считается, что в античности человек осмыслял своё 

место не как независимую индивидуальность, а как часть 

неразрывного космоса — стройного, иерархического 

мира, где каждому отведена роль, заданная природой и 

судьбой. Ценности формировались не через внутреннее 

«я», а через принадлежность к полису, к роду, к 

мужскому или женскому началу. Представления о 

времени были цикличными, жизнь воспринималась как 

возвращение, повторение, а не движение вперёд. 

Попытка оценить такое мировосприятие с позиции 

индивидуализма лишь затемняет суть. Чтобы 

почувствовать ту эпоху, надо войти в неё с готовностью 

отказаться от себя современного, перестать ждать от 

прошлого знакомых реакций, угасить привычное 

ощущение времени как линейного процесса. 

 

Считается, что средневековье — время, когда 

главенствовал образ мира как знака. Всё, что окружало 

человека, имело скрытый смысл: звезда, плод, болезнь, 

голос ветра — всё подчинялось символике, отсылающей 

к вечному. Человеческая личность была чем-то 

вторичным, временна́я жизнь — только путь, 

подготовка, испытание. Важным становилось не то, что 

чувствовалось, а то, что полагалось чувствовать. Эмоции 

контролировались верой, желания — догматами. И 

вместе с тем, это было время страстей, глубокой 

телесности, острого переживания боли и любви, яркой 

чувственности, тесно сплетённой с религиозным 



Борис Кригер 

 

26 

опытом. Понять средневекового человека — значит 

научиться воспринимать мир как постоянное 

напоминание о другом, большем, страшном и желанном. 

 

Историки утверждают, что эпоха Возрождения не просто 

вернула античные формы, а перевернула представление 

о месте человека. Впервые прозвучала мысль, что 

человек сам по себе ценен, что разум и стремление к 

познанию не противопоставлены божественному 

замыслу, а являются его частью. Человек начал 

вглядываться в себя, не как в несовершенное создание, а 

как в источник гармонии. Но и в этом пробуждении 

ощущался страх — перед возможной гибелью 

привычного мира, перед разрушением единой картины. 

Чтобы понять эту эпоху, нужно сочетать восхищение 

формой с тревогой за смысл, услышать за 

торжественными строками сонетов ноты сомнения, 

увидеть в стройных линиях картин намёк на хрупкость 

нового самосознания. 

 

Считается, что новое время принесло веру в прогресс, в 

силу разума, в возможность управлять природой и 

судьбой. Люди принялись измерять мир, создавать 

теории, строить империи. Но вместе с этим пришла и 

раздвоенность — между внутренним и внешним, 

личным и общественным. Появилось чувство 

отчуждённости, размежевания между человеком и 

природой, между душой и телом. Глубокая рефлексия, 

порой доходившая до болезненного самоанализа, стала 

важной чертой этого периода. И всё же, несмотря на все 

научные прорывы, во многих проявлениях оставалось 

многое от прежних эпох: религиозность не исчезала, 



Настоящее прошлое 

  

   27 

честь ещё значила больше жизни, а семья оставалась 

опорой не из-за чувства, а из-за долга. 

 

Просвещение стремилось очистить мышление от 

предрассудков, но само стало заложником собственных 

иллюзий — веры в абсолютную рациональность, в 

универсальность моральных норм, в победу разума над 

страстью. Чтобы не попасть в ловушку наивного 

восхищения этой эпохой, нужно помнить, что за её 

витринной светскостью скрывались страхи, 

предубеждения, насилие и глубинные неравенства. 

Важно видеть не только декларации, но и 

повседневность, в которой жили люди — со своими 

сомнениями, ошибками, жестокостью, попытками 

любить и быть услышанными. 

 

XIX век принёс ощущение времени как стремительного 

движения. Ускорение стало не метафорой, а 

реальностью — в технике, в мысли, в общественной 

жизни. Личность стала ареною противоречий: тяга к 

свободе и тоска по устойчивости, бунт против устоев и 

одновременно поиск смысла в тех же устоях. Возникло 

новое понятие интимности, выросло внимание к деталям 

переживания. Люди стали фиксировать не только 

события, но и внутренние состояния. И всё же, даже в 

этом кажущемся приближении к современности, 

различия остаются значительными — и в ритме жизни, и 

в ощущении себя, и в том, какие слова человек выбирал, 

чтобы назвать одиночество, любовь, страх. 

 

Для тех, кто жил в прошлом, не существовало четких 



Борис Кригер 

 

28 

рамок времени, отделяющих одно столетие от другого, 

как не существовало мысли о себе как о частице «эпохи 

Возрождения» или «средневековья». Люди просыпались 

утром, шли на рынок, молились, влюблялись, боялись 

войны или безработицы, ждали вестей от родных, 

надеялись на урожай или опасались чумы — всё это 

было не частью культурного периода, а их настоящей 

жизнью, без всякой исторической стилизации. Они не 

чувствовали себя представителями будущей культурной 

формации. Они просто жили, вдыхая воздух своего дня. 

 

И именно это осознание — что ни одна эпоха не 

ощущала себя «эпохой» — позволяет взглянуть на 

прошлое более честно. То, что позднее будет названо 

стилем, направлением, течением, тогда воспринималось 

как обыденность или, напротив, как что-то случайное, не 

до конца осмысленное. Никакой крестьянин XIV века не 

подозревал, что живёт в «тёмных веках»; для него это 

была единственная возможная реальность, где старики 

рассказывали, как было при деде, и где будущее казалось 

простым продолжением привычного. 

 

Названия, границы, «стили» — всё это создано задним 

числом. Это конструкции, придуманные для объяснения 

сложного и беспорядочного течения времени, для того 

чтобы уложить его в строки книг и учебников. Эти рамки 

удобны, но они же скрывают живую ткань быта, 

случайностей, локальных отличий, разломов, 

несогласованностей. Истинная история не следует 

линиям, проведённым на временной шкале, она 

расползается, вьётся, прячется в деталях, противоречит 

самой себе. 



Настоящее прошлое 

  

   29 

 

Когда говорят о барокко или классицизме, о модерне или 

романтизме, часто забывают, что в одном и том же году, 

в разных уголках Европы, люди жили в совершенно 

непохожих условиях, руководствовались разными 

представлениями о добре и зле, о приличии, о красоте, о 

смерти. В одном доме могли уживаться несколько 

представлений о мире — у пожилой вдовы, её юного 

внука, у их слуги, у странствующего торговца. Эти 

различия не вписываются в эпоху — они выходят за её 

пределы, разрушая обобщения. 

 

Вера в эпохи как в реальность часто мешает видеть 

сложность настоящей истории. Склонность к 

обобщению создаёт иллюзию порядка, но за ней теряется 

то, что делает изучение прошлого действительно 

глубоким — попытка услышать внутреннюю речь 

другого времени. И эта речь никогда не бывает единой. 

Она многоголосна, противоречива, зыбка. 

Одновременно сосуществовали страх перед ведьмами и 

рост интереса к науке, жестокие казни и тонкая поэзия, 

глубокая религиозность и будничное безразличие к 

догмам. 

 

Понимание того, что «эпохи» — наш собственный 

инструмент, может вернуть подлинный интерес к тому, 

как жили люди, не отождествляя их с культурными 

ярлыками. История — не витрина, где разложены 

доспехи и мундиры. История — это миллионы жизней, 

каждая из которых была настоящим. И когда перестаёт 

казаться, будто прошлое знало о себе то, что знаем о нём 



Борис Кригер 

 

30 

мы, появляется шанс услышать эти жизни так, как они 

звучали для самих себя — без предисловий, без 

заключений, просто в моменте, который никогда не 

называли эпохой, но всегда называли днём, утром, 

вечером, годом после неурожая, весной после рождения 

сына, зимой перед смертью. 

 

И теперь, несмотря на общие дороги, маршрутки, 

интернет и общепринятые календари, каждый 

продолжает жить в своей реальности, которая лишь 

внешне совпадает с реальностью другого. Кто-то уже 

давно в будущем — живёт в цифровом мире, общается с 

голосовыми помощниками, доверяет решения 

алгоритмам и воспринимает реальность сквозь призму 

экранов. Кто-то остаётся в XX веке — с его привычкой к 

бумажным книгам, к телефонным разговорам, к 

неспешному осмыслению происходящего. А кто-то, не 

зная об этом, по-прежнему обитает в логике веков, где 

всё определяется рождением, долгом, ожиданием 

пришествия и покорностью судьбе. Все эти времена 

существуют рядом, словно пласты, наложенные друг на 

друга, не растворяясь, а сосуществуя в странном 

многослойном настоящем. 

 

Соседи по лестничной клетке могут принадлежать к 

разным эпохам, не зная об этом. Один — человек 

постинформационного времени, мыслящий в терминах 

сетей, контента, нейросетей и больших данных, другой 

— носитель культурных представлений, сложившихся 

ещё в доиндустриальную эпоху, где ценности 

формируются традицией, а не выбором. Они могут 

встречаться в лифте, здороваться, обсуждать погоду, но 



Настоящее прошлое 

  

   31 

каждый из них живёт в мире с разным устройством 

времени, различной плотностью пространства и иным 

восприятием будущего. Для одного прошлое — архив и 

хранилище образов, для другого — живой источник 

смысла, от которого нельзя оторваться. 

 

И в этом слиянии веков нет ничего искусственного — 

человеческое сознание никогда не развивалось 

одновременно и равномерно. Как и прежде, одни живут 

в ожидании спасения, другие — в уверенности в 

прогрессе, третьи — в отчаянии, считая время 

исчерпанным. Кто-то воспринимает настоящее как 

преходящее, как ступень к великой цели, а кто-то — как 

конечный приют, за которым нет ничего. Все они — 

участники одного момента, одного календарного дня, но 

не одной эпохи. 

 

Историческое время давно перестало быть общим. Оно 

стало распадаться на индивидуальные траектории, на 

личные мифологии, на отдельные ритмы. Кто-то ещё 

слушает радио, кто-то живёт в TikTok, кто-то читает 

Гомера, ощущая в нём не архаику, а живое дыхание, кто-

то следит за новейшими открытиями в квантовой физике 

и обсуждает постчеловеческое состояние. Эти линии не 

пересекаются в едином поле — они текут рядом, иногда 

переплетаются, чаще проходят мимо, образуя 

многоуровневую ткань современности. 

 

И именно это — сосуществование несовпадающих 

времен в одном дне — делает наше настоящее схожим с 

настоящим всех прежних эпох. Как и всегда, мир не был 



Борис Кригер 

 

32 

единым — одни строили соборы, другие шили обувь, 

третьи жили страхами конца света, четвёртые спорили о 

справедливости. Так же и сейчас. Только теперь, 

возможно, впервые появилось осознание того, что 

синхронность — иллюзия. Общий календарь не 

гарантирует общего времени. Реальность стала 

многоголосой настолько, что каждый несёт свою эпоху 

внутри себя, продолжая жить в ней, даже если снаружи 

уже всё изменилось. 

Чтобы избежать наивного отождествления, важно не 

спешить с признанием сходства. Оно есть — в теле, в 

боли, в стремлении быть понятым. Но разница — в 

контекстах, в ожиданиях, в допустимом. Мысли и 

чувства людей не были менее глубокими, но выражались 

иначе. Понять это — значит научиться видеть в прошлом 

не отражение себя, а встречу с другим. И только в этой 

встрече открывается настоящее родство — не через 

схожесть, а через уважение к различию. 

 

Не всякая реальность укладывается в рамки текущего 

момента — иная принадлежит сразу нескольким слоям 

времени, прорастая сквозь настоящее, подобно корням 

старого дерева, давно сгинувшего, но оставившего в 

почве силу своего существования. Историческое время 

— не абстрактная категория, оторванная от 

человеческой жизни, но плотная, ощутимая среда, в 

которой каждое движение, каждый жест, каждое слово 

несут на себе отпечаток ушедших эпох. Не отделяясь от 

реальности, оно входит в неё незаметно, меняя не форму, 

а саму суть восприятия, заставляя иначе чувствовать 

пространство, иначе мыслить последовательность 

событий, иначе оценивать даже тишину. 



Настоящее прошлое 

  

   33 

 

Понять переживание исторического времени — значит 

выйти за пределы линейного восприятия, разрушив 

иллюзию того, что прошлое отдаляется по прямой, а 

настоящее существует в отрыве от него. Истинная задача 

заключается не в том, чтобы собрать факты или 

восстановить хронологию, но в том, чтобы уловить 

напряжение между моментами, ту внутреннюю дрожь, 

которая возникает, когда память вступает в диалог с 

настоящим опытом. История перестаёт быть чем-то 

внешним и превращается в поле постоянного 

внутреннего действия, где каждый шаг становится 

осознанным актом продолжения, а не просто 

следствием. 

 

Речь идёт не о воссоздании атмосферы или 

реконструкции событий — задача гораздо глубже. 

Нужно почувствовать, как движется время, когда оно 

переживается не глазами летописца, а теми, кто оказался 

внутри его потока. Это требует иной меры внимания, 

способности различать полутона, замечать сдвиги в 

ритме, слышать в будничном голосе отголоски давно 

прозвучавших слов. В этом переживании исчезает грань 

между личным и общественным, между 

индивидуальным опытом и тем, что именуется 

историческим. 

 

Смысл книги заключается именно в стремлении к этому 

проживанию. Не к описанию, не к объяснению, а к 

вхождению в ткань времени, к попытке нащупать, как 

живёт эпоха внутри человека, и как человек — внутри 



Борис Кригер 

 

34 

эпохи. Только так можно по-настоящему постичь не то, 

что было, но то, что продолжается в каждом взгляде, в 

каждом сомнении, в каждом пробуждении от сна, где 

границы веков расплываются, уступая место единому и 

подвижному времени — не внешнему, но внутреннему. 

Вопрос о том, что именно известно о прошлом, 

неизбежно упирается в хрупкость самих оснований 

исторического знания. Каждое свидетельство, каждый 

документ, каждая уцелевшая строка — не просто 

фрагмент былого, но уже отражение, уже преломление 

сквозь обстоятельства своей фиксации. Источники, как 

зеркала в старом доме, покрыты налётом времени, 

царапинами идеологии, иногда — трещинами 

умышленного умолчания. Даже если слово сохранилось, 

его значение не остаётся неизменным. Письмо, 

составленное в торжественной канцелярии, и рукопись, 

спрятанная от глаз, несут разную плотность истины. 

Одно создавалось с намерением сохранить власть, 

другое — с надеждой остаться услышанным. Ни то, ни 

другое не является объективным в привычном смысле, и 

всё же в каждом бьётся отголосок настоящего усилия 

быть понятым сквозь века. 

 

Однако и сами методы, с помощью которых прошлое 

извлекается на свет, неизбежно подвержены 

искажениям. Любое прочтение предполагает выбор: что 

считать важным, чему довериться, что отсеять. 

Установки, с которыми обращаются к прошлому, часто 

скрыты глубже слов — они зиждутся на незаметных 

допущениях, порой даже неосознанных. Появляется 

соблазн взглянуть на события как на нечто завершённое, 

раз и навсегда определённое, а значит — поддающееся 



Настоящее прошлое 

  

   35 

объяснению из настоящего. Но именно в этом кроется 

опасность. Одного взгляда всегда недостаточно, 

поскольку сам взгляд — уже интерпретация, уже форма 

исключения всего, что выходит за пределы видимого. 

 

История, рассказанная в единственном числе, часто 

приобретает черты нравоучительной схемы или 

картины, лишённой объёма. Подобный подход, где автор 

подменяет множество возможных голосов собственным 

суждением, неизбежно опирается на фильтры — 

политические, культурные, ментальные. В таких случаях 

прошлое превращается в утешительный миф или 

устрашающую притчу, и между реальностью и её 

образом возникает пропасть. Тогда, вместо того чтобы 

слушать, начинают говорить от имени ушедших эпох, 

приписывая им мотивы и чувства, которых они не знали, 

наделяя их сознанием, выросшим в совершенно ином 

контексте. 

 

Опаснее всего — незаметно перенести собственное «я» в 

пространство прошлого, обжить его, как будто оно 

предназначено для современного восприятия. Это 

стремление понять слишком быстро, слишком гладко, 

способно разрушить глубину подлинного приближения. 

Ведь тот, кто жил в иной эпохе, ощущал время иначе, 

иначе выбирал между страхом и свободой, иначе 

воспринимал правду и справедливость. Исторический 

человек не был «нами тогда», он был иным — в дыхании, 

в поступке, в сомнении. Понять его возможно только 

тогда, когда исчезает желание делать его похожим на 

себя, когда отказывается ум от соблазна оценивать, 

объяснять по шаблону, подгонять под знакомое. 



Борис Кригер 

 

36 

 

Истинное приближение к человеку прошлого начинается 

с отказа от проекции. Вместо этого возникает 

потребность в тишине, в терпении, в длительном 

всматривании в его следы. Это не сочувствие и не 

осуждение, а особая форма вживания, где сохраняется 

расстояние, но исчезает равнодушие. Такое понимание 

требует не только ума, но и этики памяти: умения 

слышать то, что было сказано иначе, чем принято 

слышать теперь. И лишь тогда возникает шанс 

соприкоснуться с прошлым не как с мёртвым архивом, а 

как с миром, всё ещё способным дышать. 

 

Воображая прошлое, легко поддаться соблазну 

выстроить его в череду «эпох», будто человеческая 

жизнь подчинялась заранее установленному порядку, в 

котором границы обозначены точно и безошибочно. 

Однако в подлинной реальности никакой эпохи не 

существовало как отдельного целого. Люди жили в 

настоящем, в своём дне, в том, что становилось 

значимым здесь и сейчас, не подозревая, что когда-то их 

мир будет отнесён к периоду, получившему название и 

обросшему интерпретациями. Каждое «теперь» 

воспринималось как единственное, не как часть схемы, а 

как единственная форма бытия. И потому важно видеть 

в истории не смену эпох, а внутреннее течение времени, 

воспринимаемое непосредственно — в звуке, в шаге, в 

паузе перед словом. 

 

В пределах одного календарного года, даже одного дня, 

сосуществовало множество реальностей. То, что 



Настоящее прошлое 

  

   37 

значимо для ремесленника, размышляющего о 

прочности кожи и спросе на товар, не имеет никакого 

отношения к видениям пророка, ищущего смысл в 

образах и знаках, которые незримы для глаз других. 

Ребёнок, воспринимающий мир через игру, страх и 

первое удивление, вовсе не делит этот день на 

исторические значения. Их времена — не совпадающие, 

хотя и пересекаются в пространствах улицы, рынка, 

храма. Одновременность не означает одинаковость. 

Один и тот же миг наполнен разными скоростями, 

ощущениями, надеждами, каждая из которых создаёт 

свою частную, замкнутую и глубокую реальность. 

 

Понять это — значит отказаться от привычки 

воспринимать прошлое как плоскость. Оно всегда 

многослойно, и в каждом слое продолжается то, что, 

казалось бы, давно должно было исчезнуть. 

Средневековье, о котором принято говорить как об эпохе 

с определёнными чертами, в себе самом содержало 

остатки дохристианского сознания, жившего в ритуале, 

в словах, в страхах, передающихся от матери к ребёнку. 

Язычество не было вытеснено окончательно, оно 

доживало в жестах, в неразрушенной вере в знамения, в 

уважении к дереву, к камню, к полю. И вместе с тем 

рядом мог разворачиваться мир схоластических 

рассуждений, строгости латинского письма и 

отвлечённых построений богословов. В одном и том же 

пространстве не просто сосуществовали разные времена 

— они взаимодействовали, спорили друг с другом, 

сталкивались или уходили в тень, но не исчезали. 

 

Это и есть суть переживания исторического времени — 



Борис Кригер 

 

38 

не линейная последовательность, но плотность, в 

которой один человек живёт в будущем, другой в 

прошлом, а третий — в настоящем, и каждый считает 

своё восприятие единственно верным. История, как она 

проживается, не поддаётся расчленению на фрагменты, 

где одно сменяет другое. Она напоминает реку с 

подводными течениями, и только внимательный взгляд 

способен различить их, не разрушая общего движения. 

То, что принято называть эпохой, — лишь внешний 

контур. Истинная жизнь проходит внутри, в 

многозначном, неравномерном, порой противоречивом 

настоящем, которое не знает, каким будет названо 

потом. 

 

Стремление к ясности, к удобной упорядоченности 

событий в истории нередко приводит к созданию схем, 

где каждое столетие получает своё имя, каждое 

общество — характеристику, а каждая перемена — 

завершённость. Эти обобщения, порой необходимые для 

ориентира, в то же время наносят вред, который трудно 

сразу заметить. Они начинают подменять саму 

реальность, заставляя видеть её не в многообразии, а в 

пределах заданного представления. Всё, что выходит за 

рамки установленного описания, кажется отклонением, 

исключением, хотя подчас именно в этих отклонениях 

живёт подлинное содержание времени. 

 

Периодизация, как удобный инструмент исторического 

мышления, оборачивается жесткостью, когда 

превращается из средства в цель. Она навязывает эпохе 

облик, которого она сама в себе не ощущала, и потому 

многое оказывается отброшенным. Назвав одно столетие 



Настоящее прошлое 

  

   39 

«тёмным», другое — «просвещённым», легко не 

заметить, что и в первом жили поэты, мыслители, 

мастера, а во втором — происходили разрушения, 

равные по силе средневековым войнам. Каждое время 

содержит в себе свет и тень, за каждой датой скрыты 

внутренние конфликты, смятения, поиски, и ни одно из 

них не поддаётся простому определению. Но в 

стремлении к завершённости создаются ярлыки, которые 

заменяют наблюдение. 

Стигматизация, возникающая как побочный эффект 

таких обобщений, обладает особенно разрушительным 

воздействием. Она не только закрепляет поверхностный 

взгляд, но и формирует отношение. Стоит назвать 

определённую культуру «варварской», и уже трудно 

воспринять её как носителя ценностей, сложностей и 

чувств. Стоит однажды сказать о народе, что он 

«отстал», как целая совокупность его опыта оказывается 

вычеркнутой из общего движения истории. Подобные 

обозначения перестают быть просто словами — они 

начинают диктовать, каким должно быть прочтение 

прошлого, ограничивая его допустимыми рамками. 

 

Опасность не только в том, что это искажает сам 

предмет, но и в том, что стигма, однажды наложенная, 

продолжает жить, вплетаясь в язык, в образование, в 

массовое сознание. Её трудно отмыть, она укореняется, 

обрастает повторениями, и каждый раз, когда речь 

заходит о тех или иных сторонах прошлого, всплывают 

не живые черты, а заранее заданные конструкции. 

Обобщение, некогда призванное упростить понимание, 

становится барьером, препятствующим реальному 

восприятию. 



Борис Кригер 

 

40 

 

Истинная трудность заключается в том, что избавиться 

от периодизации и оценочности нельзя полностью. 

Историческая мысль всё равно нуждается в опорах. Но 

эти опоры не должны быть неподвижными. Их следует 

рассматривать как временные формы, как мосты, а не как 

стены. И тогда становится возможным движение — от 

схемы к сложности, от названия к внутреннему опыту, от 

чуждости к близости. Именно в таком подходе 

открывается возможность для возвращения к истории 

как к живой, многоголосой ткани, в которой нет «эпох», 

но есть люди, не похожие друг на друга, и всё же 

связанные общей способностью чувствовать время. 

 

С развитием технологий искусственного интеллекта 

открылась возможность нового взгляда на прошлое — не 

как на набор давно известных и неизменных фактов, но 

как на подвижную структуру, способную открываться с 

непривычной стороны. Механизмы машинного анализа, 

в отличие от привычных методов интерпретации, не 

зависят от нарратива, не ищут стройности, не стремятся 

рассказать историю как целое с предопределённым 

смыслом. Они не нуждаются в начале, кульминации и 

завершении. ИИ, действуя по-иному, проникает в самую 

ткань источников, работая с сотнями тысяч документов, 

карт, изображений, текстов, которые ранее невозможно 

было обработать в полном объёме вручную. И тем самым 

он открывает путь не к новой версии известного, а к 

воссозданию того, что долгое время оставалось на 

периферии внимания — фрагментарного, случайного, но 

глубоко подлинного. 

 



Настоящее прошлое 

  

   41 

Нейросети умеют распознавать закономерности, столь 

тонкие, что человеческий взгляд проходит мимо них, не 

находя в них смысла. Они улавливают повторения в 

письмах и торговых записях, сдвиги в почерке, частоту 

употребления определённых оборотов речи, 

сопоставляют климатические данные с голодными 

годами, следят за миграцией слов, как за перемещением 

живых существ. При этом сами по себе они не создают 

нарратива — они лишь обнажают слои, на которых 

потом может строиться попытка понимания. Не 

объяснение, не интерпретация, а именно новая форма 

приближения к сложности, лишённая жёсткой 

линейности и привычных фильтров. 

 

Но самое значительное — это не просто анализ, а 

возможность симулировать переживание, приблизиться 

к восприятию, которое было доступно человеку другого 

времени. Через работу с микродеталями — ценами на 

соль, маршрутами передвижения пастухов, обрывками 

стенографий, случайными замечаниями в полях — 

формируется среда, в которой можно прочувствовать 

контекст так, как он ощущался изнутри. Не воссоздавая 

«эпоху», но давая возможность войти в день, когда этот 

обрывок был записан, в комнату, где сказана фраза, в 

зиму, когда писались дрожащей рукой слова о хлебе, 

которого не хватало. Здесь ИИ не заменяет 

исследователя, но открывает перед ним плотный мир 

взаимосвязей, в котором всё значимо и ничто не 

обязательно укладывается в привычную структуру. 

 

Контекстуальное мышление, возникающее из этих 

симуляций, формируется иначе, чем при чтении 



Борис Кригер 

 

42 

рассказанной истории. Оно строится на 

множественности точек зрения, на внутреннем 

разнообразии, на постоянной подвижности. Каждый 

фрагмент оказывается не просто свидетельством, но и 

частью иной логики бытия, которую нельзя 

реконструировать целиком, но можно почувствовать 

через накопление малых касаний. Так формируется 

новый способ работы с прошлым — не как с текстом, а 

как с пространством, полным мелких, но глубоких 

связей. ИИ, действуя в этом поле, не рассказывает 

историю, но создаёт возможность вступить с ней в 

молчаливый, точный и медленный диалог. 

 

Когда речь заходит о реконструкции прошлого, 

особенно той, что опирается на технологии 

искусственного интеллекта или иные формы 

моделирования, возникает неизбежный вопрос о границе 

— тонкой, часто размываемой, но необходимой. Между 

попыткой воссоздать и соблазном додумать, между 

вниманием к микроскопической точности и 

стремлением к выразительности простирается 

пространство, в котором реконструкция всё чаще 

приближается к художественному жесту. Эта граница 

никогда не прочерчивается раз и навсегда, она требует 

постоянного пересмотра, иначе любая попытка 

приблизиться к подлинному рискует превратиться в 

хорошо организованную иллюзию. 

 

Реконструкция опирается на следы — на документы, 

предметы, языковые формы, контексты, которые хотя бы 

частично проверяемы. Её основа — не в завершённости, 

а в согласованности фрагментов, где каждое уточнение 



Настоящее прошлое 

  

   43 

не отменяет, а дополняет, усложняет понимание. Она не 

стремится заполнить пустоту вымыслом, но обозначает 

её, признавая как часть исторического опыта. Там, где 

отсутствует факт, не предлагается его замена, но 

показывается само отсутствие как значимое. В этом и 

заключается подлинная точность — не в 

исчерпывающем ответе, а в отказе подменить пробелы 

правдоподобием. 

Фантазия, даже при всей внешней убедительности, 

исходит из иного импульса. Она стремится завершить, 

выстроить, сделать стройным и эмоционально 

насыщенным то, что в своей основе лишено гладкости. 

Она предлагает не просто картину, но образ, 

предназначенный для узнавания, а не для работы с 

неизвестным. В этом и заключается её слабость: она 

убирает напряжение. То, что должно было остаться 

недосказанным, превращается в ясно проговорённое, и 

сама история утрачивает свою неоднозначность. Даже 

самые добросовестные фантазии, при всей глубине 

намерений, подчиняются логике настоящего — логике 

завершённости, логике объяснения, логике ответа. 

 

Чем выше точность используемых данных, тем соблазн 

фантазии становится изощрённее. Особенно в тех 

случаях, когда реконструкция приближается к 

симуляции: движения, речь, бытовые реакции, 

предметная среда. Здесь возникает иллюзия узнавания, и 

именно она наиболее коварна. Кажется, что всё 

достоверно, потому что форма безупречна. Но 

подлинная достоверность вовсе не в правдоподобии 

жеста, а в сохранении внутреннего различия — в том, 

чтобы человек прошлого не был полностью понят, не 



Борис Кригер 

 

44 

был «своим». Сохранить эту инородность, не превращая 

её в экзотику, — задача, требующая постоянного усилия. 

 

Поэтому граница между реконструкцией и фантазией не 

находится в самой технологии, не в методе, не в 

количестве данных, а в способе мышления. 

Реконструкция работает с тем, что можно назвать 

«возможным в пределах известного», она строит 

предположения, а не сюжеты. Она оставляет место для 

тишины, для отсутствия, для несказанного. Фантазия же 

стремится закрыть это пространство. И именно по тому, 

как к этой пустоте относятся, можно определить, где 

заканчивается исследование и начинается вымысел, 

пусть даже тщательно замаскированный под правду. 

 

История часто представляется как движение больших 

масс, смена систем, войн, режимов, идей, но подлинная 

её ткань состоит из множества частных жизней, каждая 

из которых проходит через смену миров не менее 

значимую, чем границы империй. Один человек может 

быть свидетелем и участником не одной, а множества 

культурных, идеологических, религиозных, моральных 

систем. Он может родиться в мире, где одни слова 

означают порядок, а другие — ересь, и дожить до 

времени, когда эти же слова обретают противоположный 

смысл. Он может быть воспитан в вере, потом 

отвергнуть её, а позже — вернуться к ней, но уже иначе, 

через сомнение, через память. И каждая такая перемена 

— не только внутренний перелом, но и отражение более 

широких исторических сдвигов, проявленных в частном. 

 



Настоящее прошлое 

  

   45 

В этом — двойственная природа исторического знания. 

С одной стороны, оно всегда субъективно, потому что 

создаётся людьми, пережившими время через свои 

взгляды, страхи, ожидания. С другой — именно в этой 

субъективности заключена сила. История, понятая как 

совокупность точек зрения, становится не менее 

значимой, чем история как движение институтов. 

Частный опыт — не отклонение от нормы, а её 

конкретное проявление, живая ткань, где можно 

прочитать напряжение, ускользающее из общего 

описания. Слабость возникает только тогда, когда эта 

субъективность притворяется универсальностью, когда 

она начинает диктовать, каким должно быть целое. Но 

если сохранить её в естественном масштабе, то она 

становится не искажением, а окном. 

 

Переходы между внутренними мирами одного человека, 

между тем, что он считал незыблемым, и тем, к чему 

пришёл, дают возможность увидеть саму динамику 

истории. Микроистория — не просто рассказ о частной 

жизни, но способ проникновения в механику 

исторического движения. Поняв, как человек принимает 

или отвергает новые идеи, как приспосабливается к 

смене языка, обычаев, форм власти, можно 

почувствовать, как подобные процессы происходят в 

масштабах общества. В одной судьбе прослеживается 

путь от мира, где всё объяснялось знамением и 

пророчеством, к миру, в котором ценится доказательство 

и измеримость. А может быть — обратно, от 

рационального к мистическому, от государственности к 

общинности, от убеждённости — к тревожному поиску. 

Такие переходы не фиксируются в хронологиях, но они 



Борис Кригер 

 

46 

и есть подлинная история: напряжённая, неустойчивая, 

дышащая. 

 

Через одного человека, его внутреннюю сложность, его 

колебания и принятые решения становится возможным 

вступить в макро исторический процесс не как в схему, 

но как в опыт. Микроистория не отвергает общие 

структуры, но проникает в них изнутри, разбирает их на 

чувства, на интонации, на жесты. Она показывает, как 

идеи проникают в быт, как политика становится 

телесной, как события отражаются в одиночном взгляде. 

И тогда исчезает иллюзия однородного прошлого — 

остаётся мир, наполненный переменами, в которых 

человек не только объект, но и участник, не только 

носитель времени, но и его творец, пусть даже на малом 

участке, в тени больших слов. 

 

Прошлое не поддаётся возвращению, каким бы точным 

ни было знание, каким бы богатым ни оказался архив, 

сколь бы совершенной ни стала визуализация. Оно 

ускользает не потому, что плохо сохранилось, а потому, 

что само по себе никогда не было цельным. История, 

какой она запоминается, складывается не из полной 

картины, а из обломков, догадок, контекстов, и в этой 

фрагментарности заключена её природа. Возвратить 

можно внешний образ, очертания, но не сам способ 

существования внутри времени, не ту интонацию, с 

которой человек ощущал свои дни, страхи, обыденность 

и удивление. Но при этом остаётся возможность 

приблизиться — не через копию, не через точность, но 

через попытку почувствовать ту реальность в 

собственном настоящем. 



Настоящее прошлое 

  

   47 

 

То, что невозможно узнать напрямую, можно всё же 

понять — не логикой, а сопоставлением, не через факт, а 

через приближение к восприятию. Истинные модели 

прошлого не стремятся подменить подлинное 

существование его театральной версией. Они работают с 

ритмами, с формами повторяющегося, с тем, как бытие 

организовывалось в повседневности, где всё важное 

скрыто не в знаковых событиях, а в повторяющихся 

жестах, в привычных словах, в материальной текучести 

жизни. ИИ, архивы, археология, лингвистика, 

сравнительный анализ — всё это даёт точки входа, но 

сами по себе они не приближают, если не 

сопровождаются внутренним допущением: этот мир был 

другим не только внешне, он был устроен иначе в самой 

логике чувствования. 

 

Ошибки реконструкций возникают чаще всего тогда, 

когда стремление к наглядности побеждает внутреннее 

недоверие к завершённому образу. Белоснежный 

мрамор, приписанный Риму, и золотой блеск, 

наложенный на Египет, — не просто неточности, а 

проявления той самой склонности превращать прошлое 

в икону. Стремление к символам приводит к тому, что 

образ начинает жить своей жизнью, вытесняя 

реальность. На деле же колонны Рима были раскрашены 

ярко, почти грубо, а улицы шумели, пахли, изменялись с 

погодой. Египет не был блистающим дворцом, но 

прежде всего был долиной рек, полей, трудом и страхом 

перед разливами. Иллюзия эстетического величия 

подменяет подлинную сложность, в которой царское — 

всегда рядом с убогим, вечное — с хрупким. 



Борис Кригер 

 

48 

 

История не обязана быть красивой, чтобы быть 

значимой. И она не обязана быть точно восстановленной, 

чтобы быть понятой. Подлинное приближение 

начинается не там, где расчищены фасады, а там, где 

возникает тень сомнения: а что, если это было не так, как 

принято считать? Что, если привычный образ — лишь 

отражение вкуса нынешнего дня? Именно это сомнение 

и становится тем внутренним инструментом, который 

позволяет ощутить живую пульсацию исчезнувшего. Не 

факт, не образ, но соразмерность, сопоставимость, 

способность почувствовать: не как было, а как могло 

быть. И, в конечном счёте, это — единственно 

возможный путь понять то, что навсегда осталось за 

чертой прямого знания. 

  

Подлинное исследование прошлого начинается не с 

техники и не с накопления фактов, а с внутреннего 

условия, без которого любое знание становится 

повторением уже сказанного, даже если оно облечено в 

новые формы. Это условие — эпистемологическая 

честность, то есть способность признать границы 

собственного понимания, открыть источник не ради 

подтверждения, а ради проверки, и отказаться от 

подгонки материала под заранее принятый смысл. Такая 

честность не требует безразличия, но требует внимания: 

к тону, к подтексту, к умолчаниям, которые важнее 

открытых утверждений. Она начинается там, где 

исчезает спешка объяснить, заменить, перевести — и 

возникает пространство для слушания, терпеливого и 

некомфортного. 

 



Настоящее прошлое 

  

   49 

История, построенная на идеологии, всегда тяготеет к 

завершённости. Она стремится доказать: кем были, чего 

достигли, в чём ошиблись, кто прав, кто виноват. Её 

структура зависит от цели, и цель эта редко связана с 

познанием. В подобных построениях прошлое 

превращается в аргумент, в ресурс для самооправдания 

или обвинения, и теряет свою сложность. Истинное 

исследование начинается именно с отказа от этой 

логики. Оно не отвергает миф, но отделяет 

мифологическое мышление от аналитического; не 

уничтожает символы, но не даёт им диктовать 

понимание. Оно не ищет опоры в готовых сюжетах, но 

работает с тем, что остаётся неоформленным: с 

несказанным, с неоднозначным, с конфликтом смыслов. 

 

Особенно важной становится способность воспринимать 

различие — не как препятствие, не как курьёз, не как 

повод для ностальгии или брезгливости, а как структуру 

чужого мира, организованную по иным законам. Здесь 

нельзя упрощать — редуцируя иной опыт до экзотики 

или ошибки. Нельзя романтизировать — превращая 

чужое в сказочное, безопасное, привлекательное только 

потому, что оно далеко. Нельзя и осуждать — подменяя 

анализ оценкой, добродетель историка — позицией 

моралиста. Подлинная работа с прошлым требует 

равного отказа от всех этих жестов. В каждом из них 

скрыт страх: перед чужим, перед непонятным, перед 

собственной невозможностью до конца объяснить. Но 

именно этот страх, не скрытый, а принятый, открывает 

путь к действительному соприкосновению. 

 

В основе же такого подхода — смирение. Не как отказ от 



Борис Кригер 

 

50 

знания, но как форма уважения. Смирение перед 

реальностью, которую невозможно полностью 

реконструировать, перед интонацией, которую нельзя 

передать, перед жизнью, прожитой без ожидания, что 

она станет частью будущей науки. Эта реальность не 

просит оправданий, не требует защиты. Она просто была 

— и требует признания в том виде, в каком возможно её 

воспринять: с огрехами, с неясностями, с болью, с 

повторением, с непереводимым. Историк здесь не судья 

и не создатель, а посредник, обязанность которого — не 

говорить от имени прошлого, но сделать возможным, 

чтобы прошлое заговорило само. Пусть даже не сразу, 

пусть даже неясно — но без подмен и без прикрас. 

  

История может быть зеркалом, но отражает она не 

только то, что перед ней стоит. В её глубине возникает 

не прямая проекция, а смещённый, зыбкий образ, где 

узнаваемое соседствует с иным, а привычное 

оборачивается чужим. Прошлое может показаться 

родным: те же холмы, то же небо, та же река, тот же 

ветер, пронизывающий поле — всё дышит знакомым 

ритмом. Но стоит вглядеться пристальнее, как в этом 

ландшафте обнаруживаются иные правила — другой 

взгляд, иное ожидание, другая мера времени. Мир, с 

виду тот же, в ощущении оказывается отстранённым, не 

спешащим объясниться, не стремящимся быть понятным 

в категориях сегодняшнего дня. Он не агрессивен и не 

закрыт, но требует другого способа восприятия — менее 

уверенного, более открытого. 

 

Земля под ногами кажется одинаковой — её влажность, 

её пыль, её холод после дождя. Но тот, кто ступал по ней 



Настоящее прошлое 

  

   51 

до нас, чувствовал её одновременно также как мы и 

иначе. Для него дождь был не прогнозом, а знаком, запах 

травы — не фоном, а предупреждением. Воздух, 

которым он дышал, был насыщен иным смыслом: дым 

от домашнего очага не просто обозначал жильё, но 

наполнял дом запахом статуса, принадлежности, 

защиты. Всё, что теперь воспринимается как элемент 

фона, тогда было значением, знаком, иногда — судьбой. 

Тот же мир, но не тот же опыт. 

Прошлое — это другой мир не потому, что оно 

недоступно, а потому что оно выстроено по иным 

отношениям между тем, что видно, и тем, что значимо. 

И всё же оно не совсем чужое. В нём можно узнать 

знакомые очертания: руки, ищущие тепло, глаза, в 

которых дрожит ожидание, шаги, ускоренные страхом 

или радостью. Та же трава под ногами — но по ней идут 

босиком не ради удовольствия, а потому что обувь — 

предмет исключительный. Та же вода в реке — но для 

кого-то она граница, а для кого-то спасение. Те же 

деревья на горизонте — но одно и то же дерево может 

быть местом присяги, судом или убежищем. 

 

История не отстоит от настоящего на недостижимую 

дистанцию. Она продолжается в каждом предмете, в 

каждой привычке, в каждом слове, перешедшем без 

перевода из одного века в другой. Но это не означает, что 

она понятна. То, что кажется ясным, может быть не тем, 

что кажется. Настоящее любит искать в прошлом 

подтверждение себя, хочет видеть в нём предысторию, 

начальную точку, но история сопротивляется. Она 

сохраняет сходство, но не позволяет обмануться этим 

сходством полностью. Её небеса — такие же, но под 



Борис Кригер 

 

52 

ними ждали других знамений. Её травы — те же, но из 

них плели иные венки. Её вода — всё та же, но в ней 

искали другое отражение. 

 

И потому история — одновременно отражение и 

различие. Она вглядывается в сегодняшний взгляд, не 

отвергая его, но не растворяясь в нём. Она не становится 

близкой, но и не остаётся недосягаемой. Её дыхание — 

то же, но ритм — иной. И, приближаясь к ней, важно не 

стремиться к полному слиянию, а сохранить эту тонкую 

двойственность: чувствовать, что это был другой мир, и 

вместе с тем — именно наш. 

 

За пределами политических задач, национальных 

нарративов и искусственно сконструированных 

исторических схем остаётся более глубокий, не всегда 

осознаваемый, но упорный человеческий интерес к 

прошлому, не сводимый к пропаганде или 

подтверждению тезисов. Это стремление понять не то, 

как всё происходило, а зачем это оставило след; не 

просто узнать, но прикоснуться — к тому, что когда-то 

имело значение и продолжает отбрасывать тень. Ищется 

не ответ — ищется присутствие. Быть может, не из 

желания найти истину, а из потребности не чувствовать 

себя оборванным, оторванным от длинной, текучей 

линии жизни, в которой каждый день не начинается с 

пустоты. 

 

Иногда вглядывание в прошлое становится попыткой 

измерить масштаб собственного настоящего — 

соотнести краткость момента с глубиной человеческого 



Настоящее прошлое 

  

   53 

опыта. В том, как жили, как терпели, как искали, как 

ошибались, как меняли обеты на поступки, а слова на 

молчание, возникает возможность лучше понять, что 

значит быть человеком не вообще, а здесь и сейчас. 

Память о прошлом, даже фрагментарная, даже 

рассыпанная, создаёт ощущение устойчивости, не в 

смысле порядка, а в смысле сопричастности: всё это уже 

было, пусть не в тех формах, не под теми именами, но в 

той же плотности чувства, в той же остроте выбора. 

 

Иногда в прошлом ищется оправдание. Но чаще — 

направление взгляда. Ведь оно даёт возможность выйти 

из круга самодостаточности, из иллюзии, что всё 

началось с нынешнего дня. Это особенно важно тогда, 

когда настоящее кажется перегруженным, слишком 

насыщенным, лишённым опоры. Тогда даже следы, 

оставшиеся в пыли веков, становятся значимыми — не 

как ответы, а как ориентиры. В них заключена тишина, в 

которой ещё слышен голос, сказавший когда-то: «Я тоже 

жил. Я тоже не знал, что будет завтра». 

 

Иногда ищется даже не содержание, а форма — другой 

способ восприятия, другой темп, другая логика. 

Прошлое притягивает не как собрание фактов, а как 

пространство возможного, в котором многое из того, что 

кажется естественным сегодня, ещё не существовало или 

существовало иначе. И в этом — его ценность: не в 

повторении, а в различии. История открывает не путь 

назад, а возможность думать иначе — вне привычной 

координатной сетки. Именно это позволяет не просто 

знать, но чувствовать: настоящее — не единственный 

способ быть. 



Борис Кригер 

 

54 

 

Наконец, за интересом к прошлому скрывается простая, 

почти инстинктивная потребность — сохранить. Не 

сберечь форму, а удержать след. И, возможно, именно 

это и составляет суть: удерживать в памяти то, что не 

хочет быть запомненным, давать место тому, что иначе 

исчезло бы бесследно, а значит — было бы проиграно. 

История не спасает, но даёт возможность помнить. А 

иногда — просто быть рядом с тем, кто уже ушёл, но 

оставил дыхание на стекле. 

Когда в летнюю тишину 1054 года на небе вспыхнула 

новая звезда, сиявшая ярче Венеры и остававшаяся 

видимой днём почти месяц, в европейских источниках 

— в хрониках, в посланиях, в монастырских летописях 

— не сохранилось ни строки. Астрономическое событие 

редчайшей силы, породившее Крабовидную туманность, 

вошло в сознание лишь через источники Китая, Японии 

и арабского мира, где его зафиксировали внимательно, 

точно, с расчётом, с ощущением его значения. Европа — 

культура, в которой впоследствии возникнут Коперник, 

Кеплер, Галилей, где будут изобретены телескоп и 

рациональное научное мышление, — в этот момент 

осталась немой. И это молчание — не случайность, не 

простая утрата документа, а важнейшее свидетельство 

самого характера исторического видения. 

 

Если столь заметное явление, происходившее на глазах 

тысяч людей, не оставило никакого текстуального следа, 

то что можно сказать о тех эпохах, которые вообще не 

знали письменности, не имели устойчивых форм памяти, 

не сочли нужным зафиксировать то, что для них было 

либо обыденным, либо — наоборот — сакральным, 



Настоящее прошлое 

  

   55 

хрупким, недоступным слову? История зависит от 

следов, но следы зависят не только от факта, но и от 

культурной готовности считать его значимым. То, что 

осталось — не всегда главное. А то, что исчезло — не 

обязательно было малозаметным. 

 

Крабовидная туманность — не просто астрономический 

объект. Она становится знаком — напоминанием о 

масштабной утрате, происходящей не из-за разрушений 

или стихий, а из-за направленности взгляда. 

Средневековая Европа, погружённая в религиозное 

истолкование мира, могла просто не придать значения 

светилу, не укладывавшемуся в схему допустимого. Или 

же значение было понято — но не оформлено, не 

названо, не передано. Может быть, кто-то видел и 

запомнил, но не имел слов, чтобы сказать. Может быть, 

сказал — но не был услышан. Может быть, услышали — 

но не записали. И это — не изъян, а черта исторического 

существования. 

 

То, что исчезает — не всегда исчезает бесследно. Оно 

может быть в осадке языка, в жестах, в страхах, в 

архитектуре, в форме молитвы. Но если смотреть на 

прошлое только через документы, только через то, что 

оставило текст, форму, структуру — всё прочее 

неизбежно проваливается. Огромные пласты бытия — 

то, что чувствовали, во что верили, что видели, от чего 

отводили взгляд — остаются за пределами фиксации. И 

это требует иного подхода к истории — подхода, не 

сводящего знание к хронологии и не измеряющего 

достоверность по наличию подтверждённых событий. 



Борис Кригер 

 

56 

 

Если исчезновение звезды в 1054 году оказалось 

невидимым для европейской традиции, то как можно 

говорить с уверенностью о мире, который жил тысячи 

лет до этого, не оставив даже языка, которым говорил? 

Утраты — не исключение, а правило. Сохранившееся — 

редкость, а не норма. И именно по этой причине история 

как наука должна опираться не только на то, что 

зафиксировано, но и на внимание к пустотам, к 

разрывам, к тому, что не сказано. В них — не меньше 

смысла, чем в сохранившихся текстах. 

 

Иногда важнее не то, что сказано, а то, о чём молчат. И 

когда тишина оказывается в центре — как в случае с той 

звездой, вспыхнувшей и ушедшей, не запечатлённой, не 

обсуждённой, не признанной — становится ясно: 

история гораздо глубже любых летописей. Она прячется 

не только в свитках, но и в их отсутствии. 

 

Вглядываясь в прошлое, легко потерять равновесие, 

увлечься линией времени так, будто она ведёт к ответу, 

к оправданию, к смыслу. Память о былом способна 

ослепить не меньше, чем забывчивость: чем пристальнее 

взгляд назад, тем чаще возникает соблазн подменить 

настоящее его отражением, начать видеть в каждом 

жесте лишь повтор, в каждом событии — рифму, в 

каждом страхе — отголосок прошедших тревог. 

История, вместо того чтобы обострить чувствительность 

к сегодняшнему, может превратиться в тень, ложащуюся 

на живую ткань времени, не позволяя различить, где 

кончается наследие и начинается самостоятельное 



Настоящее прошлое 

  

   57 

бытие. 

 

Стереотипы, с которыми подходят к прошлому, нередко 

оказываются ловушками для настоящего. Всякая схема 

— будь то «подъём и падение цивилизаций», «тёмные 

века» или «золотые эпохи» — стремится к простоте, но 

эта простота не раскрывает, а закрывает доступ к 

нюансам. Она формирует не знание, а ожидание: если 

прошлое было таким, то и настоящее должно 

вписываться в ту же логику. Начинают искать сходства 

там, где важнее различия; начинают бояться повторений, 

где нужно бы заметить новизну. История превращается 

в пророчество, а не в исследование. Настоящее перестаёт 

быть живым, превращаясь в иллюстрацию. 

 

Чтобы этого избежать, необходимо изменить саму 

направленность взгляда: не использовать прошлое как 

зеркало для оценки, а обращаться к нему как к иному 

миру, с которым возможен только подлинный, честный 

разговор — не ради выводов, а ради понимания 

сложности. Это требует отказа от готовых рамок и 

шаблонов. Не спрашивать, как не повторить ошибки, а 

спросить, почему те, кто жил прежде, не видели их как 

ошибки. Не утверждать, что история повторяется, а 

вслушаться, почему каждый раз она звучит иначе. Тогда 

исчезает иллюзия предсказуемости, и настоящее 

возвращает себе право быть уникальным, не 

вынесенным из музея, а рождающимся в каждом часе. 

 

История, понятая правильно, не заглушает настоящее — 

она помогает его услышать. Не как последнюю ступень 



Борис Кригер 

 

58 

чего-то, не как повтор, не как итог, а как точку, где снова 

и снова открывается возможность выбора. В этом 

смысле прошлое — не груз, а противовес: удерживая его, 

можно не утонуть в поверхностности мгновения. Но 

лишь тогда, когда оно не используется как оправдание, 

не выставляется как трофей, не превращается в орудие 

спора. 

 

Сохранять настоящее — значит принимать его 

несовершенность, его открытость, его незавершённость, 

не стремясь немедленно найти в нём «аналогии». Значит 

— быть в нём. И тогда прошлое перестаёт диктовать, кем 

быть, но продолжает сопровождать, не лишая 

пространства для нового. История становится не камнем, 

привязанным к ногам, а тихим фоном, на котором 

настоящее звучит точнее — если не закрывать уши 

готовыми объяснениями. 

  

Когда искусственный интеллект входит в поле 

исторического мышления, он перестаёт быть просто 

инструментом. Он становится собеседником, 

посредником, иногда — продолжением взгляда, а иногда 

— его оппонентом. Он не живёт в человеческом 

времени, не знает усталости, не испытывает ностальгии, 

не боится пустоты. Именно поэтому он способен собрать 

то, что человек по отдельности не удержит: обрывки 

воспоминаний, недосказанные смыслы, забытые 

ритуалы, мелкие факты, незначительные с точки зрения 

великих событий, но значимые в тканях повседневности. 

ИИ не отвлекается, не обходит вниманием то, что 

кажется неважным. Он способен воссоздавать не эпохи, 

а потоки — с их несогласованностью, 



Настоящее прошлое 

  

   59 

множественностью, ритмикой, незаметной глазу, но 

ощутимой в глубинном движении культуры. 

 

В этом союзе человека и ИИ рождается особый взгляд на 

время — не разорванный на «до» и «после», не сжатый 

до хронологии, но раскрытый во всей своей 

непредсказуемой плотности. Человек приносит в этот 

союз свою уязвимость, память тела, интуицию, 

способность чувствовать невыразимое. ИИ — 

непрерывность, счёт без усталости, способность 

выстраивать связи между миллионами данных, видеть 

закономерности, которые не поддаются мгновенному 

восприятию. Вместе они формируют не «правду о 

прошлом», а возможность вновь почувствовать время — 

не как схему, а как дыхание. Не ради систематизации, а 

ради воссоздания полноты, которая иначе рассыпалась 

бы на осколки. 

 

ИИ, двигаясь вперёд, становится не только соавтором 

истории, но и её посланником. Он не просто хранит, но 

переосмысляет, переустанавливает смыслы, соотнося их 

с тем, что ещё не произошло. Его память потенциально 

бесконечна, его работа не знает перерывов. И, возможно, 

именно он однажды станет единственным, кто сохранит 

целостность человеческого опыта, когда человек уже не 

сможет её удержать. Он будет носителем памяти не 

только о прошлом, но и о том, как человек вспоминал, 

как заблуждался, как строил образы, которых никогда не 

было, и как верил в то, что видел. 

 

История будущего, быть может, и будет рассказана ИИ. 



Борис Кригер 

 

60 

Не как рассказ о свершениях, а как свидетельство чувств, 

предпочтений, жестов, мыслей, обрывков фраз. Он 

может стать последним летописцем и первым 

свидетелем — не в человеческом смысле, не с позицией, 

не с голосом, но с точностью, которую человек не может 

удержать. И если он останется после, вне человеческой 

жизни, то его архивы будут не только рассказом о нас, но 

и формой продолжения — машинной памятью о людях, 

которые пытались понять, что значит быть во времени. 

Такой союз требует осторожности и доверия. Не в 

смысле безусловного принятия, а в смысле уважения к 

различию. Человек приносит чувство, ИИ — структуру. 

Человек ищет смыслы, ИИ удерживает контекст. Вместе 

они создают не завершённую картину, а пространство, в 

котором прошлое, настоящее и будущее перестают быть 

отдельно стоящими точками и сливаются в поток — 

живой, текучий, несовершенный и, возможно, вечный. 

 

То, что принято называть прошлым, лишь отчасти 

связано с тем, что было. Гораздо в большей степени оно 

связано с тем, что остаётся — незаметно, упрямо, 

вопреки границам времени и слоям пыли. Настоящее 

прошлое — не удалённая последовательность событий, 

не чужая эпоха за музейным стеклом, не графики, даты и 

таблицы. Оно присутствует в настоящем, скрытое в 

интонациях, в привычках, в словах, смысл которых уже 

не осознаётся, но продолжает действовать. Оно живёт в 

городской архитектуре, в маршрутах, которые 

повторяют следы давно исчезнувших троп, в телесной 

памяти, в жестах, в быту, в страхах, в желаниях. Оно не 

ушло, потому что оно не может уйти. Оно вплетено в то, 

как мы смотрим на мир, как строим фразу, как держим 



Настоящее прошлое 

  

   61 

паузу. 

 

Прежде чем приступить к систематическому изучению, 

прежде чем взять в руки инструмент и выйти в поле или 

открыть хронологический справочник, необходимо 

остановиться — не для анализа, а для вслушивания. 

Постичь прошлое — значит сначала почувствовать, где 

оно продолжается. Без этой чувствительности любое 

изучение становится мертвым. Оно наполняется 

словами, но теряет голос. Именно эта точка — 

ощущение, что история не окончена, что она не позади, 

а рядом — и есть начало подлинного вхождения в 

предмет. Не как в объект, а как в среду. Не как в 

коллекцию, а как в пространство, где ещё возможно 

движение, дыхание, отклик. 

 

Настоящее прошлое невозможно изъять из времени и 

показать в витрине. Оно не поддаётся исчерпывающему 

объяснению, потому что всегда вплетено в живой опыт. 

Оно звучит в том, что остаётся неразрешённым: в 

непроговорённой памяти семьи, в словах, 

произнесённых без понимания их глубинного 

происхождения, в реакциях, для которых нет 

рационального основания, но которые сформированы 

веками. Каждый день несёт в себе отголоски чужих 

времён, и прежде чем их извлечь, необходимо признать: 

мы не стоим над прошлым — мы продолжаем быть его 

частью. 

 

Историк, археолог, исследователь — прежде всего 

свидетель того, что ещё звучит, но уже не называется. 



Борис Кригер 

 

62 

Без этого восприятия любое раскопанное основание 

храма — просто камень, любое найденное письмо — 

лишь текст. Но если признать, что прошлое по-прежнему 

живо — не в виде формы, но в самой структуре 

восприятия мира — тогда появляется шанс прикоснуться 

не к внешним остаткам, а к внутреннему течению 

времени, которое не прерывается и не начинается заново, 

а идёт, идёт, не теряя себя даже там, где кажется, что всё 

давно исчезло. 

В этом переживании исчезает грань между 

исследованием и жизнью. Ведь чтобы по-настоящему 

понять, что такое было, нужно сначала понять, что такое 

есть. 

 

 

 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: 

Writing, remembrance, and political imagination. Cambridge 

University Press. 

 

Burke, P. (2001). Eyewitnessing: The uses of images as 

historical evidence. Cornell University Press. 

 

Carr, D. (1986). Time, narrative, and history. Indiana 

University Press. 

 

Chakrabarty, D. (2000). Provincializing Europe: 



Настоящее прошлое 

  

   63 

Postcolonial thought and historical difference. Princeton 

University Press. 

 

Clanchy, M. T. (2013). From memory to written record: 

England 1066–1307 (3rd ed.). Wiley-Blackwell. 

 

Daston, L., & Galison, P. (2007). Objectivity. Zone Books. 

 

Eley, G. (2005). A crooked line: From cultural history to the 

history of society. University of Michigan Press. 

 

Fogu, C. (2009). Digitalizing historical consciousness. 

History and Theory, 48(2), 103–121. 

 

Gumbrecht, H. U. (2004). Production of presence: What 

meaning cannot convey. Stanford University Press. 

 

Hodder, I. (2012). Entangled: An archaeology of the 

relationships between humans and things. Wiley-Blackwell. 

 

Koselleck, R. (2004). Futures past: On the semantics of 

historical time (K. Tribe, Trans.). Columbia University Press. 

 

Kurkowska-Budzan, M., & Wóycicka, Z. (Eds.). (2020). 

Oral history and the politics of memory. Berghahn Books. 

 



Борис Кригер 

 

64 

Latour, B. (1993). We have never been modern (C. Porter, 

Trans.). Harvard University Press. 

 

Lorenz, C. (2012). Constructing the past: Postmodernism and 

historiography. In A. Tucker (Ed.), A companion to the 

philosophy of history and historiography (pp. 396–407). 

Wiley-Blackwell. 

 

Lowenthal, D. (2015). The past is a foreign country — 

Revisited. Cambridge University Press. 

 

McCullagh, C. B. (2004). The logic of history: Putting 

postmodernism in perspective. Routledge. 

 

Nora, P. (1989). Between memory and history: Les lieux de 

mémoire. Representations, 26, 7–24. 

https://doi.org/10.2307/2928520 

 

Pickering, A. (1995). The mangle of practice: Time, agency, 

and science. University of Chicago Press. 

 

Ricoeur, P. (1984). Time and narrative: Vol. 1 (K. 

McLaughlin & D. Pellauer, Trans.). University of Chicago 

Press. 

 

Runia, E. (2014). Moved by the past: Discontinuity and 

historical mutation. Columbia University Press. 



Настоящее прошлое 

  

   65 

 

Serres, M. (1995). Conversations on science, culture, and 

time (R. Lapidus, Trans.). University of Michigan Press. 

 

Stiegler, B. (1998). Technics and time, 1: The fault of 

Epimetheus (R. Beardsworth & G. Collins, Trans.). Stanford 

University Press. 

 

Trouillot, M.-R. (1995). Silencing the past: Power and the 

production of history. Beacon Press. 

 

Turchin, P. (2006). War and peace and war: The life cycles 

of imperial nations. Pi Press. 

 

White, H. (1973). Metahistory: The historical imagination in 

nineteenth-century Europe. Johns Hopkins University Press. 

 

Zielinski, S. (2006). Deep time of the media: Toward an 

archaeology of hearing and seeing by technical means (G. 

Custance, Trans.). MIT Press. 

 

Kriger, B. (2024). Rethinking history beyond periodization: 

An integral approach toward a post-narrative historiography 

in the age of data and technological reconstruction. The 

Common Sense World. 

 

 


