
 

 



Борис Кригер 

 

2 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ОБРАТНАЯ 

КАУЗАЛЬНОСТЬ – 

ВЛИЯНИЕ БУДУЩЕГО  

НА НАСТОЯЩЕЕ 

  
  
 

 

 

 

 

  



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее 

  

Размышление о времени, которое движется не только вперёд. О смысле, 

приходящем из будущего. О свободе, как способности услышать зов того, что 

ещё не произошло. Это текст о человеке, который не только сформирован 

прошлым, но и призван к тому, что должно быть. Здесь рассматриваются 

интуиция, любовь, вера, искусство и страдание как формы отклика на то, что 

уже действует, оставаясь за пределами видимого.  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

ОБРАТНАЯ КАУЗАЛЬНОСТЬ – ВЛИЯНИЕ БУДУЩЕГО НА НАСТОЯЩЕЕ 

 

Есть темы, к которым не приближаются без внутреннего 

напряжения. Они не зовут ярко, не требуют внимания 

громко — наоборот, скрываются, как корни под слоем 

земли, чьё присутствие чувствуется только тогда, когда 

почва начинает дышать иначе. Эта книга — не о чётком 

знании и не о завершённых ответах. Она растёт из 

вопросов, которые неотступны, но неуловимы; из 

ощущений, которые возвращаются снова и снова, хотя 

не поддаются объяснению. Она касается области, где 

смысл не даётся заранее, а только рождается — 

медленно, будто на грани слышимости, когда привычная 

логика теряет силу, и остаётся только интуиция, 

предчувствие, направленность. 

 

Может показаться, что затрагивать такие вещи — 

излишне, даже бесполезно. Что толку говорить о том, что 

нельзя измерить или доказать. Зачем идти вглубь 

темноты, если можно остаться при свете — среди ясных 

форм, чётких схем и надёжных понятий. Но именно в 

этой области, где исчезает опора, где нарушается 

последовательность, открывается другое: тонкое 

чувство направленности, влечение не к тому, что было, а 

к тому, что должно быть. Здесь всё подчинено иной 

логике — не логике причин, а логике зова. В этой книге 

— попытка слушать. Не объяснять, не убеждать, а 

удерживать внимание на слабом, но устойчивом 

присутствии того, что ещё не стало реальностью, но уже 

действует. 

 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   5 

Это книга о будущем, которое влияет на настоящее. О 

голосе, который звучит не из прошлого, а с конца. О 

времени, которое не движется по прямой. О человеке, 

которого формирует не только опыт, но и цель. О том, 

что не доказывается, а распознаётся. И если в этих 

страницах будет найден смысл, он появится не потому, 

что всё станет ясно — а потому, что кто-то услышит то, 

что уже звучит в нём самом. 

Прошлое, подобно якорю, удерживает, не позволяя 

дрейфовать в беспорядке, в то время как будущее, словно 

парус, ведёт вперёд, наполняя движение скрытым 

смыслом и направленностью. Привычная картина мира, 

основанная на линейной логике, требует подчинения 

строгому порядку: сначала причина, потом следствие. 

Подобное представление диктует, что грядущее — всего 

лишь абстрактная возможность, лишённая веса и 

влияния, недосягаемая точка за горизонтом, которую 

нельзя тронуть и откуда ничто не может проникнуть в 

настоящий миг. 

 

Однако иной взгляд, смещая акценты, допускает, что 

течение времени — не прямая, а сложная ткань, где нити 

натянуты не только от прошлого к будущему, но и в 

обратном направлении. Такая модель не нуждается в 

мистике, не требует нарушения законов физики, она 

сосредоточена на ином — на том, как смысл, 

прорастающий сквозь толщу времени, может 

формировать поступки задолго до их воплощения. Тогда 

становится возможным представить, что человек не 

просто идёт от событий, уже случившихся, но и 

движется к чему-то, что зовёт вперёд, словно неведомый 

сигнал, исходящий из ещё не обретённой реальности. 



Борис Кригер 

 

6 

 

Интуиция, необъяснимые страхи, внезапные озарения — 

всё это может оказаться не следствием пережитого, а 

отголоском грядущего, которое пытается быть 

услышанным. В этом восприятии будущее — не пустота, 

а потенциальность, обретающая силу именно в 

настоящем. Такое ощущение можно уподобить 

движению к голосу в тумане: хотя источник скрыт, само 

звучание направляет, заставляя выбирать путь, даже 

если разум ещё не осознал, куда ведёт эта тропа. 

 

Среди размышлений о природе причинности, 

изложенных ещё Аристотелем, особенно выделяется 

одна — финальная, или целевая. В отличие от прочих, 

объясняющих, как и из чего происходит событие, она 

указывает, ради чего оно совершается. Не материальная 

основа, не механизм действия и даже не толчок, 

запустивший процесс, а именно конечная цель наделяет 

происходящее смыслом, который простирается за 

горизонт настоящего. Такая цель ещё не достигнута, но, 

находясь впереди, она, словно путеводная звезда, уже 

формирует контуры поступков и движений. 

 

Человек может проснуться не потому, что истёк срок сна 

или сработал сигнал будильника, а потому что в глубине 

сознания зреет потребность завершить начатое, довести 

до конца труд, ради которого он существует в данный 

отрезок времени. Будущее, в этом случае, не просто 

абстрактная возможность, а деятельная сила, 

присутствующая в настоящем и оказывающая на него 

влияние. Желание написать книгу, пусть и ещё не 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   7 

реализованное, становится движущей причиной, 

наполняющей рутину внутренним напряжением, как 

если бы сам образ уже написанных страниц вызывал к 

жизни каждое утреннее движение. 

 

Эта внутренняя устремлённость не требует 

рационального подтверждения, она может быть 

смутной, но от этого не становится менее реальной. 

Финальная причина словно проявляется в каждом 

выборе, в каждом жесте, в каждом усилии преодолеть 

усталость или сомнение. Цель как бы предшествует 

собственному свершению, тихо прорастая сквозь 

настоящее, превращая его в путь, который только в 

ретроспективе станет очевидным. Именно поэтому 

можно сказать, что будущее — это не просто то, что 

наступит, а то, что уже действует, ещё не случившись. 

 

И здесь отправной точкой служит именно понятие causa 

finalis, представленное Аристотелем в Физике и 

Метафизике. Финальная причина — это цель или 

завершение, ради которого нечто существует. В отличие 

от эффективной причины, объясняющей, как нечто 

происходит, финальная указывает, зачем оно 

происходит. В аристотелевском представлении цель не 

является пассивной конечной точкой, но выступает как 

оформляющий принцип. Несмотря на то, что в Новое 

время идея цели была вытеснена механистическим 

подходом, в современной философии — особенно в 

этике, процессуальной метафизике и теологии — 

интерес к телеологии вновь возрождается. 

 



Борис Кригер 

 

8 

 

Напомним, что телеология — это философское учение о 

целесообразности и конечных целях. Согласно 

телеологическому подходу, явления и процессы в мире 

объясняются не только причинами из прошлого, но и 

целями, к которым они стремятся. Например, растение 

"тянется" к свету, потому что это нужно для его 

выживания — такая цель как бы "руководит" его 

развитием. 

 

Феноменология, в свою очередь, — это направление в 

философии, которое изучает структуру сознания и опыт 

человека «изнутри». Она сосредоточена на том, как мы 

воспринимаем и осмысляем мир в своем субъективном 

опыте. То есть, основная идея: понять вещи так, как они 

проявляются в нашем сознании, без предварительных 

теорий. 

 

Феноменологическая традиция, прежде всего в трудах 

Эдмунда Гуссерля, переосмысляет время как структуру 

переживания. Его модель внутреннего временного 

сознания строится на взаимосвязи трёх компонентов: 

удержания (прошлого), впечатления (настоящего) и 

протенции (будущего). Именно протенция, как 

направление в сторону ещё не произошедшего, 

показывает, что сознание всегда уже устремлено вперёд. 

Мартин Хайдеггер развивает это в Бытии и времени, 

утверждая, что Dasein — бытие-человека — по сути 

своей темпорально, и подлинное существование 

возможно только через предвосхищающее решимость, 

то есть внутреннюю готовность быть в отношении с 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   9 

будущим. 

Глубины современной физики, когда вглядываться в них 

достаточно долго, начинают расшатывать привычные 

представления о времени как о чёткой прямой, идущей 

от прошлого к будущему. Некоторые эксперименты, 

подобные отложенному выбору или парадоксу Уилера, 

подталкивают к мысли, что событие в настоящем может 

зависеть от решения, принятого уже после него, словно 

само будущее поворачивается назад, влияя на то, что уже 

произошло. И хотя подобные эффекты не служат 

прямым доказательством обратной причинности в 

привычном смысле, они становятся метафорами, 

которые помогают иначе взглянуть на структуру 

реальности. 

 

Квантовая запутанность, при всей своей странности, 

наделяет частицы свойствами, которые проявляются не 

из прошлого, а в зависимости от наблюдения, 

совершаемого позднее. Когда одна из частиц мгновенно 

«узнаёт» о судьбе своей спутницы, независимо от 

расстояния, время кажется не столь уж необходимой 

осью, как если бы события просто сосуществовали в 

неком глубинном единстве, а порядок их проявления 

зависел не от хронологии, а от акта внимания. Физика не 

заявляет об этом напрямую, не утверждает, что будущее 

направляет настоящее, но позволяет ощутить зыбкость 

границ между тем, что считается до и после. 

 

Такие явления, как эксперимент с отложенным выбором, 

где наблюдение, происходящее позже, влияет на 

поведение частицы в прошлом, становятся не описанием 



Борис Кригер 

 

10 

повседневной причинности, а поэтическим намёком: 

возможно, даже сама реальность устроена не так, как 

кажется на уровне интуиции. В них проявляется 

возможность мира, в котором время не диктует 

однозначных направлений, а превращается в сложное 

поле взаимовлияний. И тогда идея, что будущее может 

быть не только следствием, но и поводом, — уже не 

философская вольность, а тонкое отражение того, как 

природа избегает простых объяснений. 

Вопрос о статусе будущего занимает важное место в 

современной аналитической метафизике. Концепции 

презентизма, блок-вселенной и растущего блока по-

разному трактуют онтологию времени. Наиболее 

близкой к предложенному здесь взгляду оказывается 

теория растущего блока: прошлое и настоящее реальны, 

но будущее ещё только формируется. Однако в отличие 

от этой модели, представленная в исследовании позиция 

утверждает, что даже ещё не осуществлённое будущее 

может оказывать влияние — не как событие, а как 

структура смысла, уже действующая в настоящем. Это 

сближает предложенную перспективу с процессуальной 

философией Уайтхеда, в которой реальность — не 

совокупность субстанций, а поток становления, 

направленный к завершению. 

 

Наиболее яркое выражение обратная причинность 

получает в богословской традиции — особенно в 

эсхатологических системах, где конец времён 

понимается не как окончание, а как полнота, в которой 

раскрывается значение всего. Августин, Аквинский, 

позднее — Карл Барт, Юрген Мольтман и другие — 

утверждали, что Бог действует не по законам линейной 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   11 

последовательности: Он вне времени, а значит, может 

воздействовать на начало из завершения. В этом 

контексте будущее — не пустое ожидание, а действенная 

сила, которая уже сейчас преображает. Надежда и вера 

— не ожидание будущего как случайности, а опыт его 

притяжения. 

Современные модели в когнитивных науках — особенно 

теория предсказательной обработки информации 

(predictive processing) — предлагают подтверждение 

роли ожидания даже на уровне восприятия. Согласно 

этой теории, мозг непрерывно формирует гипотезы о 

том, что должно произойти, и сопоставляет их с 

поступающими сигналами. Восприятие — это не 

пассивный отклик, а активное предугадывание. 

Несмотря на эмпирическую направленность этих 

моделей, они подтверждают мысль о том, что сознание 

живёт не только в отражении прошлого, но и в 

предвосхищении будущего. 

 

В искусстве и литературе идея будущего как 

формирующей силы появляется особенно отчётливо. От 

греческой трагедии до модернистского романа, многие 

повествовательные формы основаны на внутреннем 

знании, что что-то должно произойти, и именно это 

знание направляет действия героев. Поль Рикёр в 

Времени и нарративе показывает, что структура рассказа 

воспроизводит человеческое временное сознание: оно 

соединяет прошлое и будущее в целостную 

конфигурацию. Искусство не просто отражает время — 

оно строит его, показывая, как ещё не случившееся 

способно определять форму происходящего. 

 



Борис Кригер 

 

12 

Объединяя метафизические, феноменологические, 

богословские, когнитивные и эстетические перспективы, 

данное исследование выдвигает гипотезу: будущее — 

это не пустота, а источник. Оно не только наступает, но 

и формирует. Не как последовательность событий, а как 

внутренняя организация, зов, структура притяжения. 

Обратная причинность, в этом понимании, не 

противоречит линейному времени, а является его 

скрытым основанием — тем, что придаёт 

направленность, форму, смысл. В следующих разделах 

эта теория будет применена к разным сферам 

человеческого опыта — от интуиции и искусства до 

морали и духовной жизни — чтобы показать: то, что ещё 

не произошло, уже действует. 

  

Свобода воли обретает своё истинное лицо не только в 

сопротивлении призракам былого, но и в тонком 

равновесии между давлением пережитого и тягой к 

грядущему. Прошлое оставляет следы, вросшие в тело и 

сознание, как шрамы, как шепот, не отпускающий даже 

в тишине. Оно диктует привычные маршруты, повторяя 

знакомые сценарии, словно подталкивая к одному и тому 

же выбору, чтобы сохранить устойчивость и не 

допустить новых потрясений. Но рядом с этим 

невидимым грузом существует и другое притяжение — 

голос будущего, ещё не определённого, но уже 

настойчивого. 

 

Человек оказывается натянут, как струна, между двумя 

полюсами: тем, что было, и тем, что должно прийти. Он 

может ощущать себя заложником воспоминаний, 

одновременно чувствуя зов, исходящий из того, что ещё 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   13 

не обрело очертания. И в этой противоборствующей 

двойственности рождается не иллюзия, а подлинная 

свобода — не как вседозволенность, но как способность 

распознать внутренний зов и отнестись к нему не 

автоматически, а осознанно. Умение услышать то, что 

приближается, и принять решение — дать согласие или 

отвергнуть, выбрать направление, вместо того чтобы 

просто следовать инерции. 

 

Будущее, в этом свете, не только пространство надежды 

или страха, но и активная сила, влияющая на выборы. 

Оно не навязывает себя, но предлагает. Иногда этот 

призыв ощущается как тревога, как предчувствие, в 

других случаях — как вдохновение, внезапное озарение, 

будто изнутри рождается новая траектория. Свобода 

проявляется не в отрыве от этих влияний, а в 

способности различать и принимать — либо зов 

прошлого, либо приглашение будущего, осознавая, что 

каждый отклик формирует следующий шаг. 

Смысл, вопреки распространённому стремлению искать 

его в пережитом, не оседает в слоях прошлого, как пыль 

на страницах завершённой главы. Он не вырастает из 

накопленного опыта, не складывается из причин и 

последствий, словно логическая цепочка. Его природа 

иная — он тянется вперёд, едва различимый, как тень 

того, что ещё не свершилось. И именно в этом — его 

подлинная сила. Смысл не объясняет, а влечёт; не 

подводит итоги, а обещает. Он появляется на горизонте, 

словно очертание земли в утреннем мареве, и именно 

благодаря этому ожиданию предстоящего жизнь 

начинает принимать форму. 

 



Борис Кригер 

 

14 

То, что случилось, может оставить след, может 

причинить боль или дать знания, но само по себе оно не 

несёт окончательной ясности. Лишь в том, что ещё 

должно произойти, кроется окончательное 

соразмеривание, как если бы истина событий 

проявлялась только тогда, когда они вписываются в 

линию движения вперёд. Прошлое, каким бы подробным 

оно ни было, остаётся множеством обрывков, пока их не 

свяжет единое стремление к будущему, в котором 

обретает завершённость даже самое неясное. 

 

Именно этот зов, ощущаемый не как конкретная цель, но 

как внутреннее знание, что что-то ждёт, что-то требует 

завершения, и придаёт моментам жизни очертание, 

превращая хаос случайностей в путь. Он не звучит как 

приговор, не диктует непременно, что должно быть, но 

приглашает — словно далёкий огонь манит путника, не 

обещая ничего, кроме самого движения вперёд. Смысл 

— не в том, что уже произошло, а в том, что может быть 

— если человек решится идти, если услышит, если 

примет. 

  

Интуиция, внезапное предчувствие, сны, несущие в себе 

оттенки ещё не наступивших событий, кажутся лишь 

зыбкими тенями, которые обычное сознание часто 

отбрасывает в сторону, считая их игрой воображения. 

Однако за этой зыбкостью кроется нечто более глубокое 

— слабый отклик от тех слоёв времени, где причинность 

не подчинена прямой последовательности. Бывает, 

человек внезапно ощущает, что нечто должно 

произойти, хотя разум не находит оснований для таких 

уверений. Бывает, выбор совершается не потому, что 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   15 

был предопределён воспоминанием, а потому, что на 

тонком уровне уже ощущается приближение чего-то 

грядущего, что требует именно этого шага. 

 

Сознание, если не ограничивать его рамками 

последовательности, может быть воспринято как нечто, 

стоящее не в точке на временной линии, а немного выше, 

подобно наблюдателю, способному видеть не только то, 

что позади, но и то, что медленно приближается. Это не 

отменяет свободу воли, не превращает человека в 

ведомого слепой необходимостью, но наделяет его 

способностью улавливать сигналы, исходящие из ещё не 

обретённой реальности. Эти сигналы — как шорохи из-

за тонкой стены, за которой разворачивается будущее. 

Они не кричат, не доказывают, но подсказывают, иногда 

столь тихо, что услышать их можно лишь в моменты 

внутреннего покоя или сновидческой открытости. 

 

Человеческое предчувствие — не ошибка, а отражение 

другой формы связи, где следствие как бы предшествует 

причине. Душа, если представить её не как нечто 

застывшее, а как чувствующее измерение, способна 

откликнуться на этот зов прежде, чем событие 

воплотится в плотную ткань действительности. И тогда, 

вместо того чтобы видеть человека как марионетку 

собственных ран, можно представить его как отклик на 

зов — как шаг навстречу не прошлому, а тому, что ещё 

не наступило, но уже тянет своей логикой, своей 

необходимостью, своей формой. Это и есть обратная 

причинность в её самой тонкой, самой личной, почти 

невидимой форме. 



Борис Кригер 

 

16 

 Рассуждая о душе, человек словно прикасается к 

материи, не поддающейся измерению, — и именно в 

этом парадоксе кроется сила самой идеи. Независимо от 

того, существует ли душа как нечто осязаемое или 

остаётся плодом человеческого воображения, её 

концепция уже давно стала неотъемлемой частью 

культуры, философии и внутренней жизни. Даже если 

бы кто-то с уверенностью заявил, что души нет, само 

наличие этого утверждения свидетельствовало бы о силе 

понятия: ведь спор возможен лишь тогда, когда 

существует объект обсуждения, пусть даже 

гипотетический. 

 

Понятие души позволяет обращаться к глубинной 

природе бытия, размышляя не только о живом, но и о 

смысле самого существования. Люди веками 

пользовались этим словом, не требуя доказательств, 

потому что оно давало язык для описания невидимого — 

чувств, памяти, совести, любви, боли. Когда говорили о 

душе, описывали внутренний мир так, как будто он 

имеет форму и вес, хотя весить его невозможно. Даже в 

самых сухих рассуждениях, где материальное 

возводится в абсолют, допущение понятия души 

остаётся удобным инструментом. Оно позволяет 

соединить психологическое и моральное, чувственное и 

рациональное, внутреннее и внешнее. 

 

Опираясь на одно лишь существование мысли о душе, 

можно без усилий понять, что подобные идеи важны не 

как доказуемые или опровержимые факты, а как 

универсальные конструкции, с помощью которых 

выстраивается взгляд на человека и мир. Всё, что требует 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   17 

объяснения, может получить своё отражение в языке, а 

язык охотно принимает образ души как средство для 

описания того, что иначе осталось бы безымянным. 

Именно поэтому, независимо от её фактического бытия, 

душа как понятие обладает значимостью. С её помощью 

вырисовывается образ человека во всей его 

многогранности, ведь в одном только этом слове может 

уместиться целая вселенная — от первых переживаний 

до последних мыслей. 

Душа, в отличие от разума, привязанного к 

последовательности событий, к логике причин и 

последствий, будто бы обитает в ином пространстве — 

не за пределами времени, а вне его линейной 

принудительности. Она не стремится объяснить, не 

выстраивает доказательства, не полагается на опыт как 

на единственный источник знания. Её способность — 

чувствовать, не разделяя происходящее на «до» и 

«после», как если бы все мгновения существовали 

одновременно, а различались лишь степенью 

приближённости. В этом восприятии прошлое и будущее 

не противоположны, а соединены, как два края единого 

дыхания. 

 

Иногда душа вдруг содрогается, хотя ничего ещё не 

случилось. Иногда появляется лёгкое волнение, словно 

по краю сознания скользнуло то, чего ещё нет в видимом 

мире. Подобные переживания не поддаются объяснению 

в рамках привычной картины мира, где время — поток, 

в котором нет возврата, и всё новое рождается только из 

старого. Но если душа действительно чувствует вне 

времени, тогда становятся понятными и сны, уносящие в 

события, ещё не произошедшие, и озарения, кажущиеся 



Борис Кригер 

 

18 

беспричинными, и странное узнавание того, что только 

предстоит. Всё это не загадки, а естественные 

проявления присутствия за пределами линейной 

последовательности. 

 

Чувство смысла, возникающее не в результате анализа, а 

как внезапная уверенность, тоже связано с этим 

восприятием. Оно не приходит из прошлого, как 

логический вывод, и не всегда связано с конкретной 

целью. Оно будто бы исходит из некоего центра, 

расположенного за пределами прямой временной оси, 

где всё уже существует, но ещё не стало зримым. Душа 

ощущает этот центр, отзывается на его притяжение, и в 

этом отзвуке живёт знание, которое невозможно 

передать словами, но можно почувствовать как 

неотвратимость выбора, как внутреннюю правду, не 

нуждающуюся в подтверждении. 

 

Если Бог существует, то представлять Его в прошлом — 

значит проецировать на Него свойства человеческого 

восприятия, стремящегося к истоку, к первоисточнику, к 

началу всего. Однако, будучи вне времени, Он не 

является началом в хронологическом смысле, не стоит у 

истоков как перводвигатель, задавший импульс миру и 

удалившийся в безмолвие. Его место — не в начале, а в 

полноте, в завершённости, в том, что ещё должно 

раскрыться. Он — в конце времён, но не как заключение, 

а как цель, как финальная форма, ради которой всё 

остальное получает смысл и направление. 

 

Такое присутствие делает всю историю не просто 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   19 

цепочкой следствий, порождённых из хаоса, а 

путешествием, ведомым к определённому завершению, 

которое уже сейчас оказывает влияние. Тогда Бог — не 

причина, от которой начинается движение, а причина, к 

которой оно стремится. Он не толкает вперёд, а влечёт. 

Не подталкивает — а зовёт, не создаёт по схеме, а 

формирует по замыслу, вложенному не в прошлое, а в то, 

что должно быть достигнуто. И тогда человек, мир, 

история в целом — не только результат первичного акта, 

но и отражение грядущего завершения, которое, будучи 

совершенным, уже влияет на начало. 

 

Такое понимание придаёт каждому моменту не 

случайность, а скрытую необходимость. То, что кажется 

беспорядком, неупорядоченным стремлением или 

страданием, может быть осмыслено не как случайная 

часть процесса, а как движение к тому, что притягивает 

из конца. Спасение, если оно есть, не приходит как 

реакция на беду, а предшествует ей в смысле — как цель, 

уже действующая задолго до того, как сознание осознаёт 

её. И вера, если она возникает, — это не просто 

следствие откровения, а отклик на зов, исходящий из 

того, что вне времени, но касается каждого мгновения. 

 

Страх, вопреки распространённому убеждению, не 

всегда прорастает из травмы, не всегда поднимается из 

глубин прошлого, как память о боли. Чаще он возникает 

как дрожь перед тем, что ещё не случилось, как 

внутреннее предощущение приближения чего-то, что 

невозможно до конца сформулировать, но невозможно и 

игнорировать. Этот страх не привязан к конкретным 

воспоминаниям, он не укоренён в давно пережитом, а 



Борис Кригер 

 

20 

будто бы врастает из грядущего, из того, что 

надвигается, как тень до появления объекта. 

 

Такой страх не объяснить — его можно только 

почувствовать. Он рождается не тогда, когда событие 

становится реальностью, а гораздо раньше — в момент, 

когда душа, ощущая направление движения, 

предчувствует то, что должно встретиться на пути. 

Иногда он приходит внезапно, без видимой причины, и 

человек теряется, пытаясь найти оправдание, связать 

тревогу с чем-то из прошлого, вытесненным, забытого. 

Но, возможно, дело не в том, что когда-то случилось, а в 

том, что готовится произойти. В этом смысле страх 

становится формой тонкого знания, слабым искажением 

настоящего под давлением того, что приближается. 

 

Подобный опыт можно сравнить с ощущением холода 

перед грозой: небо ещё светлое, воздух тих, но тело уже 

знает, что всё изменится. Страх — это не всегда 

следствие, иногда это предвестие. И если разум пытается 

связать его с уже известным, то душа, ощущая будущее, 

ещё не нашедшее форму, реагирует иначе — она 

сжимается не от того, что помнит, а от того, что 

чувствует. Тогда становится понятно, что мы боимся не 

того, что было, а того, чего ещё нет, но что уже начало 

касаться нас своим присутствием. 

 

Свобода воли, если отрешиться от её привычного 

понимания как простого выбора между «да» и «нет», 

обретает гораздо более тонкое и глубокое измерение. 

Она не заключается лишь в умении отвергать или 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   21 

принимать предложенное, не сводится к отказу от 

давления прошлого. Истинная свобода рождается там, 

где возникает способность услышать зов — не голос, 

звучащий сзади, а едва различимый отклик грядущего, 

стремящегося быть понятым прежде, чем оно станет 

реальностью. Это не просто реакция на обстоятельства, 

а умение различать смысл в том, что ещё только 

стремится воплотиться, и отвечать на него, как отвечают 

на внутреннюю правду — не потому, что так учили, а 

потому что иначе невозможно. 

 

Смысл, в этом свете, никогда не лежит в прошлом, как 

следы на земле. Память может предлагать материалы, из 

которых формируется сознание, но она не указывает 

направление. Она очерчивает границы, напоминает, что 

уже случилось, но не говорит, ради чего всё это было. 

Ответ на этот вопрос всегда впереди. Именно поэтому 

археология памяти не способна раскрыть смысл — она 

может только уточнить происхождение. Смысл же 

приходит оттуда, где ещё нет очертаний, но уже есть 

притяжение, где ещё нет знания, но уже есть 

неотступное чувство необходимости. Он — категория 

будущего, не абстрактная цель, а структура, 

организующая настоящее по неведомым, но точным 

линиям. 

 

В этом же ключе предвидение — не фантазия и не 

тревожная проекция, а форма восприятия, способная 

уловить направление ещё не проявившегося. И хотя 

воспоминания дают ощущение устойчивости, именно 

предчувствия указывают путь. Они не всегда осознанны, 

чаще всего действуют, как скрытые течения под 



Борис Кригер 

 

22 

поверхностью выбора, но именно они становятся 

подлинными источниками решения. Не то, что уже 

известно, а то, что требует быть услышанным, 

определяет форму поступка. 

 

Судьба при таком взгляде — не фатальность и не цепь 

мистических событий, назначенных извне, а форма 

существования времени, где причина может исходить из 

конца. Это не вмешательство чего-то 

сверхъестественного, а структурная закономерность: 

события тянутся к своему завершению, и это завершение 

уже сейчас влияет на форму, которую принимает всё, что 

кажется свободным. Судьба — это обратная 

причинность, вплетённая в ткань бытия не как внешняя 

сила, а как логика формы, развертывающейся из 

будущего. 

Некоторые моменты в жизни ощущаются не как 

результат череды случайностей, а как нечто, что должно 

было произойти. Не потому, что они были 

запрограммированы, а потому, что внутри них звучал 

зов, распознаваемый без слов, как тихая уверенность, что 

всё идёт именно туда, куда и должно идти. Подобные 

события не столько вспоминаются, сколько 

предугадываются на грани чувства, как если бы они уже 

давно ждали своего часа, подступая из будущего с такой 

силой, что отказ от них кажется невозможным. Их не 

выстраиваешь — они формируют шаги сами, словно 

натянутая нить, ведущая сквозь мгновения. 

 

Будущее не поддаётся точному знанию, не допускает 

исчерпывающих прогнозов, но это не делает его пустым. 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   23 

Оно не безмолвно. Наоборот, его энергия уже действует, 

едва уловимая, но живая, как ветер, предшествующий 

буре. Оно приближается не фактами, а намерением, не 

деталями, а направлением. В нём нет гарантии, но есть 

сила, и эта сила проникает в настоящее, формируя 

выборы, настроение, сомнения, вдохновение. Нельзя 

сказать, что будущее известно, но можно почувствовать, 

что оно работает — не как картография, а как 

напряжение поля, как таинственное ожидание, 

создающее движение. 

 

Настоящее при этом оказывается не нейтральной точкой 

на линии, а напряжённым пересечением двух потоков. 

Оно не просто результат прошлого, вытекающий по 

законам логики, но и площадка, куда одновременно 

устремляется зов из ещё не наступившего. Прошлое 

приносит инерцию, но будущее — вектор. Настоящее не 

между, а в напряжении — оно собирает в себе форму из 

двух направлений, позволяя человеку не только 

вспоминать, но и откликаться. 

 

Именно в этом перекрёстке рождается вера — не как 

убеждение, подкреплённое доводами, а как связь с тем, 

чего ещё нет, но что уже проявляется как смысл. Она не 

требует доказательств, потому что её природа — в 

предвосхищении. Вера — это способность чувствовать 

неведомое как необходимое, не имея гарантий, но зная 

внутренне, что направление верно. Это не про знание и 

не про надежду — это отклик на зов, который ещё не стал 

событием, но уже действует, преобразуя человека 

изнутри. 



Борис Кригер 

 

24 

  

Обратная причинность можно представить не как 

логическую конструкцию, а как тонкую, почти 

неуловимую силу — сродни гравитации, но 

действующую не в пространстве тел, а в глубинах 

сознания. Это не тяга к центру, а притяжение к 

завершению, к полноте, к форме, которая ещё не 

воплотилась, но уже влияет. Она не толкает сзади, а 

тянет вперёд, наделяя путь смыслом, ещё до того как 

будет ясен его маршрут. Подобно тому, как планета 

удерживается орбитой не потому, что её кто-то толкает, 

а потому что где-то присутствует центр, так и душа, 

чувствуя эту силу, движется к тому, что её призывает. 

Это не причинность в привычном понимании, а зов — не 

внешнее давление, а внутренняя необходимость. 

 

Мир, если воспринимать его сквозь эту призму, не 

просто следствие первичного толчка. Он не развернулся 

механически и не существует по инерции. Он отозвался 

на нечто, что его позвало. Он не случился — он ответил. 

Все формы, все процессы, все жизни — это не только 

следствия, но и стремления, направленные не только от 

начала, но и к окончанию. Мир не обусловлен, он — 

услышал. Его существование не объясняется только тем, 

что было, но и тем, что должно быть, что уже влияет, 

формируя смысл, структуру и закон не из прошлого, а из 

финальной полноты. 

 

В этом замыкании времени личность оказывается не 

просто участником, не просто точкой среди многих, а 

связующим звеном. В ней встречаются два потока — 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   25 

инерция памяти и напряжение зова. Она стоит как мост, 

перекинутый через последовательность мгновений, но 

устремлённый в сторону того, что эту 

последовательность способно отменить. В человеке 

времени всё ещё подчинено законам, но в его духе уже 

звучит то, что их отменяет. И эта двойственность — не 

слабость, а источник подлинной внутренней жизни. 

Личность чувствует не только то, что было, но и то, что 

зовёт, не только повторяет, но и создаёт — по образу 

того, что ещё не наступило, но уже действует. 

  

Молитва, в своей глубинной сущности, не является 

обращением к прошлому, не ищет оправдания в уже 

случившемся, не возвращает к старым словам, чтобы 

повторить их в надежде на ответ. Она — не 

воспоминание и не возвращение, а движение навстречу. 

Это не диалог с тем, что было, а стремление 

прикоснуться к Тому, Кто стоит за пределами всех 

«было». Молитва — это не возвращение, а ожидание. Не 

объяснение, а устремлённость к завершению, к полноте, 

к Тому, Кто присутствует не в истоке, а в исходе — в 

завершённом, совершённом, финальном. В ней звучит не 

память, а надежда, и не просьба как возмещение, а как 

шаг к чему-то, что ещё только должно быть, но уже 

способно ответить. 

 

И потому страдание, которое внутри времени кажется 

хаосом, утратой, крушением порядка, может обрести 

форму лишь в перспективе, где время не единственный 

измеритель смысла. Если смотреть на него как на 

случайность или как на наказание, оно остаётся немым. 

Но если воспринимать его как часть движения к тому, 



Борис Кригер 

 

26 

что зовёт из конца, тогда оно вписывается в траекторию 

— как тень, без которой невозможен объём. Обратная 

причинность не отменяет боли, но делает её проходимой. 

В этой структуре страдание становится не проклятием, а 

работой — тем, что готовит, очищает, распахивает, 

делает восприимчивым. Оно не оправдывается, но 

включается в рисунок, ещё не завершённый, но уже 

формирующий контуры целого. 

 

Так же и искусство не стремится к объяснению. Оно не 

сообщает истину в виде формулы, не раскрывает ответа, 

как уравнение. Оно вызывает отклик. Оно действует, как 

зов, как образ, обращённый вперёд. В нём звучит то же 

напряжение, что и в предчувствии: прикосновение к 

смыслу, ещё не изложенному словами, но уже 

ощутимому. Искусство обращается не к логике, а к 

внутреннему знанию, которое ещё не оформлено, но уже 

требует быть узнанным. Оно не убеждает, а тянет за 

собой — как будущее, которое нельзя объяснить, но 

невозможно не чувствовать. 

 Иногда человек внезапно чувствует тихую, неясную 

тоску — не по тому, что утрачено, а по тому, что ещё не 

случилось. Это ожидание, окрашенное предчувствием, 

не имеет ясной формы, но уже несёт в себе оттенок 

утраты, словно душа знает: впереди произойдёт что-то 

важное, что-то, к чему она уже привязана, ещё не 

встретившись. Такая тоска — не слабость, а один из 

тончайших сигналов, указывающих на способность 

чувствовать грядущее не как абстракцию, а как живую 

часть собственного бытия. Оно ещё не вошло в мир, но 

уже касается внутреннего пространства — и потому 

вызывает боль, как будто прощание случается заранее, 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   27 

вместе с ожиданием встречи. 

 

Во снах эта грань между временами становится особенно 

прозрачной. Там не действует прямой порядок, и 

сознание перестаёт быть привязанным к линейной 

логике. В этих пространствах образы не подчинены ходу 

часов, а приходят как переживания, в которых прошлое, 

настоящее и будущее сливаются в одно течение. Сон — 

не иллюзия, а форма приближения к вне-временности, к 

состоянию, где душа перестаёт быть зажата рамками 

последовательности. Иногда именно там происходит 

распознавание того, что ещё не наступило, но уже живёт 

в структуре грядущего дня, как если бы сны были окнами 

в другую сторону причинности. 

 

Пророчество, в этом свете, — не предсказание в 

привычном понимании, не попытка заранее разложить 

события по полкам будущего. Это усилие уловить 

направление, ощутить напряжение, исходящее из точки, 

ещё не наступившей, но уже деформирующей 

настоящее. Все пророчества — попытки осознать 

воздействие будущего, уже действующего, уже 

касающегося, но ещё не воплощённого. Они не 

сообщают факты, а отражают форму, к которой 

стремится происходящее, как отражение неведомого в 

зыбком зеркале времени. 

 

Цели, к которым человек стремится, часто кажутся 

плодом его воли, результатом расчёта или желания. Но 

нередко оказывается, что это не он их поставил, а они 

поставили его — выбрали, приблизились, стали частью 



Борис Кригер 

 

28 

внутренней структуры. Человек не столько определяет 

цель, сколько распознаёт её, подчиняясь не внешнему 

приказу, а внутреннему движению. Тогда становится 

ясно, что цель — это не просто точка на линии, а форма 

призыва, идущего из конца, уже сейчас формирующего 

того, кто к ней стремится. 

 

Откровение не следует понимать как передачу готовой 

информации, как внезапное сообщение, которое 

приходит извне и расставляет всё по местам. Оно не о 

том, чтобы узнать, а о том, чтобы быть тронутым. В нём 

действует не знание, а присутствие. Оно ощущается не 

как ответ на вопрос, а как прикосновение к смыслу, 

который ещё не выражен словами, но уже преображает. 

В этом прикосновении узнаётся влияние конца — 

завершения, полноты, цели, — которое незримо 

начинает менять самое начало, тихо вмешиваясь в 

последовательность событий, прежде чем они получили 

плоть. Откровение не объясняет, оно меняет 

внутреннюю конфигурацию, как свет, который не видно, 

но благодаря которому всё начинает обретать форму. 

Без признания того, что время может течь не только от 

истока к завершению, но и от полноты к становлению, 

невозможна подлинная духовная жизнь. Потому что дух 

живёт не в повторении пройденного, а в чуткости к тому, 

что ещё не проявилось, но уже зовёт. Он не занимается 

восстановлением, он движется навстречу. Обратная 

каузальность — не теоретическая конструкция, а та 

самая структура, в которой молитва, надежда, любовь и 

смысл получают обоснование. Без неё духовность 

остаётся лишь памятью, ностальгией по утраченному. С 

ней она становится откликом на неведомое, но реальное. 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   29 

 

Ошибка, распространённая и почти неизбежная, 

заключается в том, что формирование личности 

связывается только с тем, что было. Прошлое, 

безусловно, оставляет следы, формирует язык, 

накапливает опыт. Но если смотреть внимательнее, 

станет очевидно: многие важнейшие черты, выборы, 

интонации, внутренние повороты обусловлены не тем, 

что уже случилось, а тем, что чувствуется как 

приближающееся. Как если бы в человеке жило знание 

не о том, кем он был, а о том, кем ему предстоит стать, 

— и это знание, пока ещё не ясное, уже действует, 

корректирует, толкает, прерывает. 

 

Именно в этом контексте становится понятной сама 

возможность морального выбора. Если бы человек был 

полностью сформирован только прошлым, все его 

поступки были бы предопределены. Но в каждом выборе 

присутствует нечто, выходящее за рамки накопленного 

— момент, в котором откликается не память, а смысл. 

Будущее, ещё не наступившее, но уже действующее, 

открывает пространство, где возможна свобода, потому 

что в нём звучит не инструкция, а призыв. И выбор 

совершается не только в ответ на прошлое, но и как 

отклик на то, что ещё не наступило, но уже формирует 

ожидание истины. 

 

Стремление к истине не рождается из обладания ею, не 

питается завершённым знанием. Оно проистекает из 

нехватки, из ощущения, что где-то впереди существует 

нечто, к чему стоит приблизиться, что ещё скрыто, но 



Борис Кригер 

 

30 

уже призывает. Это движение — не к доказательству, а к 

открытию. Истина в этом понимании — не результат 

анализа, не сумма фактов, а явление, которое ждёт 

встречи, как горизонт ждёт путника. Влечение к ней 

сродни памяти о чём-то ещё не увиденном, но уже 

знакомом. Она чувствуется не в полноте, а в ожидании, 

не в обладании, а в напряжённой тяге к тому, что должно 

раскрыться. 

 

Память удерживает очертания. Она не возвращает саму 

реальность, но даёт возможность не потерять её рисунок. 

В ней содержится форма, зафиксированная в том, что 

прошло. Но предвидение — это уже не форма, а вектор. 

Оно не повторяет, а направляет. В нём нет устойчивости, 

но есть смысл, потому что оно указывает не на то, что 

было, а на то, чему суждено обрести облик. Эти два 

способа существования — память и предвидение — 

соединяются в настоящем, где один защищает от 

распада, а другой зовёт к движению. Оба необходимы, 

но только предвидение придаёт жизни направление. 

 

Линейное время — конструкция, необходимая для 

организации повседневности, но она скрывает от взгляда 

сложность внутреннего движения. Мысли, чувства, 

решения часто не вписываются в прямую 

последовательность. Иногда в одном мгновении 

сосуществуют прошлое, как тень, и будущее, как зов. 

Человеческое сознание живёт не в часах, а в 

напряжённом узле, где линии времени 

перекрещиваются. То, что кажется простым «сейчас», на 

деле наполнено откликами из того, что ещё не пришло, и 

из того, что не прошло до конца. 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   31 

 

Мысли о смерти чаще всего возникают не как итог 

размышлений о старении или утрате, а как тихий голос 

из грядущего. Они не столько память о потерянных, 

сколько предчувствие завершения. Смерть в этих 

мыслях — не образ конца, а форма предельного 

осмысления. Она не зовёт назад, а предвосхищает — как 

то, что придаёт вес каждому движению, каждой встрече. 

И тогда смерть становится не просто прекращением, а 

точкой притяжения, которая, не будучи ещё 

достигнутой, уже оказывает влияние на настоящее, 

наполняя его тишиной и значением. 

 

Образ будущего, каким бы туманным или 

неоформленным он ни был, обладает силой, выходящей 

далеко за пределы воображения — он проникает в 

глубинные слои коллективного поведения, определяя 

направление политических решений, моральных норм и 

даже телесных реакций. В политике этот образ может 

принимать форму утопии или катастрофы, обещания или 

угрозы, и в зависимости от того, каким именно он 

становится, меняется сам язык власти, риторика выбора, 

структура действия. То, что ещё не наступило, начинает 

задавать рамки допустимого, формируя не только цели, 

но и оправдания. Политика, в этом контексте, не столько 

управление настоящим, сколько организация пути к 

тому, что считается возможным. 

 

В морали будущее проявляется ещё тоньше — как 

внутренний горизонт, к которому соизмеряется 

поступок. Не то, что было, делает выбор нравственным, 



Борис Кригер 

 

32 

а то, к чему он ведёт. Человек оценивает себя не только 

по воспоминаниям, но и по направленности — по тому, 

кем он может стать. Образ будущего, даже если он не 

осознан до конца, влияет на суждение, на сомнение, на 

вину и ответственность. Нравственный импульс часто 

рождается не из памяти, а из предвосхищения, как если 

бы внутри каждого поступка уже звучал отголосок его 

последствий, ещё не наступивших, но уже влияющих. 

 

Даже биологическое измерение не остаётся в стороне от 

этой силы. Ожидание, страх, надежда, предвкушение — 

всё это влияет на телесное состояние, меняет биохимию, 

модулирует гормональные циклы. Организм 

откликается на то, что ещё не случилось, как если бы 

будущее, проникая сквозь слой воображения, начинало 

действовать не только на мысли, но и на клетки. Болезнь 

может обостряться в ожидании плохого исхода, 

выздоровление — ускоряться под влиянием внутренней 

уверенности. И в этом — ещё одно подтверждение: 

человек живёт не только под воздействием прошлого, но 

и под притяжением будущего, которое формирует не 

только смысл, но и плоть. 

Откладывание жизни, привычка говорить себе «не 

сейчас», — это не просто слабость или нерешительность, 

а один из самых ярких признаков того, насколько мощно 

будущее влияет на настоящее. Даже отказ от действия 

часто не продиктован настоящим моментом, а подчинён 

тени грядущего, которая, не обретя ещё формы, уже 

диктует ритм. Это молчаливое признание: то, что важно, 

находится впереди, и потому сегодняшний шаг получает 

отложенное значение. Власть будущего проявляется не 

только в мечтах, но и в отсрочках, в отступлениях, в 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   33 

ожидании условий, которые должны настать, чтобы 

начать жить по-настоящему. 

 

Когда человек чувствует, что он обязан что-то делать — 

без возможности отступить, усомниться или 

переосмыслить — это переживается не как акт свободы, 

а как форма внутреннего принуждения. Даже если 

действие в себе разумно или необходимо, сама его 

неизбежность лишает человека чувства выбора. 

Обязанность, становясь безальтернативной, утрачивает 

свою моральную ценность и превращается в диктат, 

исходящий извне или из глубоко встроенных ожиданий. 

В этом смысле принуждение — даже если оно исходит 

от внутренних установок — оставляет человека в 

позиции подчинённого. 

 

Свобода же начинается там, где исчезает неотложность. 

Там, где появляется возможность не делать, отложить, 

вернуться к вопросу позже, не быть готовым сейчас. 

Парадоксально, но именно возможность откладывания 

может свидетельствовать не о слабости, не о вине, не о 

дефиците воли, а об ощущении пространства. 

Пространства, в котором человек сам определяет момент 

действия, исходя не из давления, а из внутренней 

зрелости, из встречи с настоящей готовностью. Это не 

отказ от долга, а признание того, что действие без 

свободы перестаёт быть подлинным. 

 

Откладывание в этом свете — не всегда проявление лени 

или бегства. Иногда это знак: человек ощущает, что 

время ещё не пришло. Что то, что должно быть сделано, 



Борис Кригер 

 

34 

действительно важно, но не может быть исполнено по 

первому внутреннему приказу. Это ожидание, в котором 

есть достоинство — потому что за ним стоит не отказ, а 

способность слушать. И если свобода — это не просто 

выбор между действиями, а пространство, в котором 

человек слышит, когда и зачем он действует, то отсрочка 

может быть не слабостью, а проявлением этой 

внутренней свободы в чистом виде. 

 

Сознание, если не ограничивать его рамками 

воспоминаний, можно представить как орган чувств, 

настроенный не только на то, что было, но и на то, что 

становится. Оно не просто хранит и воспроизводит, а 

направляет внимание к линиям движения, чувствуя 

общий вектор, как моряк чувствует течение ещё до того, 

как изменится ветер. Это ощущение — не знание, не 

расчёт, а тонкая чувствительность к логике 

происходящего, к невидимым структурам, которые 

складываются не из того, что уже существует, а из того, 

что только собирается появиться. Мы часто принимаем 

решения, не зная почему, потому что внутренне уже 

чувствуем, куда всё ведёт. 

 

Если бы не существовало будущего, не было бы 

надежды. Ведь надежда по сути — это способность 

чувствовать, что впереди существует пространство, в 

котором возможно нечто иное. Она не строится на 

доказательствах, не требует гарантии, но живёт в 

уверенности, что завершение ещё не определено, и в 

этом — свобода. Отсутствие будущего делало бы 

каждый момент заключённым в себе, замкнутым, без 

движения. Но пока чувствуется, что есть «дальше», — 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   35 

пусть неясное, пусть хрупкое, — остаётся возможность 

не просто продолжать, а ждать, вглядываться, отвечать. 

Надежда — это форма связи с будущим, ещё не 

наступившим, но уже действующим в сердце. 

 

 

Любовь, если всмотреться в её происхождение, редко 

вырастает исключительно как ответ на полученное. Она 

не сводится к обмену, к зеркальному отклику на 

прежнюю нежность. Истинное чувство возникает не 

потому, что кто-то в прошлом открыл сердце, а потому 

что в глубине существует знание: должно быть 

пространство, где это сердце будет принято. Любовь 

начинается с ожидания того, что ещё не произошло, с 

предвосхищения встречи, которой ещё нет, но которая 

ощущается как необходимая. Она не требует 

подтверждений, а тянется вперёд, потому что там, где-то 

во времени, существует возможность быть любимыми — 

и это знание придаёт смысл тому, что ещё только 

пробуждается в душе. 

 

Такое чувство нельзя объяснить только прожитым. Оно 

не обусловлено прежним теплом или ранними словами. 

Оно прорастает из тишины, в которой ещё ничего не 

было, но уже есть предощущение формы. Мы любим не 

потому, что нас уже полюбили, а потому что любовь, в 

своей сути, тянется к чему-то, что должно исполниться. 

Не к прошлому отклику, а к грядущему взаимному 

узнаванию. И эта тяга — не иллюзия, а одна из самых 

устойчивых форм внутренней правды, проявляющейся в 

поступках, ожиданиях, боли, радости, во всех оттенках 



Борис Кригер 

 

36 

присутствия. 

 

Можно чувствовать одиночество, даже не зная любви, но 

в самой тоске уже звучит её возможность. Это знание о 

том, что в структуре мира существует встреча, что где-

то в пространстве будущего уже есть тот, кто 

откликнется, кто узнает, кто примет. И, двигаясь 

навстречу этому ещё не обретённому, человек способен 

любить задолго до того, как любовь станет взаимной. Он 

любит, потому что чувствует — быть любимым не 

только можно, но и должно. 

 

Любовь в своей сути никогда не бывает только 

признанием настоящего. Она не закрепляет, не 

фиксирует, не подводит итог. Напротив, она всегда 

направлена вперёд — как предвосхищение, как 

ожидание, как внутренняя уверенность в том, чего ещё 

нет, но что уже ощущается как возможное. Она не 

исходит из наличного, не довольствуется тем, что есть, а 

смотрит в того, кто станет, кто раскроется, кто будет. В 

этом — её сила и её риск. Любящий не просто 

принимает, он верит. И в этой вере заключено 

напряжение будущего: «Я верю, что ты будешь». 

 

Такое отношение невозможно выстроить на одном 

прошлом опыте, как нельзя любить только за то, что уже 

случилось. Настоящее может породить привязанность, 

благодарность, восхищение — но любовь требует 

больше. Она включает в себя проекцию, не как иллюзию, 

а как внутреннее зрение, которое видит другого не в том, 

что он уже есть, а в том, кем он может стать, и отзывается 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   37 

именно на эту форму, ещё не достигнутую. Любовь 

обращается к будущему не случайно — она питается 

именно тем, чего ещё нет, но что кажется настолько 

возможным, что его присутствие чувствуется заранее. 

 

Так рождается доверие, не из анализа, а из предчувствия. 

Человек, которого любят, чувствует, что в него верят не 

как в итог, а как в путь. Любовь позволяет быть не 

законченным, несовершенным, она предоставляет 

пространство для становления. Она не держит, а 

сопровождает. Не утверждает: «Ты есть», а шепчет: «Я 

чувствую, что ты будешь». Это не прогноз и не 

требование, а форма отклика на зов, идущий не из 

прошлого, а из того, что ещё не проявилось, но уже 

требует быть узнанным. 

 

Любая попытка переосмыслить причинность и 

предложить модели времени, в которых будущее 

оказывает влияние на настоящее, неизбежно 

сталкивается с рядом возражений. Кажущееся 

противоречие с эмпирическим знанием, напряжённость 

с физическими представлениями о времени, опасения по 

поводу детерминизма и даже теологические ассоциации 

— всё это требует внимательного рассмотрения. Однако 

каждый из этих аргументов при более глубоком анализе 

не опровергает саму идею обратной причинности, а 

лишь подталкивает к более точной её формулировке. 

 

Первое возражение связано с представлением о том, что 

причинность не может идти «назад», поскольку это 

нарушает асимметрию времени и подрывает 



Борис Кригер 

 

38 

эмпирическую согласованность. В ответ стоит уточнить: 

речь идёт не об отмене физической причинности и не о 

вмешательстве будущих событий в прошлое, а о другом 

типе причинности — финальной. Это не механическое 

воздействие, а формообразующее притяжение, сходное с 

тем, как идея или цель определяют путь задолго до того, 

как результат становится видим. Такое понимание не 

отменяет закона причинности, а дополняет его иным 

уровнем смысловой организации. 

 

Второе возражение касается самой возможности 

влияния будущего, поскольку оно, якобы, не существует. 

Однако будущее в этом контексте не отождествляется с 

завершёнными событиями — оно не существует в виде 

фактов, но может существовать как структура, как 

направление, как форма, ещё не реализованная, но уже 

действующая. Подобно чертежу, который определяет 

архитектуру дома до начала строительства, будущее 

может выступать как проект, который влияет до своей 

фактической реализации. 

 

Третье опасение связано с тем, что подобная модель 

может ослабить представление о свободе воли, будто 

человек оказывается ведомым заранее заданной целью. 

На деле всё наоборот: если личность определяется 

только прошлым, то свобода превращается в иллюзию. 

Именно ориентация на ещё не случившееся, на то, что 

должно быть, создаёт пространство выбора. Свобода 

проявляется не как отказ от формы, а как возможность 

отклика на смысл, ещё не ставший фактом. 

 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   39 

Далее возникает вопрос о проверяемости: если 

подобную структуру нельзя зафиксировать 

эмпирически, не означает ли это, что она выходит за 

пределы философского анализа? Однако не всё 

поддаётся эмпирической верификации — и это 

признаётся в этике, эстетике, феноменологии. Обратная 

причинность — не научная гипотеза, а метафизическая 

модель, описывающая, как человек воспринимает 

смысл, принимает решения, ощущает зов. Она не 

обязана соответствовать законам физики, чтобы быть 

философски состоятельной. 

 

Наконец, присутствует тревога по поводу того, что эта 

модель может оказаться замаскированной теологией. 

Хотя действительно прослеживается параллель с 

религиозными представлениями о призвании, цели, 

эсхатоне, модель обратной причинности не требует веры 

в божественное вмешательство. Она применима в 

рамках светской философии и феноменологии, где речь 

идёт о структуре сознания, а не о догмате. Более того, 

подобные совпадения с религиозным мышлением лишь 

подтверждают, что идея действующего будущего имеет 

глубокие корни в человеческой культуре. 

 

Таким образом, ни одно из приведённых возражений не 

устраняет основного тезиса: будущее может быть 

формирующей силой, не нарушая логики времени, а 

раскрывая её более сложную глубину. Это не замена 

причинности, а её скрытое измерение. Не отмена 

свободы, а её расширение. Не отказ от рациональности, 

а переход к более цельному пониманию того, как 

человек живёт во времени — не только как существо, 



Борис Кригер 

 

40 

несомое памятью, но как отклик на то, что ещё не 

произошло, но уже зовёт. 

 

Как и любая концептуальная модель, подход, 

предложенный в этой книге обладает своими пределами. 

Прежде всего, обратная причинность в её философском 

прочтении не поддаётся строгой верификации с точки 

зрения эмпирических наук, хотя подобные попытки и 

эксперименты неоднократно предпринимались. Авторы 

не известны примеры убедительных, проверяемых и 

повторяемых результатов. Возможно, обратная 

причинность не выводима из наблюдаемых данных и не 

может быть сведена к экспериментальной проверке в 

традиционном смысле. Её реальность — онтологическая 

и феноменологическая, а не физическая, и потому она 

требует иных критериев обоснованности: внутренней 

согласованности, экзистенциальной точности, 

способности прояснять сложные структуры 

человеческого опыта. Это ограничивает возможности её 

прямого применения в научных или технических 

контекстах. 

 

Кроме того, предложенная модель требует осторожного 

обращения с границей между философией и 

богословием. Хотя в исследовании подчёркивается 

независимость от религиозных предпосылок, 

определённая терминология (например, «призвание», 

«зов», «смысл») может интерпретироваться как 

теологическая. Это создаёт риск недопонимания как со 

стороны секулярной академической аудитории, так и со 

стороны тех, кто склонен рассматривать будущее 

исключительно как область технического 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   41 

прогнозирования. Следует признать, что для точного 

различения философского и религиозного взгляда 

необходимы дальнейшие методологические уточнения. 

 

Кроме того, вопрос о структуре времени в рамках 

физики остаётся открытым и сложным. Несмотря на 

отдельные концептуальные переклички — например, с 

интерпретациями квантовой механики, допускающими 

симметрию времени, — строгого согласования 

философской телеологии и физических теорий пока не 

существует. Это создаёт методологический разрыв 

между онтологией смысла и онтологией материи, 

который требует дальнейшего теоретического моста. 

 

Эти ограничения, однако, не отменяют ценности самого 

направления мысли. Напротив, они очерчивают 

перспективы дальнейших исследований. В первую 

очередь, необходимо более детально разработать 

понятие финальной причины в светском контексте: как 

категория, применимая к этике, эстетике, психологии и 

теории действия. Следует также изучить, как эта модель 

может быть интегрирована в современные концепции 

субъективности, в особенности в 

постфеноменологической и постгуманистической 

традиции. 

 

Особый интерес представляет возможность 

междисциплинарного диалога — с когнитивными 

науками, теорией систем, нарратологией и даже с 

определёнными направлениями в биологии, где понятие 

телеономии (функциональной направленности) может 



Борис Кригер 

 

42 

быть переформулировано в философских терминах. 

Внимание к механизмам предвосхищения, предчувствия 

и проективного восприятия может обогатить как 

философскую, так и нейропсихологическую модель 

человека. 

 

Наконец, в будущем возможно более глубокое 

исследование антропологических последствий обратной 

причинности: как она влияет на понимание зрелости, 

ответственности, творчества, страдания и любви. Если 

человек действительно формируется не только из 

прошлого, но и из будущего, которое уже действует в его 

сознании и выборе, то многое из привычного — в 

морали, политике, воспитании и искусстве — требует 

пересмотра. 

Впереди — необходимость более строгих определений, 

новых понятийных связей и новых языков описания. Но 

уже сейчас ясно, что разговор о времени не может быть 

завершён, пока мы говорим о нём только в прошедшем 

времени. 

 

Нельзя утверждать, что всё, о чём здесь шла речь, 

сводится к поверхностной игре идей или бесцельному 

повторению уже знакомого. Этот текст не стремился к 

завершённости, не претендовал на окончательную 

ясность. Он только вслушивался. В то, что едва 

различимо, что не выкристаллизовалось в форму, но уже 

ощутимо в напряжении мысли, в интонации выбора, в 

тонком дрожании настоящего перед тем, что 

надвигается. Речь шла не о завершённых истинах, а о 

приближении — к чему-то, что действует, оставаясь 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   43 

незримым. 

 

Можно ли было бы сказать иначе? Без сомнения. Но не в 

этом заключалась цель. Здесь не искали оригинальности 

ради новизны. Всё, что звучит, повторяется не потому, 

что исчерпано, а потому, что невозможно удержать с 

первого касания. Некоторые темы требуют возвращения. 

Они не поддаются прямому высказыванию. К ним 

приходится подходить по кругу, слоями, оставаясь в 

пределах напряжённого ожидания. Не чтобы закрыть, а 

чтобы услышать — то, что остаётся неоформленным, но 

уже живым. 

 

Приглашаю вас ознакомиться с моей статьей Causality in 

Reverse: Future-Driven Structures of Meaning, Time, and 

Subjectivity (Причинность наоборот: Структуры смысла, 

времени и субъективности, направленные будущим), 

опубликованной в The Common Sense World. 

 

В этой статье я исследую, как будущее может 

формировать наше восприятие смысла, времени и самих 

себя. Это феноменологическое и метафизическое 

исследование причинности, в котором особое внимание 

уделяется "финальным причинам" — целям и смыслам, 

которые направляют человеческий опыт и мышление. 

Буду рад, если вы найдете возможность ознакомиться с 

моей статьей Causality in Reverse: Future-Driven 

Structures of Meaning, Time, and Subjectivity. 

  

 



Борис Кригер 

 

44 

 

 

 

 
 БИБЛИОГРАФИЯ 

 

Aristotle. (1998). Metaphysics (H. Lawson-Tancred, Trans.). 

Penguin Books. (Original work ca. 4th century BCE) 

 

Aristotle. (2001). Physics (R. P. Hardie & R. K. Gaye, 

Trans.). The Internet Classics Archive. (Original work ca. 4th 

century BCE) 

 

Barbour, J. (1999). The end of time: The next revolution in 

physics. Oxford University Press. 

 

Bergson, H. (2001). Time and free will: An essay on the 

immediate data of consciousness (F. L. Pogson, Trans.). 

Dover Publications. (Original work published 1889) 

 

Cramer, J. G. (1986). The transactional interpretation of 

quantum mechanics. Reviews of Modern Physics, 58(3), 

647–687. 

 

Damasio, A. (1999). The feeling of what happens: Body and 

emotion in the making of consciousness. Harcourt. 

 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   45 

Davidson, D. (2001). Essays on actions and events (2nd ed.). 

Oxford University Press. 

 

Dennett, D. C. (1991). Consciousness explained. Little, 

Brown. 

 

Dreyfus, H. L. (1991). Being-in-the-world: A commentary 

on Heidegger’s Being and Time, Division I. MIT Press. 

 

Edelman, G. M. (1992). Bright air, brilliant fire: On the 

matter of the mind. Basic Books. 

 

Falk, D. (2008). In search of time: The history, physics, and 

philosophy of time. Thomas Dunne Books. 

 

Feynman, R. P., Leighton, R. B., & Sands, M. (1963). The 

Feynman lectures on physics: Vol. 1. Mainly mechanics, 

radiation, and heat. Addison-Wesley. 

 

Gallagher, S., & Zahavi, D. (2012). The phenomenological 

mind (2nd ed.). Routledge. 

 

Gell-Mann, M. (1994). The quark and the jaguar: Adventures 

in the simple and the complex. Freeman. 

 

Gendlin, E. T. (1997). Experiencing and the creation of 

meaning: A philosophical and psychological approach to the 



Борис Кригер 

 

46 

subjective. Northwestern University Press. 

 

Greene, B. (2004). The fabric of the cosmos: Space, time, and 

the texture of reality. Alfred A. Knopf. 

 

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. 

Robinson, Trans.). Harper & Row. (Original work published 

1927) 

 

Husserl, E. (1991). On the phenomenology of the 

consciousness of internal time (1893–1917) (J. B. Brough, 

Trans.). Springer. 

 

James, W. (1912). Essays in radical empiricism. Longmans, 

Green and Co. 

 

Jonas, H. (2001). The phenomenon of life: Toward a 

philosophical biology. Northwestern University Press. 

 

Kant, I. (1998). Critique of pure reason (P. Guyer & A. W. 

Wood, Trans.). Cambridge University Press. (Original work 

published 1781) 

 

Kauffman, S. A. (1995). At home in the universe: The search 

for laws of self-organization and complexity. Oxford 

University Press. 

 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   47 

Kriger, B. (2025). Causality in reverse: Future-driven 

structures of meaning, time, and subjectivity. The Common 

Sense World. 

 

Kuhn, T. S. (1996). The structure of scientific revolutions 

(3rd ed.). University of Chicago Press. 

 

László, E. (2004). Science and the Akashic field: An integral 

theory of everything. Inner Traditions. 

 

Levinas, E. (1969). Totality and infinity: An essay on 

exteriority (A. Lingis, Trans.). Duquesne University Press. 

 

Lewis, C. S. (1960). The four loves. Harcourt. 

 

Libet, B. (2004). Mind time: The temporal factor in 

consciousness. Harvard University Press. 

 

Merleau-Ponty, M. (2012). Phenomenology of perception 

(D. A. Landes, Trans.). Routledge. (Original work published 

1945) 

 

Minkowski, E. (1970). Lived time: Phenomenological and 

psychopathological studies (N. Metzel, Trans.). 

Northwestern University Press. 

 

Moltmann, J. (1967). Theology of hope: On the ground and 



Борис Кригер 

 

48 

the implications of a Christian eschatology (J. W. Leitch, 

Trans.). Harper & Row. 

 

Nagel, T. (1986). The view from nowhere. Oxford University 

Press. 

 

Nielsen, M. A., & Chuang, I. L. (2000). Quantum 

computation and quantum information. Cambridge 

University Press. 

 

Pannenberg, W. (1993). Systematic theology: Volume 3 (G. 

W. Bromiley, Trans.). Eerdmans. 

 

Penrose, R. (1994). Shadows of the mind: A search for the 

missing science of consciousness. Oxford University Press. 

 

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. University of 

Chicago Press. 

 

Popper, K. R. (1959). The logic of scientific discovery. 

Hutchinson. 

 

Prigogine, I. (1997). The end of certainty: Time, chaos, and 

the new laws of nature. Free Press. 

 

Ricoeur, P. (1984). Time and narrative: Volume 1 (K. 

McLaughlin & D. Pellauer, Trans.). University of Chicago 



Обратная каузальность – влияние будущего на настоящее   

  

   49 

Press. 

 

Ricoeur, P. (1992). Oneself as another (K. Blamey, Trans.). 

University of Chicago Press. 

 

Russell, B. (1913). On the notion of cause. Proceedings of 

the Aristotelian Society, 13, 1–26. 

 

Searle, J. R. (1992). The rediscovery of the mind. MIT Press. 

 

Smolin, L. (2013). Time reborn: From the crisis in physics to 

the future of the universe. Houghton Mifflin Harcourt. 

 

Stapp, H. P. (2009). Mindful universe: Quantum mechanics 

and the participating observer (2nd ed.). Springer. 

 

Steinbock, A. J. (2005). Limit-phenomena and the horizontal 

disclosure of time. In D. Welton (Ed.), The new Husserl: A 

critical reader (pp. 235–252). Indiana University Press. 

 

Strawson, G. (2009). Selves: An essay in revisionary 

metaphysics. Oxford University Press. 

 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). The 

embodied mind: Cognitive science and human experience. 

MIT Press. 

 



Борис Кригер 

 

50 

Whitehead, A. N. (1978). Process and reality: An essay in 

cosmology (D. R. Griffin & D. W. Sherburne, Eds.). Free 

Press. (Original work published 1929) 

 

Wittgenstein, L. (1961). Tractatus logico-philosophicus (D. 

F. Pears & B. F. McGuinness, Trans.). Routledge. 

 

Zubiri, X. (2003). Nature, history, God (T. B. Fowler, 

Trans.). University Press of America. 

 

 

 

 

 

 

 

  


