
 

  



Борис Кригер 

 

2 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

Самоирония как 

способ выжить 

  
  
 

 

 

 

 

  



Самоирония как способ выжить  

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing  

 

Самоирония как способ выжить  

Эта книга —приглашение научиться смеяться над собой без горечи, без страха 

и без потери достоинства. В ней — размышления о самоиронии как о редком 

искусстве жить с собой в мире, не требуя совершенства, но не превращая 

слабость в позу. Через философию, психологию, культуру и личный опыт здесь 

раскрывается, как лёгкая усмешка может разомкнуть напряжение, смягчить 

драму бытия и превратить уязвимость в силу. Это не сборник рецептов, а тонкий 

путь к внутренней свободе: о том, как перестать бояться несовпадений, 

подружиться с ошибками и сохранить ясность даже там, где прежде была только 

тяжесть.  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

САМОИРОНИЯ КАК СПОСОБ ВЫЖИТЬ 
 

Иногда мне кажется, что я — это непрерывный черновик, 

написанный левой рукой в темноте, где автор то ли 

шутит, то ли ошибается. Я умею быть серьёзным, но чаще 

всего это выходит случайно и недолго — как будто 

внутренний редактор вспоминает, что я никак уж не 

кандидат в святые, а весьма пухлый человек, который по 

дороге к великой цели остановился у холодильника и 

остался там дольше, чем планировал., то есть 

практически навсегда 

 

Мои размышления о смысле жизни часто заканчиваются 

тем, что я забываю, с чего начал, и это уже стало в каком-

то смысле стилем. Я не спотыкаюсь о философские 

вопросы — я с ними вежливо здороваюсь, пока ищу 

зарядку для телефона. Иногда мне хочется казаться 

мудрее, чем я есть, но самоирония, как верный пес, тянет 

меня за рукав, напоминая, что нет ничего страшного в 

том, чтобы быть просто человеком, которому удаётся по 

крайней мере сегодня не сойти с ума — и это уже подвиг. 

 

Я умею делать вид, что у меня всё под контролем, 

особенно когда ничего не понимаю. Удивительно, как 

хорошо работает уверенный взгляд, если не открывать 

рот. Внутри меня живёт странное сочетание трагического 

мыслителя и ленивого комментатора, и, кажется, они 

давно договорились не мешать друг другу. 

 

Я не герой, не гений, не избранный — я просто тот, кто 

научился относиться к себе чуть мягче, чем требует 

внутренний критик. Иногда я даже успеваю первым 

посмеяться над собой — до того, как это сделает кто-то 



Самоирония как способ выжить  

  

   5 

другой. И в этом умении — быть несовершенным и не 

бояться этого — есть, пожалуй, что-то по-настоящему 

человеческое. 

 

Ведь главная драма человеческого существования 

заключается не в том, что с ним что-то случается, а в 

самом факте этого существования — в том, что человек 

оказывается брошенным в мир, наполненный голодом, 

болью, утратой и, в конечном счёте, смертью, лишь 

потому, что он есть. Всё, что воспринимается как 

страдание, обретает свою силу и значимость 

исключительно потому, что существует «я», способное 

это страдание чувствовать, осмыслять, фиксировать как 

проблему. Сам по себе мир вне этого «я» лишён жалоб, 

он не знает ни нужды, ни отчаяния, он пребывает в 

равновесии, не ощущая утраты, потому что не знает 

субъекта, способного переживать. Там, где нет 

наблюдателя, нет и трагедии. Устранить себя мысленно 

— значит на мгновение представить себе не смерть, но 

не-начало, не прекращение, но отсутствие как таковое. В 

этом мысленном исчезновении разом исчезают и голод, и 

страх, и смерть, потому что они существуют не в самих 

себе, а в сознании, которое их переживает. Это не 

бегство, а философский жест, позволяющий взглянуть на 

мир в его первозданной гармонии, в которую человек 

вносит не только разум и красоту, но и беспокойство. 

 

Самоирония в этом контексте становится чем-то 

большим, чем просто способ адаптации — она 

превращается в инструмент, позволяющий временно 

выйти за пределы собственного «я», ощутив мир без того 

драматического напряжения, которое вносит в него 

личное присутствие. Этот акт напоминает лёгкое 



Борис Кригер 

 

6 

отступление от сцены, где всё слишком громко, слишком 

серьёзно, слишком привязано к переживанию. Смех, 

обращённый к себе, даёт возможность на короткое время 

почувствовать себя не внутри, а рядом, не как главного 

участника, а как наблюдателя. И в этой позиции 

обнаруживается не холодное безразличие, а тишина, в 

которой всё снова встаёт на свои места: жизнь теряет 

избыточный пафос, страдание — свою монополию, а 

сознание — свою неотвратимую центровую роль. 

 

Такое смещение перспективы не стирает боль, но 

позволяет разомкнуть её контур, не разрывая самого 

переживания. Оно делает «я» проницаемым, открытым 

для того, что находится за его пределами, и в этом — суть 

целебного эффекта. Абстрагируясь, пусть даже на миг, от 

жёсткой фиксации на себе, человек получает передышку 

от самого существования, а значит — возможность к 

продолжению. В этом и заключается парадокс 

самоиронии: она не отрицает боли, но не позволяет ей 

стать окончательной формой восприятия; не разрушает 

сознание, но лишает его монопольной власти над 

смыслом. И потому, смеясь над собой, человек не предаёт 

себя — он временно освобождает себя от самого 

тяжёлого груза, какого только может нести разум: груза 

быть. 

Самоирония действует как тонкая внутренняя расщелина 

в монолите серьёзности, с которой человек обычно 

воспринимает самого себя. Она не разрушает 

идентичность, не превращает существование в шутку, но 

ослабляет чрезмерную фиксацию на собственной 

значимости, позволяя на мгновение отойти в сторону от 

собственной же драматургии. В этот момент человек 

перестаёт быть героем собственной трагедии и 



Самоирония как способ выжить  

  

   7 

становится кем-то вроде наблюдателя, который видит 

сцену с балкона, а не из самой гуще событий. Смещение 

взгляда происходит не насильственно, не с насмешкой, а 

как будто по внутреннему согласию: да, всё тяжело, да, 

многое больно, но даже это не требует окончательной 

серьёзности. 

 

В этом акте напряжение бытия ослабевает. Сама 

драматическая структура существования — с её 

непрерывным потоком значений, выборов, потерь и 

ожиданий — начинает казаться менее давящей. Не 

потому, что исчезает смысл, а потому что уходит 

избыточная тяжесть. Серьёзность, превращённая в 

постоянную внутреннюю обязанность, делает каждое 

движение сознания трудом. Но когда человек позволяет 

себе усмехнуться — не поверхностно, не 

демонстративно, а тихо, изнутри — этот труд 

распадается на более лёгкие части. Сама тяжесть бытия 

становится чем-то, что можно выдерживать именно 

потому, что не нужно всё время её нести как нечто 

окончательное. 

 

Такой взгляд на себя — словно с лёгким прищуром — не 

требует отчуждения, не предполагает цинизма, но 

формирует дистанцию, в которой боль становится 

видимой, но не подавляющей. Это не бегство от 

подлинности, а способ дышать внутри неё. Смех над 

собой не отменяет страдания, не делает его нелепым, но 

позволяет не застывать в нём. Он как тонкий зазор в 

пространстве смысла, через который снова может 

проникнуть воздух. Быть собой, но не воспринимать себя 

как нечто абсолютное — в этом и заключается 



Борис Кригер 

 

8 

освобождающий эффект. Самоирония не стирает «я», но 

делает его подвижным, а потому — жизнеспособным. 

Способность легко смеяться над собой — это не просто 

черта характера, а тонкая внутренняя работа, 

превращённая в привычку. Она требует не только ясного 

взгляда на собственные слабости, но и отказа от 

тревожного желания всё контролировать и всё 

исправлять. В этом смехе нет жёсткости, нет 

самоосуждения, зато есть ощущение внутренней 

подвижности, которое позволяет не застывать в образе, 

не превращаться в собственное отражение. Такой 

человек не боится трещин — он живёт с ними, как с чем-

то естественным, и потому не спешит прятать их. Смех, 

обращённый к себе, становится не криком 

самоуничижения, а мягким жестом, в котором видна 

сила, нашедшая свой голос без громкости. 

 

Но ещё более редким даром оказывается способность не 

обижаться — ни на чужие слова, ни на чужое восприятие. 

Это уже не просто устойчивость, а своего рода 

безмолвное прощение, идущее не из чувства 

превосходства, а из глубокого понимания: чужая речь — 

это не истина, а проекция, не приговор, а след. Умение не 

отвечать резкостью, не замыкаться в обиде, не строить из 

ранимости стену — это особый способ присутствия в 

мире, где каждое слово может быть неточным, каждое 

мнение — случайным, и всё вместе — не более чем шум 

на фоне. Не потому, что человек равнодушен, а потому, 

что он уже не ищет в чужом суждении окончательной 

версии себя. 

 

Такое внутреннее состояние требует и мужества, и 

дисциплины. Не мстить, не спорить, не доказывать, не 



Самоирония как способ выжить  

  

   9 

защищать каждый укол — всё это рождается не от 

слабости, а от силы, научившейся обходиться без борьбы. 

Там, где другой начинает закрываться, отдаляться, 

упрекать, обладатель этого дара остаётся открытым, не 

потому что не чувствует, а потому что не делает чувство 

абсолютом. И именно в этой открытости, в отказе быть 

реактивным, проявляется глубинная зрелость. 

Невозможность обидеть такого человека становится 

знаком его недосягаемости — не потому, что он выше, а 

потому, что он свободен от необходимости постоянно 

подтверждать, что он — это он. 

 

Если я сам не считаю себя совершенством, то какая 

разница, что кто-то решил посмеяться надо мной, — они 

всего лишь подтвердили то, что я и так знал, только ещё 

и с чувством юмора. 

 

И потому, дар легко смеяться над собой — это свобода от 

притязаний, а дар не обижаться — это свобода от страха. 

Один позволяет дышать внутри себя, другой — среди 

других. Вместе они создают форму внутренней 

независимости, в которой можно быть слабыми, 

уязвимыми, но не сломленными. 
 

Самоирония проявляется  не как забава или прихоть ума, 

но как плод длительной внутренней работы, 

возникающей в ответ на давление, что идёт и изнутри, и 

извне. Приобретая её, человек словно обретает право 

говорить с собой и о себе на особом языке, который 

снимает напряжение, позволяя не слишком 

фокусироваться на драме собственного существования. 

Эта способность, не сводясь к простому юмору или 

насмешке, становится способом не потерять равновесие, 



Борис Кригер 

 

10 

когда внешние обстоятельства или внутренние 

конфликты угрожают устойчивости и разрушением 

личности. Подвергая самого себя мягкой критике, разум 

словно устанавливает дистанцию между болью и 

самотождественностью, не позволяя страданию 

растворить «я» в потоке аффектов. При этом самоирония 

не разрушает, а напротив — собирает воедино 

фрагменты, рассыпанные в моменты экзистенциального 

кризиса. 

 

Когда внутренние напряжения достигают предела, а 

общественные роли требуют неестественной стойкости, 

способность взглянуть на себя со стороны с лёгкой 

улыбкой становится способом выживания не менее 

значимым, чем физическое укрытие в бурю. В этом жесте 

— не только умственная ловкость, но и глубинная 

пластичность психики, научившейся сохранять свою 

форму при давлении, вместо того чтобы ломаться. 

Подобно древнему мифу, в котором герой, потеряв всё, 

смеётся сквозь слёзы, не позволяя трагедии окончательно 

определить свою судьбу, самоирония становится 

символом внутренней свободы и контроля, даже в 

условиях, где контроль кажется утраченный. На этом 

тонком перепутье между страданием и восприятием, 

между ролью и сущностью, рождается не просто защита, 

но новая перспектива — способность принять 

несовершенство без капитуляции перед ним. 

 

Желая сохранить внутреннее единство, сознание 

прибегает к самоиронии как к форме внутреннего 

диалога, в котором смех становится не отрицанием боли, 

а способом вместить её, не растворяясь в ней. Соединяя 

психологическую гибкость с философским 



Самоирония как способ выжить  

  

   11 

спокойствием, этот механизм не просто позволяет 

выжить, но делает выживание осмысленным, раскрывая 

в нём парадоксальную радость от понимания своей 

уязвимости. 

 

  

В пространстве философской мысли самоирония 

обретает глубину, выходящую далеко за рамки 

повседневной иронии, приобретая статус особого акта 

сознания, направленного не просто на самонаблюдение, 

но на самонаблюдение второго порядка. Там, где 

обычная рефлексия позволяет взглянуть на собственные 

действия, чувства и мысли, самоирония разворачивает 

иной горизонт — она обращается к самому субъекту 

рефлексии, к той точке в сознании, где зарождается 

самоосмысление. В этом тонком сдвиге и заключается её 

философская сила: позволяя осознать, что субъект, 

наблюдающий себя, также может быть подвергнут 

сомнению, самоирония формирует критическую 

дистанцию между личностью и её моментальным 

самовосприятием. 

 

Такой акт метасознания приближает человека к опыту 

трансценденции — не как мистического ухода от мира, а 

как способности выйти за пределы своей текущей формы, 

временно расщепив своё «я» на фигуру и фон. Это не 

отстранённость, порождающая отчуждение, а 

внимательная, тонкая дистанция, создающая 

пространство для подлинного понимания. Иронический 

взгляд на самого себя — не жест презрения, не игра в 

нарциссизм, а попытка освободиться от тирании 

неадекватного самоотождествления. В этом взгляде — 

мудрость, признающая, что любая форма самопознания 



Борис Кригер 

 

12 

уязвима перед искажениями, и что подлинное 

приближение к себе требует способности поставить под 

сомнение даже саму интонацию внутреннего голоса. 

 

Порождая эту сложную внутреннюю архитектуру, 

самоирония становится средством не просто выживания, 

а постоянного философского обновления, в ходе 

которого человек отказывается от претензии на 

финальность любого самоописания. Отказ от 

абсолютности, от идеи завершённой идентичности, здесь 

не вызывает тревоги — напротив, он позволяет сместить 

фокус с тревожного поиска стабильного образа на игру 

смыслов и оттенков, из которых состоит подлинная 

жизнь сознания. Так рождается динамическая 

идентичность — не как хрупкая мозаика, но как текучее 

поле, где самоирония служит якорем, позволяющим не 

утонуть в бесконечной множественности, не застрять в 

случайной точке самоопределения. 

 

  

Когда экзистенциалисты пытались осмыслить природу 

человеческой свободы, они неизбежно сталкивались с 

парадоксом: именно серьёзность, с которой человек 

относится к собственной боли, часто становится узами, в 

которых эта свобода исчезает. Камю, устремлённый к 

осмыслению абсурда, и Киркегор, погружённый в 

тревогу как в необходимую глубину человеческого 

опыта, приходили к одной и той же интуиции — чем 

сильнее индивид отождествляется со своей внутренней 

драмой, тем менее он способен выйти за её пределы. И 

если трагедия остаётся единственным доступным языком 

самопонимания, то любое движение духа замыкается в 

круге самоутверждающей боли. 



Самоирония как способ выжить  

  

   13 

 

Именно в этом контексте самоирония раскрывается не 

как поверхностная игра, а как стратегия внутренней 

эмансипации. Её сила заключается не в отрицании 

страдания, а в признании его без капитуляции. Произнося 

про себя: «я страдаю», но не заключая в этом фразе всю 

полноту «я есть», сознание создаёт трещину в монолите 

личного ада, сквозь которую начинает проникать воздух 

свободы. Эта трещина и есть тот минимальный, но 

жизненно необходимый зазор между субъектом и его 

состоянием, между болью и идентичностью, который 

даёт возможность оставаться в страдании, не становясь 

им. 

 

Отказываясь от полного слияния с внутренней тьмой, 

человек сохраняет пространство для действия, 

мышления, а главное — для выбора. Самоирония не 

стирает страдание, не обесценивает его, но преобразует 

отношение к нему, позволяя удерживать равновесие там, 

где всё склоняет к падению. Подобно тонкой нити, 

натянутой над бездной, она поддерживает ход мысли, не 

позволяя ей замереть в параличе ужаса. И, если 

серьёзность стремится к замыканию в одной правде, то 

самоирония открывает множественность перспектив, 

каждая из которых даёт новый шанс на дыхание, 

движение, выход. 

 

Эта практика несращения, возникая не как результат 

расчёта, а как внутренне выстраданная необходимость, 

формирует уникальную форму зрелости, где зрелость — 

это не отказ от чувств, а умение не растворяться в них. 

Отделяя образ себя от огня, который его обжигает, 

самоирония дарит ту самую дистанцию, которая делает 



Борис Кригер 

 

14 

возможным не только выживание, но и возрождение, 

давая сознанию возможность сохранить себя в потоке 

тяжёлых переживаний, не утрачивая ни ясности, ни 

глубины. 

 

Попробуйте самоиронию. Не как способ принизить себя, 

а как лёгкую форму внутреннего освобождения. В 

момент, когда захочется осудить себя за промах, 

задержку, неидеальность — улыбнитесь. Назовите себя с 

мягкой иронией великим стратегом, забывшим зачем 

зашёл в комнату, или философом, которого сбил с пути 

голод. Не всерьёз, но и не совсем в шутку. 

 

Вы удивитесь, как быстро напряжение отступит. 

Пропадёт избыточная серьёзность, исчезнет тяжесть 

постоянного соответствия. Появится воздух — для 

движения, для принятия, для жизни без страха 

ошибиться. И в этой лёгкости — настоящее облегчение: 

не от отказа от себя, а от необходимости быть собой с 

каменным лицом. 

 

И когда кто-то позволит себе колкость в ваш адрес — не 

спешите защищаться, не замыкайтесь в обиде. С 

готовностью и простодушием подхватите её, словно это 

не укол, а случайная реплика в общей игре, и доведите до 

ироничного абсурда. Если вас назвали рассеянным — 

добавьте, что вы человек высокой концентрации, просто 

иногда она рассеивается по всей Вселенной. Если 

упрекнули в нерешительности — уточните, что это 

мудрая стратегия: дать шанс судьбе передумать. 

 

Такой отклик не только обезоруживает, но и 

разворачивает ситуацию: вы перестаёте быть объектом 



Самоирония как способ выжить  

  

   15 

насмешки и становитесь соавтором шутки, в которой уже 

нет места унижению. А главное — вы сохраняете 

равновесие и ощущение внутренней свободы, потому что 

ничто, сказанное извне, не может уязвить того, кто 

первым улыбнулся себе. 

  

С психологической точки зрения самоирония предстает 

как   механизм внутренней регуляции, позволяющий не 

только сохранить устойчивость личности в условиях 

внешнего или внутреннего давления, но и переработать 

напряжение в форму, совместимую с дальнейшим 

функционированием. На шкале адаптивных стратегий 

она занимает особое положение: оставаясь формой 

юмора, она не уводит от реальности, не маскирует 

проблему, а позволяет вступить с ней в контакт без 

разрушительных последствий для самоуважения. В 

отличие от насмешки, направленной наружу, или 

самообесценивания, подтачивающего основу 

идентичности, самоирония соединяет признание 

собственной уязвимости с устойчивостью, не позволяя 

ни гордыне, ни вине захватить контроль над внутренним 

пространством. 

 

Физиологически этот процесс опирается на сложную 

работу головного мозга, в которой когнитивные 

структуры выполняют функцию своеобразного фильтра, 

сглаживающего острые эмоциональные реакции. При 

переработке стрессовой ситуации с элементами 

ироничного осмысления происходит перераспределение 

активности между зонами, отвечающими за 

импульсивную реакцию страха, и участками, 

контролирующими аналитическое мышление и 

рациональное планирование. Миндалина, как центр 



Борис Кригер 

 

16 

мгновенной эмоциональной тревоги, ослабевает в своей 

доминанте, уступая место префронтальной коре, где 

рождаются более сложные формы оценки ситуации. Эта 

смена доминант не только снижает субъективный 

уровень тревожности, но и укрепляет ощущение 

контроля, возвращая сознанию возможность выбирать — 

а не просто реагировать. 

 

Одновременно с этим разворачивается другой, не менее 

значимый пласт — когнитивный. Там, где разум склонен 

выстраивать завершённые конструкции — будь то образ 

себя, моральная система или мировоззренческая позиция 

— появляется риск застывания, интеллектуальной 

окостенелости. Самоирония разрушает иллюзию полной 

завершённости, напоминая, что всякая модель 

реальности остаётся приближением, а не окончательной 

истиной. Это вмешательство работает подобно 

логическому парадоксу, неожиданно обнажающему 

внутреннюю несостоятельность вроде бы стройной 

системы. Возникает разрядка напряжённости, 

провоцируемой стремлением к полноте и чёткости, и в 

этом облегчении мышление возвращается к своему 

подлинному состоянию — гибкости, саморефлексии, 

готовности к уточнению и пересмотру. 

 

Подобный способ обращения с собой и с миром сближает 

самоиронию с научной позицией, основанной не на 

догме, а на принципиальном сомнении. В этом контексте 

ироничная установка противопоставляется не только 

авторитарному мышлению, но и внутреннему фанатизму, 

склонному защищать сложившееся представление о себе 

как о чём-то неизменном. Там, где замкнутая психика 

воспринимает любую критику как угрозу, иронично 



Самоирония как способ выжить  

  

   17 

мыслящая структура распознаёт в ней приглашение к 

росту. И в этом внутреннем сдвиге раскрывается 

подлинная сила самоиронии — не просто как 

способности смеяться над собой, но как способности 

быть в развитии, сохраняя достоинство без иллюзий, 

ясность без жёсткости и самоценность без 

самодовольства. 

  

На уровне межличностных взаимодействий самоирония 

раскрывается как тончайший акт открытости, в котором 

демонстрация собственной уязвимости не ослабляет, но 

укрепляет связи. Произнося о себе нечто, что 

теоретически могло бы быть использовано против, 

человек превращает потенциальную мишень в 

инструмент взаимопонимания, осознанно снижая 

уровень тревоги у собеседника. Это ненавязчивая 

декларация: здесь нет угрозы, здесь нет необходимости в 

защите. Подобная форма выражения, не требуя явного 

утверждения, тонко указывает на внутреннюю 

безопасность — ту, что позволяет шутить о себе без 

самоуничижения и без потребности возвышаться. И в 

этом особом равновесии рождается доверие, потому что 

смех, направленный к себе, расчищает пространство для 

другого, приглашая в него не как зрителя, а как равного 

участника. 

 

На более глубоком, эволюционно-психологическом 

уровне самоирония действует как механизм, 

направленный на уменьшение внутренней 

напряжённости внутри социальной группы. В условиях, 

где доминирование или уязвимость могли стать 

основанием для изгнания или агрессии, способность 

снизить собственную значимость в восприятии 



Борис Кригер 

 

18 

окружающих, сохранив при этом достоинство, 

превращается в тонкую форму адаптации. Такой способ 

поведения снижает риски социального конфликта, 

позволяя интеграции происходить не через 

соперничество, а через сближение. Смешной, но 

уверенный в себе субъект перестаёт быть 

воспринимаемым как конкурент или угроза, встраиваясь 

в коллективную структуру без необходимости в 

доминировании. Это делает самоиронию одной из форм 

социальной саморегуляции, где сохранение собственной 

целостности сочетается с готовностью к компромиссу. 

 

Ещё более глубокий пласт самоиронии раскрывается на 

уровне онтологического опыта, где она превращается в 

ответ на основополагающее отсутствие смысловых 

гарантий. В этом измерении исчезают опоры, на которые 

можно было бы безусловно опереться: бог молчит, 

история теряет направление, логика раскрывает свои 

пределы, и перед человеком остаётся пустое 

пространство, которое требует не объяснения, а 

выдерживания. Самоирония, возникая в этой пустоте, 

становится формой бытийственной честности — не 

бегством от смысла, но отказом от иллюзии его 

завершённости. В отличие от пафоса, пытающегося 

утвердить значимость любой ценой, и отчаяния, 

срывающегося в разрушение, она предлагает иное: 

мягкое, но твёрдое «да» без опоры на гарантии. 

 

Такой способ существования не требует громких 

утверждений и не стремится к триумфу. Он обитает в 

полутона́х, в интонации, в способности продолжать 

действовать, говорить и любить, несмотря на знание о 

принципиальной хрупкости всего человеческого. И 



Самоирония как способ выжить  

  

   19 

именно здесь проявляется онтологическая зрелость — не 

как знание ответов, но как мужество жить в их 

отсутствии, не прибегая ни к самообману, ни к цинизму. 

Самоирония становится не жестом бегства, а формой 

присутствия, которая, смеясь, не отрицает, но признаёт: 

всё может быть иначе, и именно в этом — глубинная 

истина бытия. 

  

В теоретическом поле, где исследуется природа 

субъектности, самоирония приобретает черты не просто 

психологического или социального механизма, но 

политического акта — акта внутреннего освобождения. 

Она проявляется как тонкая и радикальная форма власти 

над собой, в которой субъект, не разрушая себя, 

сознательно ослабляет принудительное давление 

внешнего образа, отказавшись играть навязанную роль 

до конца. Это не бегство от ответственности, а 

пересборка внутренней позиции, совершаемая в форме 

иронического жеста. Когда субъект подрывает свой 

собственный авторитет — не в истерике, не в 

уничижении, но в спокойно выдержанном акте 

самоиронии — он совершает поступок, сравнимый с 

добровольным отказом от трона, который всегда 

строится в головах других. 

 

Такой жест возвращает власть тому, кто до этого был 

захвачен собственным публичным отражением. Образ, 

выстроенный извне — будь то профессиональный, 

социальный или даже интимный — часто начинает жить 

отдельно, превращаясь в своего рода идола, требующего 

постоянного подтверждения. Быть достойным образа 

становится задачей, а не свободным проявлением, и в 

этом напряжении субъект начинает исчезать, теряя 



Борис Кригер 

 

20 

возможность говорить не от имени роли, а от имени 

самого себя. Самоирония в таких обстоятельствах 

становится актом внутреннего саботажа по отношению к 

диктату внешней маски. Отказавшись от претензии на 

непререкаемость, субъект возвращает себе право на 

подлинность, уязвимость и изменчивость. 

 

Власть, возникающая при этом, не проявляется в 

доминировании над другими, а в способности не быть 

заложником даже собственной власти. Это 

парадоксальный, но глубоко человеческий уровень 

автономии, когда возможность разрушить собственный 

авторитет становится подтверждением внутренней силы. 

Самоирония в этой перспективе напоминает 

философский жест Диогена, который отказывался 

подчиняться как общественным нормам, так и 

горделивому представлению о самом себе. В 

современном сознании этот жест не требует бочки на 

рыночной площади — он совершается в интонации, в 

лёгком подрыве официальной версии «я», в умении 

смеяться над собой в момент, когда окружающие готовы 

лишь аплодировать или осуждать. 

 

В этом смысле самоирония — не симптом слабости, а 

форма контроля, основанная на отказе от контроля в его 

примитивной, внешней форме. Подрыв авторитета здесь 

не приводит к разрушению, потому что субъект уже не 

строит себя на монолитной идентичности, нуждающейся 

в защите. Он начинает жить в текучести, в 

самоосознании, которое способно само себя 

переосмысливать без страха. И именно в этом — 

подлинная форма власти: не в управлении другими, не в 

непререкаемости, а в способности быть собой вне 



Самоирония как способ выжить  

  

   21 

давления образа, в возможности отступить от роли и 

остаться живым. 

  

В антропологической перспективе самоирония 

раскрывается как продолжение древнейших механизмов 

социального равновесия, укоренённых в структуре 

коллективного сознания. В архаических культурах 

особые фигуры — шаманы, шуты, священные дураки — 

сознательно принимали на себя роль тех, кто публично 

нарушает границы, ломает иерархии, порой выставляя 

себя в уязвимом, даже смешном свете. Однако за этим 

внешним жестом скрывался глубокий социальный 

расчет: демонстративное самоунижение выполняло роль 

своеобразного амортизатора коллективной зависти и 

агрессии. Там, где любая выделенность могла 

спровоцировать вытеснение или ритуальное 

уничтожение, нарочитое снижение собственной 

значимости превращалось в средство выживания и 

одновременно в способ сохранить влияние, не вызывая 

вражды. 

 

Шаман, насмехаясь над собой или совершающий 

действия, бросающие вызов здравому смыслу, не 

утрачивает своей власти — напротив, он закрепляет её, 

превращаясь в фигуру, которая выходит за пределы 

обычной социальной логики. Эта выходящая за рамки 

фигура одновременно вызывает почтение и не 

провоцирует соперничества. Подобная роль создаёт 

защитную зону, где социальная напряжённость 

разряжается через смех и символическое понижение. 

Шут при дворе монарха также обладал привилегией 

говорить то, что недопустимо было произносить другим, 

но именно потому, что он не воспринимался как прямой 



Борис Кригер 

 

22 

конкурент. Его привилегия покоилась на готовности 

выставить себя в невыгодном свете, играя с нормами и 

подрывая их изнутри. 

 

Современная самоирония, сохранив это древнее ядро, 

перешла в индивидуальное сознание, став способом 

тонкой адаптации к социуму, где прямая демонстрация 

силы или превосходства часто вызывает скрытую 

агрессию. В культуре, где индивидуальная значимость 

постоянно соперничает с коллективной завистью, 

самоирония выполняет ту же функцию, что и ритуальный 

жест архаического времени: она снижает потенциальную 

угрозу, исходящую от субъекта, который иначе мог бы 

восприниматься как слишком сильный, слишком 

уверенный, слишком непогрешимый. Подобно маске, 

этот приём не просто скрывает, но превращает 

возможную точку конфликта в элемент сопричастности 

— тот, кто смеётся над собой, открывает дверь для 

других, разрешая им быть несовершенными рядом с ним. 

 

Эта стратегия не теряет своей актуальности даже в 

контексте технологической и информационной 

перенасыщенности, где образ субъекта всё чаще 

становится объектом публичного восприятия. В 

виртуальной среде, как и в древнем племени, слишком 

высокий пьедестал порождает опасность падения. И 

потому самоирония, как наследие архаических 

механизмов, продолжает функционировать — не как 

пережиток, а как живая, актуальная практика социальной 

навигации. Она позволяет не просто оставаться 

принятым в группе, но и влиять на неё, обходя прямое 

столкновение. За внешней лёгкостью скрывается древняя 



Самоирония как способ выжить  

  

   23 

интуиция: чтобы удержаться в центре, иногда нужно 

притвориться, что находишься на периферии. 

 

 

  

С прагматической точки зрения самоирония выступает 

как стратегический инструмент речевого и 

поведенческого самообеспечения, позволяющий 

обезвредить возможную критику прежде, чем она станет 

угрозой. Этот приём напоминает мастерский ход в 

шахматной партии, где одна из фигур жертвуется 

добровольно, чтобы разрушить замысел противника и 

сохранить общую архитектуру игры. Употребляя 

самоиронию в нужный момент, субъект не просто 

говорит о себе с иронией — он выбирает именно те слова, 

которые могли бы быть использованы против него, но 

произносит их в иной интонации, лишая их 

разрушительной силы. 

 

В этом скрытом действии заложена мощная логика 

самоконтроля: когда потенциальный упрёк уже вынесен 

самим говорящим, он перестаёт быть оружием в чужих 

руках. В пространстве социальных взаимодействий, 

особенно в публичной или соревновательной среде, 

такой жест не воспринимается как слабость — напротив, 

он утверждает субъекта как того, кто достаточно уверен 

в себе, чтобы обнажить уязвимость первым. В этом акте 

— не капитуляция, а тонкая форма наступления, в 

котором агрессия противника обезоруживается до того, 

как будет приведена в действие. 

 

Произнесённая заранее, потенциальная критика 

превращается в часть собственного высказывания, 



Борис Кригер 

 

24 

сливаясь с образом говорящего и делая атаку снаружи 

вторичной, избыточной, а порой и комичной. Как щит, 

выточенный из лёгкой насмешки, самоирония не только 

отражает удары, но и делает их невозможными, потому 

что разрушает опору, на которой могла бы строиться 

внешняя агрессия — чувство превосходства. Если сам 

объект уже отметил свою неидеальность, окружающие 

теряют возможность утвердиться за его счёт, и в этом 

скрытом перераспределении власти самоирония 

становится средством управления не только 

восприятием, но и напряжением в коммуникации. 

 

Особенно эффективной эта стратегия оказывается в 

условиях, где социальные роли жёстко структурированы, 

а ошибки воспринимаются как повод для отторжения. В 

таких ситуациях упреждающий жест самоиронии 

позволяет сохранить лицо, не прибегая к 

самооправданию, и в то же время демонстрирует 

зрителям — или слушателям — подлинное внутреннее 

спокойствие. Это спокойствие, проявляясь не в 

высокомерии, а в осознанной открытости, вызывает 

уважение, потому что показывает способность не 

прятаться за статусом или маской, а вступать в контакт 

на равных, сохранив достоинство через уязвимость. 

 

Со временем подобная практика превращается в 

устойчивую привычку — не как форма защиты от 

каждого удара, а как способ существовать в мире, где 

несовершенство неизбежно, а напряжённость между «я» 

и его восприятием — постоянна. И в этом постоянстве 

самоирония не теряет остроты, наоборот — она 

становится частью внутренней структуры, позволяющей 

сохранять устойчивость в самых непредсказуемых 



Самоирония как способ выжить  

  

   25 

ситуациях, управляя восприятием и защищая ядро 

личности без необходимости в агрессии или бегстве. 

 

 

  

В рамках гегелевской диалектики самоирония предстает 

как особый акт отрицания, в котором субъект 

отказывается от своей мнимой полноты, не для того 

чтобы исчезнуть, но чтобы превзойти себя, поднявшись 

на новую ступень самоосознания. Этот жест не 

разрушителен в своей сути, он осуществляет то, что 

Гегель называл Aufhebung — сложное движение 

отрицания, удержания и преодоления одновременно. 

«Я», обнажающее собственную ничтожность, не 

становится слабым, наоборот — именно в отказе от 

надуманного величия оно получает возможность быть 

подлинным. Самоирония, совершая это диалектическое 

снятие, не уничтожает субъекта, а освобождает его от 

иллюзий, которые удерживают на прежней ступени, не 

позволяя вступить в более сложное, но и более свободное 

состояние сознания. Ложная полнота, отринувшая 

иронию, неизбежно оказывается уязвимой перед первой 

же трещиной, в то время как субъект, добровольно 

допустивший собственное несовершенство, обретает 

устойчивость через осознанную неполноту. 

 

На другом уровне — психоаналитическом — самоирония 

рассматривается как способ регуляции внутреннего 

напряжения между разными инстанциями психики. Там, 

где суперэго с его запретами, идеалами и моральными 

претензиями порождает чувство вины или тревоги, эго, 

способное к иронии, находит путь к компромиссу, не 

разрушая структуру, но смягчая её давление. В этом 



Борис Кригер 

 

26 

процессе иронический жест выполняет функцию 

клапана: напряжение сбрасывается, но не через 

вытеснение, не через разрушение или патологическую 

компенсацию, а через тонкое перераспределение 

акцентов. Произнеся о себе нечто, что суперэго могло бы 

использовать в обвинительном ключе, но сделав это с 

иронией, субъект лишает это обвинение тяжести. 

Глубинное напряжение между «я должен быть» и «я 

есть» разряжается, не приводя к расколу личности, а 

напротив — обеспечивая внутреннюю гибкость и 

устойчивость. 

 

Если рассматривать самоиронию в свете игровой теории 

личности, где человек воспринимается как существо, 

одновременно проживающее роли и осознающее их 

условность, то она становится ритуальной оговоркой, с 

которой начинается любая подлинная игра. Перед тем 

как войти в образ, человек делает шаг назад, сообщая 

миру и себе: «это не окончательно, не абсолютно, не 

навсегда». Самоирония в этом контексте выполняет 

функцию защитного знака, позволяющего принимать 

всерьёз правила игры, не теряя при этом дистанции. Этот 

жест напоминает лёгкий наклон головы перед занавесом 

— не отказ от роли, а признание её художественной 

природы. Человек, способный на такую оговорку, не 

теряет серьёзности, но не подчиняется ей целиком; он не 

разрывает игру, но и не позволяет ей завладеть собой без 

остатка. 

 

В этих трёх подходах — диалектическом, 

психоаналитическом и игровом — самоирония обретает 

статус универсального механизма сохранения и 

преобразования личности. Она позволяет разорвать 



Самоирония как способ выжить  

  

   27 

ложную цельность, снять внутреннее напряжение и 

вступить в сложные взаимодействия с реальностью, не 

теряя себя. И в каждом случае этот акт, хоть и внешне 

лёгкий, пронизан глубинной силой: силой того, кто 

способен отказаться от иллюзий, не впадая в нигилизм, 

кто способен смеяться, не отрекаясь от значимости, и кто 

может играть, не теряя подлинности. 

 

  

Философия плюшевости, выводящая мышление за 

пределы бинарных оппозиций силы и слабости, 

утверждает самоиронию как выражение мягкой власти, 

не нуждающейся в жёсткости, чтобы быть действенной. 

В этом взгляде нет попытки заменить силу её отрицанием 

— напротив, здесь признаётся сила, способная отказаться 

от жёсткой демонстрации, выбрав вместо неё мягкость 

как форму зрелости. Самоирония, возникающая в таком 

контексте, становится не способом уйти от конфликта, а 

практикой внутренней пластичности, где мягкость — не 

уступка, а сознательный выбор. Смех над собой здесь — 

не жест падения, а жест объёмности, способный вместить 

и несовершенство, и грацию. Это форма существования, 

в которой напряжение снимается не атакой, а принятием, 

не подчинением, а игрой. В плюшевом мышлении 

субъект не стремится сокрушить мир, но также не 

позволяет миру сокрушить себя. Он выбирает смеяться 

— и этим утверждает нежность как устойчивую форму 

силы. 

 

Стоическая перспектива приближает самоиронию к 

аскетическому упражнению, в котором происходит 

постепенное отдаление от зависимости перед мнением, 

славой, оценкой. Смеясь над собой, человек исполняет 



Борис Кригер 

 

28 

практику апатии — не как безжизненного равнодушия, а 

как выстраданного спокойствия. Этот смех — не отказ от 

достоинства, а отказ от тревожной привязанности к 

суждению о себе. Тот, кто может шутить над 

собственным образом, выходит из-под власти страха 

быть неправильно понятым или осмеянным другими. Он 

уже пережил тот момент, когда суждение извне было 

определяющим, и потому становится в определённом 

смысле неуязвимым. Его самоирония — это не слабость, 

а проверка: если можно смеяться над собой без боли, 

значит, «я» уже больше, чем его образ. Это постоянная 

внутренняя тренировка, помогающая сохранять 

равновесие в самых шатких обстоятельствах. 

 

В социально-иерархической перспективе самоирония 

обнаруживает двойственную природу, связанную с 

положением субъекта в структуре власти. Для тех, кто 

занимает вершину социальной пирамиды, она становится 

игрой в приближение: элита, способная смеяться над 

собой, демонстрирует, что может позволить себе 

уязвимость, не рискуя при этом утратой престижа. Это 

жест силы, который только подтверждает статус, потому 

что он осуществляется без страха. Здесь самоирония 

становится формой ритуального самоумаления, которое 

не разрушает, а возвышает — ведь если сильный может 

позволить себе смех, значит, его сила действительно 

глубока. Для тех же, кто находится внизу социальной 

лестницы, самоирония часто превращается в 

вынужденную форму адаптации. Здесь смех — это не 

привилегия, а щит: не проявление власти, а средство 

защиты от возможного унижения. Самоуничижение, 

поданное в иронической форме, может предвосхитить 

оскорбление и тем самым обезоружить его. Это акт 



Самоирония как способ выжить  

  

   29 

самосохранения, совершаемый не из изобилия, а из 

необходимости. 

 

И в этих трёх траекториях — плюшевой, стоической и 

социальной — самоирония продолжает оставаться 

многоуровневым актом, одновременно эстетическим, 

этическим и стратегическим. Она соединяет мягкость и 

устойчивость, отказ от иллюзий и сохранение 

достоинства, уязвимость и способность управлять собой. 

В каждом случае этот смех — над собой, но никогда 

против себя. 

 

  

В постмодернистской оптике самоирония теряет связь с 

традиционной рефлексией, переставая быть способом 

внутреннего углубления и превращаясь в единственно 

возможную форму существования в ландшафте, где 

любое серьёзное высказывание мгновенно оборачивается 

карикатурой. Здесь каждое утверждение, независимо от 

содержания, обречено стать мемом — фрагментом, 

вырванным из контекста, многократно реплицируемым и 

обессмысленным. В такой среде самоирония становится 

не способом самопознания, а жестом выживания в 

эстетике развала. Это форма речи, которая заранее 

закладывает в себя собственное разрушение, не допуская 

окончательного смысла и тем самым избавляя 

говорящего от уязвимости быть понятым слишком 

буквально. Она выполняет функцию стилистического 

антизастоя, где каждая попытка быть собой 

сопровождается автоматическим сомнением в праве на 

это. Самоирония здесь — не акт глубины, а стратегия 

фрагмента, не постижение, а игра с обломками дискурса. 

 



Борис Кригер 

 

30 

В рамках когнитивно-лингвистической гипотезы 

самоирония рассматривается как проявление 

способности к многослойному мышлению, к 

оперированию неоднозначностью как коду 

метакоммуникации. В этом ключе она становится не 

просто средством юмора, но знаком высокой 

метапрагматической компетенции. Умение 

одновременно удерживать и выражать два — или более 

— смысловых плана, при этом сознательно обозначая 

дистанцию между ними, требует развитой способности к 

концептуальной навигации. Самоирония в такой 

трактовке — не уклонение, а сигнал: говорящий способен 

видеть себя в зеркале не одномерного отражения, а 

сложной, переливчатой метафоры. Через 

двусмысленность он даёт понять, что ни один слой не 

является окончательным, что каждое высказывание — 

лишь временная рамка, допускающая переосмысление. И 

в этом смысле самоирония становится маркером 

интеллектуальной гибкости, отказом от линейности и 

простоты. 

 

Теория игры с авторством, развивая мысль о 

множественности истоков субъекта, предлагает 

рассматривать самоиронию как отказ от монополии на 

себя. Человек, допускающий смех над собой, признаёт, 

что он не является единственным творцом своей 

биографии. В этом смехе открывается пространство для 

случая, для других, для непредсказуемости судьбы, для 

того, что Гегель называл «внешним» по отношению к 

духу. Самоирония здесь — это не жест отторжения, а 

способ уступить место непредсказуемому, позволить 

миру вмешаться в конструкцию «я», не разрушая её, а 

придавая ей динамику. В отказе от единоличного 



Самоирония как способ выжить  

  

   31 

авторства обнаруживается и мудрость, и скромность: 

готовность признать, что не всё создано волей, не всё 

определено выбором, и что часть в человеке — всегда не 

от него. Это принятие делает возможным не просто 

смирение, но соавторство с силами, которые лежат за 

пределами контроля — будь то история, культура, Бог 

или элементарная случайность. 

 

И во всех этих интерпретациях самоирония выступает 

как акт отказа от окончательности, как постоянное 

колебание смысла, где подлинность больше не требует 

героизма, а мудрость не нуждается в безошибочности. 

Она допускает шаткость, не разрушаясь; смеётся, не 

отрекаясь; и, отказываясь от контроля, остаётся 

единственной формой контроля, допустимой в мире, 

лишённом однозначных основ. 

  

В рамках теории мужественной слабости самоирония 

предстает не как отказ от достоинства, а как высшая 

форма его проявления, в которой сила выражается через 

спокойную готовность признать собственную неполноту. 

Это не напускной героизм, призванный впечатлить, не 

поза, выстроенная ради внешнего эффекта, а внутренняя 

устойчивость, проявляющаяся в способности смотреть на 

себя без ужаса и без самооправданий. Такой человек не 

стремится спрятать свои изъяны, но и не превращает их в 

драму — он способен назвать их с лёгкой усмешкой, не 

потому что они не значимы, а потому что уже приняты. 

В этой мягкой, почти бесшумной силе скрыта 

мужественность, не нуждающаяся в демонстрации. 

Ироничное отношение к себе становится не актом 

цинизма, а знаком зрелости, где отсутствие отчаяния не 



Борис Кригер 

 

32 

связано с поверхностностью, а рождается из глубины 

принятия. 

 

Философия несовпадения рассматривает самоиронию 

как способ жить с разрывом между внутренним «я» и 

внешней маской, не отрицая ни одного из этих слоёв, но 

и не пытаясь их насильственно сшить. В любом 

человеческом существовании присутствует неизбежная 

асинхронность между тем, кем человек ощущает себя в 

глубине, и тем образом, который он проецирует вовне, 

будь то намеренно или по воле обстоятельств. Этот зазор 

не устраняется, его нельзя устранить без потери 

подлинности. Самоирония становится в этом контексте 

тем смехом, который позволяет обжить этот промежуток, 

не разрушаясь от его напряжения. Это смех, в котором 

признаётся: да, я не совпадаю сам с собой — но именно в 

этом несовпадении и есть живое пространство, где ещё 

можно дышать. Без самоиронии этот зазор становится 

источником страха и вины; с ней — он превращается в 

поле внутренней свободы, где не нужно быть 

завершённым, чтобы быть настоящим. 

 

С точки зрения эволюционного баланса самоирония 

выполняет функцию тонкой социальной адаптации, 

позволяя индивиду удерживать своё место в группе, не 

вызывая инстинктивного сопротивления. В обществах, 

где иерархии неизбежны, а любое проявление силы 

может быть воспринято как угроза, мягкое 

самоуничижение, представленное в ироничной форме, 

становится механизмом снижения социального давления. 

Это не означает утрату влияния — наоборот, влияние, 

облечённое в мягкость, зачастую оказывается 

устойчивее, чем грубая доминантность. Смех над собой 



Самоирония как способ выжить  

  

   33 

сигнализирует другим: этот человек не претендует на 

недостижимую высоту, он один из нас, его сила не 

требует подчинения. Такое поведение снижает уровень 

групповой тревожности, снижает вероятность 

вытеснения и усиливает социальную связность, особенно 

в структурах, где открытая конкуренция может привести 

к расколу. Самоирония, сохраняя самоидентичность, 

становится смягчающим агентом, благодаря которому 

субъект может сохранять авторитет, не становясь 

раздражающим фактором. 

 

Таким образом, на пересечении внутреннего 

достоинства, экзистенциального несовпадения и 

социальной динамики самоирония сохраняет своё 

значение не как частный жест, а как сложное, 

многослойное качество сознания. Она позволяет быть 

сильным без угрозы, искренним без наивности, заметным 

без навязывания. В каждом контексте она принимает 

новую форму, но везде остаётся знаком зрелой, 

пластичной и вневременной человечности. 

 

  

В рамках теологии тайного величия самоирония 

выступает как завеса, скрывающая присутствие 

священного за внешне легкомысленным жестом. Здесь 

смех над собой не является выражением отчуждённости 

от собственной ценности, но напротив — служит знаком 

глубинной укоренённости в иной, немирской реальности. 

Святой, знающий, что он не принадлежит окончательно 

ни обществу, ни роли, ни биографии, может позволить 

себе усмешку в адрес собственной внешней формы, 

потому что знает: сущностное не нуждается в защите, оно 

несокрушимо. Ироничное отношение к себе 



Борис Кригер 

 

34 

превращается в камуфляж — не потому, что человек 

хочет скрыть ничтожность, а потому, что он знает о 

величии, которое невозможно выставить напоказ. Это 

величие не требует аплодисментов, оно обитает в 

тишине, и потому самоирония становится жестом 

отрешённого достоинства, отказывающегося от 

пышности ради подлинности. Здесь смех не 

противоположен святости, он её знак — смех, исходящий 

из уверенности в непреложном, которая больше не 

требует подтверждения. 

 

Если смотреть на образ Христа не только сквозь 

догматическое богословие, но и с человеческой, 

экзистенциальной стороны, становится возможным 

увидеть в Его речах и поступках тонкие оттенки иронии, 

в том числе — самоиронии, хотя выражена она у Него 

особым, возвышенным способом. Это не ирония как 

снисходительная насмешка, не игра с образами, а 

глубокая, мягкая дистанция к собственной роли, 

лишённая пафоса и требовательности. 

 

Он называет Себя «Сыном Человеческим» — с одной 

стороны подчёркивая принадлежность к земному, с 

другой — указывая на парадокс: в Нём соединяется 

божественное и человеческое, и Он не стремится 

постоянно подчёркивать превосходство, а скорее умаляет 

себя, словно подготавливая слушателя не к трепету, а к 

пониманию. Когда Его спрашивают о налоге кесарю, Он 

отвечает с лёгкой, почти бытовой иронией: «Покажите 

мне динарий» — не обвиняя, не защищаясь, а как бы 

приподнимая ситуацию над политическим страхом. 

Когда ученики спорят, кто из них больше, Он не взывает 



Самоирония как способ выжить  

  

   35 

к строгости, а ставит в пример ребёнка, обесценивая саму 

идею значимости, но не обвиняя тех, кто ею одержим. 

 

И в самом образе Христа есть то, что можно назвать 

скрытой, глубокой самоиронией — Он не отказывается 

от Своего пути, но в каждом шаге показывает, что 

принимает Его с ясной трезвостью, не пытаясь придавать 

Себе дополнительного блеска. Он едет в Иерусалим не на 

коне, а на осле; в ночь перед казнью Он молится, 

сомневается, скорбит, не маскируя Своей человечности. 

И именно в этом — особая форма иронии, когда Тот, кто, 

по представлению людей, должен был быть всемогущим 

победителем, принимает на Себя образ отвергнутого, 

страдающего и кроткого. 

 

Самоирония Христа, если она есть, не нарушает святости, 

но выражает внутреннюю свободу: быть тем, кто ты есть, 

не нуждаясь в доказательствах, не цепляясь за власть, не 

защищая образ. Она проявляется в отказе от жестов 

величия, в готовности быть слабым и в способности 

говорить истину, не возвышаясь над теми, кто её не 

понимает. И в этом — удивительная сила: когда не нужно 

быть выше, чтобы быть глубже. 

 

В Евангелии от Матфея глава 11 стих 17 , Христос 

говорит «мы играли вам на свирели, и вы не плясали; мы 

пели вам печальные песни, и вы не рыдали. Ибо пришел 

Иоанн, ни ест, ни пьет; и говорят: в нем бес. Пришел Сын 

Человеческий, ест и пьет; и говорят: вот человек, 

который любит есть и пить вино, друг мытарям и 

грешникам.» 

 



Борис Кригер 

 

36 

один из самых тонких и горьких иронических образов, 

произнесённых Христом. В ней слышится не только 

упрёк, но и почти театральная зарисовка: человечество, 

словно капризные дети на рыночной площади, не 

способно откликнуться ни на радость, ни на скорбь, ни на 

призыв к жизни, ни к покаянию. 

 

Здесь ирония становится инструментом — не для 

высмеивания, а для обнажения абсурда. Христос говорит 

не с раздражением, а с ясной грустью: как ни обращайся, 

как ни приближайся к людям — они остаются глухи, 

потому что ждут не смысла, а того, что совпадёт с их 

ожиданиями. Когда приходит Иоанн — строгий, 

отшельник, пророк в пустыне, — говорят: в нём демон. 

Когда приходит Сын Человеческий — и ест, и пьёт, и 

сидит с мытарями, — называют Его пьяницей и другом 

грешников. Любая форма отвержена, любая интонация 

— не та. 

 

В этом парадоксе Христос обнажает трагикомедию 

восприятия, где истина теряется не из-за своей 

скрытости, а из-за капризной привычки человека 

воспринимать только то, что удобно. И потому в этой 

фразе заключена не только ирония, но и скрытая 

самоирония: Тот, кто приходит говорить с миром, уже 

знает, что будет отвергнут, и говорит об этом не с обидой, 

а как бы усмехаясь сквозь печаль. Он предлагает 

спасение, зная, что будут смеяться; говорит простым, 

зная, что будут искать сложное; живёт среди — и 

остаётся чужим. 

 

Эта ирония не разрушает величия, не нарушает любви, не 

подменяет страдание лёгкостью — но именно в ней 



Самоирония как способ выжить  

  

   37 

проступает подлинная свобода: способность сказать 

правду о непонимании, не потеряв сострадания. 

 

 

 

В иной перспективе — психологической и слегка 

абсурдистской — самоирония предстает как особая 

форма невроза, пришедшего к самосознанию. Там, где 

внутренние конфликты, неразрешимые противоречия, 

навязчивые мысли и чувства перерастают в хроническое 

напряжение, возникает потребность либо в прорыве, 

либо в признании. И если прорыв невозможен, остаётся 

возможность взглянуть на свою неустранимую 

раздвоенность с иронией. Самоирония в этом ключе 

становится способом жить с внутренним надломом, не 

устраняя его, но придавая ему форму, которую можно 

выносить. Это не терапевтическое выздоровление, а 

культурная договорённость с собственной хрупкостью: 

пусть невроз остаётся, но пусть он будет смешным, пусть 

он перестанет быть катастрофой. В этой тонкой 

договорённости проявляется возможность жизни без 

необходимости в бесконечном исправлении. Смех — это 

не лекарство, но обжитое пространство, где страдание 

становится выносимым, потому что уже не требует быть 

героем, чтобы с ним справляться. 

 

В бытность мою священником я посещал одну 

прихожанку — женщину с тяжёлым, многолетним 

диагнозом шизофрении. Она жила одна, и, несмотря на 

болезнь, обладала каким-то почти неприличным по 

ясности чувством юмора. Мы часто беседовали: иногда о 

простом, иногда о самых тонких материях, и, признаюсь, 



Борис Кригер 

 

38 

нередко я уходил от неё с чувством, что мне самому 

стоило бы внимательнее слушать. 

 

Однажды она рассказала мне, как к ней приходит 

«видение» — некое сияющее существо, которое заявляет: 

«Я Христос. Я свет. Я истина». Я, ожидая рассказа о 

мучительной борьбе, о страхе, о духовном 

сопротивлении, был совершенно сбит с толку, когда она, 

слегка усмехнувшись, сказала: «А я отвечаю ему: ну, а я 

— маяк». И добавила, будто между прочим: «И после 

этого он исчезает. Всегда». 

 

Я тогда не понял. Почему именно маяк? Почему такой 

образ, такая фраза, и почему она так уверенно произносит 

её — без вызова, но и без страха? Она заметила моё 

недоумение и пояснила, рассказав старую шутку, 

которую, признаться, я услышал тогда впервые. 

 

Американский авианосец получает сигнал по радио: 

уступите дорогу. Капитан отвечает строго: «Это военный 

корабль. Немедленно измените курс». Радио отвечает 

спокойно: «Нет. Вы отклонитесь. Это невозможно». 

Капитан в раздражении: «Это авианосец. Мы с вами не 

будем спорить. Мы идём по прямой». И тогда с другой 

стороны сообщают: «А мы — маяк. Вам придётся 

свернуть». 

 

Я засмеялся, но вместе со смехом почувствовал 

странную, тяжёлую тишину. И понял, наконец, почему её 

видение исчезает. Потому что перед твёрдостью, которая 

не нуждается в силе, исчезает всё надуманное. Потому 

что, назвав себя маяком, она отказывалась вступать в 

диалог на чужих условиях — она не спорила, не 



Самоирония как способ выжить  

  

   39 

оправдывалась, она просто стояла на своём, тихо, как 

свет, которому незачем доказывать, что он свет. И, 

наверное, тогда я впервые увидел в ней не только 

страдающего человека, но и — в чём-то — учителя. 

 

И, наконец, в культурной метастратегии, где цифровое 

пространство насыщено сарказмом, остроумием, 

ироничной дистанцией и обесцениванием, самоирония 

остаётся чуть ли не единственным способом сохранить 

подлинность. Здесь искренность невозможна в лоб — 

всякое прямое высказывание либо иронизируется, либо 

немедленно превращается в объект комментирования. В 

этом мире ирония — не выбор, а необходимость. Но в то 

время как сарказм направлен наружу, самоирония 

обращена внутрь. Она не защищает от мира, а оставляет 

открытым личное, но с такой интонацией, которая не 

допускает сентиментальности. Это — способ говорить 

всерьёз без пафоса, чувствовать глубоко, не выставляя 

чувства на витрину. В эпоху, где каждое слово может 

быть вырвано из контекста, превращено в мим или 

комментарий, самоирония сохраняет за высказыванием 

его человеческое измерение. Она не противопоставляется 

культуре смеха, но живёт внутри неё как форма 

честности, умеющей маскироваться. 

 

И потому, в этих трёх взглядах — теологическом, 

психологическом и культурном — самоирония вновь 

проявляется как нечто большее, чем жест. Она 

становится способом быть: с тайной, с болью, с миром. 

Быть — не отвергая, не срываясь, не уклоняясь, но 

оставаясь живым, ясным и неподавленным. 

  



Борис Кригер 

 

40 

В одном из своих самых тонких проявлений самоирония 

становится формой любви к себе — не той любви, что 

утверждает свою исключительность, и не той, что 

требует признания извне, но любви тёплой, несуетной и 

внимательной. Это жест, в котором не чувствуется обиды 

на собственную неидеальность, где насмешка над собой 

не отрицает ценности, а напротив, смягчает границы 

между ошибкой и существованием. Смех, направленный 

внутрь, если он прозрачен и свободен от жестокости, 

становится чем-то вроде объятия: актом признания 

своего несовершенства без горечи, а с той самой доброй 

ироничной нежностью, которую в философской 

традиции можно проследить вплоть до Сократа. 

 

Сократ, размышляя на афинахских улицах, умел и 

посмеяться над собой, и сбросить с себя притязания на 

мудрость, не унизив при этом ни собственного 

достоинства, ни достоинства тех, кто был рядом. Его 

фигура стала образцом мышления, в котором умение 

сомневаться в себе не превращается в слабость, а 

наоборот — свидетельствует о глубине и уверенности, не 

нуждающейся в броне. В духе этой традиции самоирония 

становится особым видом философского 

самоотношения, где субъект не отделяет себя от своих 

промахов, но и не сливается с ними. Он умеет посмотреть 

на себя со стороны и улыбнуться, не потому что неважно, 

а потому что всё слишком живо, чтобы быть 

окончательным. 

 

Такой смех бережно размыкает внутреннюю строгость, 

не разрушая целостности. Он позволяет себе быть 

несовершенным, не требуя извинений и не нуждаясь в 

утверждении превосходства. Любовь к себе в этом 



Самоирония как способ выжить  

  

   41 

измерении — это отказ от идеализации, но и отказ от 

презрения. Это мягкая насмешка, которая не калечит, а 

исцеляет — потому что она говорит: «да, всё это есть во 

мне, и всё это может быть воспринято с теплом». Этот 

жест не громок, не театрален, он проявляется в 

интонации, в лёгком снижении пафоса, в способности не 

удерживать напряжение там, где оно больше не нужно. 

 

Именно поэтому самоирония в такой трактовке — не 

маска и не защита, а форма зрелой симпатии к себе. Не 

романтическое обожание, не маниакальное принятие, а 

спокойное, человеческое со-бытие с тем, что внутри. В 

этом состоянии человек перестаёт требовать от себя 

совершенства и начинает жить, опираясь на тепло, 

которое не нуждается в идеальности. И в этом тепле — 

не слабость, а основа способности идти дальше, не 

сжигая себя изнутри. Самоирония здесь становится не 

средством ухода, а способом остаться рядом с собой, 

даже когда несовершенство очевидно. 

  

Самоирония вырастает из глубинной структуры 

человеческого бытия как редкий дар, позволяющий 

выдержать несовершенство, не отворачиваясь от него и 

не растворяясь в нём. Она не возникает на поверхности и 

не принадлежит к арсеналу простых защит, но 

формируется в напряжённой точке, где мышление 

сталкивается с болью, где эмоция требует выхода, а тело 

несёт на себе следы пережитого. Это не автоматизм и не 

рефлекс — это результат внутренней работы, часто 

незаметной, но необходимой, в которой участвуют все 

уровни человеческого устройства. Момент, когда 

человек, пережив падение, неудачу или утрату, способен 

усмехнуться — не в презрении, не в равнодушии, а в 



Борис Кригер 

 

42 

тихом принятии — этот момент говорит о сложной и 

тонкой внутренней архитектуре. 

 

В самоиронии соединяется ум, способный видеть 

парадокс, и сердце, умеющее не ожесточаться. Это язык, 

на котором разум не настаивает, не давит, не пытается 

покорить, а говорит с собой, как с чем-то хрупким и 

упрямым одновременно. Такой язык не рождается сразу, 

ему предшествуют падения, внутренние сдвиги, отказ от 

желания быть цельным любой ценой. Смех, обращённый 

внутрь, становится способом пережить противоречие 

между тем, что ожидалось, и тем, что случилось. И в этом 

смысле самоирония не просто спасает — она даёт 

пространство для продолжения. Она создаёт ту 

минимальную, но прочную опору, на которой можно 

выстоять, не отказываясь от себя, даже если всё 

остальное рушится. 

 

Это не громкий жест и не эффектное поведение. Чаще 

всего она проявляется в малом: во взгляде, в интонации, 

в фразе, которую человек говорит не для других, а для 

себя. В этой фразе нет самоосуждения, но есть ясность, 

способная удерживать внутренний порядок там, где 

многое ускользает. Самоирония — это сознание, которое 

выдерживает собственную сложность, не оборачивая её в 

страдание, но превращая в форму достоинства. Не 

потому что страдание исчезает, а потому что оно 

перестаёт быть единственным именем «я». 

 

В конечном итоге, самоирония становится знаком 

зрелости, в которой исчезает потребность в абсолюте. 

Она отказывается от последнего слова и от идеи 

окончательной ясности, но не впадает в хаос — напротив, 



Самоирония как способ выжить  

  

   43 

она упорядочивает мир изнутри, не навязывая ему 

жёсткой формы. И потому именно самоирония может 

быть названа одной из высших человеческих привилегий 

— тем редким состоянием, в котором разум и боль, опыт 

и нежность, рассудок и поражение соединяются в 

устойчивое и тихо сияющее «да» бытию, несмотря ни на 

что. 

 

 

 

Приглашаю вас познакомиться с моей  статьёй, 

опубликованной в издании  Common Sense World, под 

заголовком: 

"The Soft Power of Self-Irony: On Human Maturity, Inner 

Freedom, and the Art of Bearing Existence" 

(в переводе: «Мягкая сила самоиронии: о человеческой 

зрелости, внутренней свободе и искусстве терпеть своё 

бытие»). 

 

Эта статья стала естественным продолжением и 

углублением идей, представленных в книге о самоиронии 

как уникальной способности человека сохранять 

целостность в условиях внутреннего напряжения, 

неудач, социальных противоречий и потерь. В ней 

собраны философские, психологические, культурные и 

нейрофизиологические подходы к самоиронии, 

рассматриваемой не как слабость или маска, а как форма 

зрелости, мягкого мужества и подлинной душевной 

устойчивости. 

 

Особое место в статье занимает формулировка того, что 

можно назвать золотым законом самоиронии, 

выраженным в следующей мысли: 



Борис Кригер 

 

44 

«Нет такой стороны в себе, которую нельзя было бы 

полюбить — если  научиться относиться к ней с 

иронией». 

 

Самоирония здесь раскрывается как неотъемлемый акт 

внутреннего примирения, в котором несовершенство 

перестаёт быть угрозой и становится частью живого, 

подвижного и достойного человеческого образа. 

Прочитав статью, вы сможете взглянуть на самоиронию 

не как на уловку или украшение речи, а как на 

философскую позицию, психологический инструмент и 

способ жить в согласии с собой — без пафоса, но и без 

капитуляции. 

 

Присоединяйтесь к размышлению. 

Это не просто статья — это приглашение к свободе. 
  

 

 

БИБЛИОГРАФИЯ 
 

Kriger, B. (2025). The soft power of self-irony: On human maturity, inner freedom, 

and the art of bearing existence. The Common Sense World. 

 

Camus, A. (1991). The myth of Sisyphus (J. O’Brien, Trans.). Vintage International. 

(Original work published 1942) 

 

Dunbar, R. I. M. (1998). The social brain hypothesis. Evolutionary Anthropology: 

Issues, News, and Reviews, 6(5), 178–190. 

 

Freud, S. (1960). Jokes and their relation to the unconscious (J. Strachey, Trans.). W. 

W. Norton. (Original work published 1905) 

 

Kierkegaard, S. (1989). The concept of irony (H. V. Hong & E. H. Hong, Trans.). 

Princeton University Press. (Original work published 1841) 

 

Martin, R. A., Puhlik-Doris, P., Larsen, G., Gray, J., & Weir, K. (2003). Individual 

differences in uses of humor and their relation to psychological well-being: 

Development of the Humor Styles Questionnaire. Journal of Research in Personality, 

37(1), 48–75. 



Самоирония как способ выжить  

  

   45 

 

Nietzsche, F. (2005). Thus spoke Zarathustra (G. Parkes, Trans.). Oxford University 

Press. (Original work published 1883–1885) 

 

Panksepp, J. (2005). Affective consciousness: Core emotional feelings in animals and 

humans. Consciousness and Cognition, 14(1), 30–80. 

 

Shweder, R. A. (1991). Thinking through cultures: Expeditions in cultural psychology. 

Harvard University Press. 

 

Vervaeke, J., Lillicrap, T., & Richards, B. (2012). Relevance realization and the 

emerging framework in cognitive science. Proceedings of the Cognitive Science 

Society, 34(34), 3625–3630. 

 

Watson, D., & Tharp, R. G. (2006). Self-directed behavior: Self-modification for 

personal adjustment (9th ed.). Cengage Learning. 


