
 

  



Борис Кригер 

 

2 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ЗЕМНОЙ  

ИИСУС  

РЕНАНА 

  
  
 

 

 

 

 

  



Земной Иисус Ренана   

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Земной Иисус Ренана  

Все попытки свести образ Христа исключительно к роли пророка, 

нравственного учителя или религиозного мыслителя неизбежно 

оказываются ограниченными в объяснительной силе. 

Исторические исследования, археологические данные и 

рационалистические подходы, при всей их ценности, не способны 

исчерпать или заменить то измерение, в котором христианская 

традиция утверждает полноту Личности Христа. В церковном 

предании сохраняется восприятие Христа не только как 

исторической фигуры, но как живого и действующего в 

настоящем. 

Эта книга представляет собой размышление о соотношении веры 

и критического мышления, о том, почему евангельский текст на 

протяжении веков остаётся устойчивым источником смысла, а 

христианское миропонимание продолжает оказывать влияние, 

выходя за рамки научных реконструкций. В центре внимания — 

вопрос о том, каким образом религиозное сознание воспринимает 

истину как нечто, не требующее внешних подтверждений, и 

почему этот взгляд остаётся значимым в современном мире. 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

СОДЕРЖАНИЕ 

 

Введение ............................................................................... 5 

Глава первая. Соблазн Ренана .......................................... 10 

Глава вторая. Иллюзия земного Иисуса ......................... 15 

Глава третья. Банальный атеизм под маской науки ...... 17 

Глава четвёртая. Земные объяснения Христа ................ 20 

Глава пятая. Бесплодие рационализаций ........................ 22 

Глава шестая. Предсказательная и объяснительная сила 

Евангелия ........................................................................... 24 

Глава седьмая. Учения Святых Отцов ............................ 26 

Глава восьмая. Мир и христианская истина ................... 28 

Глава девятая. Бессилие историков ................................. 30 

Глава десятая. Христос в вечности .................................. 32 

Глава одиннадцатая. Земной путь — не главное ........... 34 

Глава двенадцатая. Живой Христос ................................ 35 

Заключение......................................................................... 37 

Библиография .................................................................... 39 

 
  



Земной Иисус Ренана   

  

   5 

ЗЕМНОЙ ИИСУС РЕНАНА 

 
ВВЕДЕНИЕ 

 

Во второй половине девятнадцатого века Эрнест Ренан 

решился на шаг, вызвавший широкую реакцию среди 

читателей и мыслителей своего времени. Его книга 

«Жизнь Иисуса» представила Христа не как Сына 

Божьего, а как выдающегося человека, исполненного 

нравственной силы и мягкой человеческой доброты. В 

этом образе не было места чуду и тайне — лишь 

деревенская Галилея с её холмами, дорогами и 

пастушескими селениями, в которых, по мнению автора, 

рождался и креп дух необычного учителя. Всё 

сверхъестественное Ренан исключил, приписав 

подобные эпизоды позднему наслоению, аллегории или 

народному воображению. Его Христос не воскресал, не 

преображался, не возносился, а оставался в памяти 

учеников, словно затихающий отголосок великой 

личности, которую века превратили в легенду. 

В этом и заключалась главная особенность его подхода: 

сделать образ Иисуса доступным, понятным, обозримым 

в рамках человеческой жизни. Для Ренана Христос не 

был Богом, но был человеком редкой высоты. Так возник 

и укрепился образ «земного Иисуса», принятый теми, 

кто желал видеть в Нём философа, пророка, морального 

наставника — но не воплощённого Бога. Подобный 

взгляд и поныне находит отклик у тех, кто стремится 

отодвинуть в сторону тайну, сократить путь понимания, 

свести веру к череде нравственных наставлений. 

Однако в этом и кроется основная утрата. Видя в Иисусе 



Борис Кригер 

 

6 

только человека, теряют суть того, что делает Его 

уникальным. Ошибка таких взглядов не в признании Его 

человеческой природы — это несомненно, — а в отказе 

увидеть в Нём божественное. Удаляя чудо, воскресение, 

преображение, отвергается то, что составляет саму суть 

христианства. Один лишь мудрый наставник не изменит 

участь мира. То, что делает Христа Христом, — это 

неразрывное единство небесного и земного в Нём, то, 

чего не объяснить словами, но что передаётся в 

Евангелии и сохраняется в предании. 

Попытки упростить это единство имеют давнюю 

историю. От первых споров времён арианской ереси до 

философских схем современных мыслителей, от 

суровых утверждений богословов-рационалистов до 

попыток исламской традиции вписать Иисуса в 

пророческий ряд — все они стремятся сделать образ 

понятнее, а потому и беднее. Эти толкования, теряя 

живую силу, быстро становятся достоянием архивов, 

уступая место другим, столь же преходящим. Но сам 

Христос не исчезает под их слоями. Он, напротив, 

остаётся живым, зримым и узнаваемым в Писании и в 

церковной жизни. 

Именно в Евангелии, несмотря на его древность, можно 

найти самое точное отражение того, что составляет 

самую ткань человеческого существования. В нём — 

толпы и страх, власть и предательство, сомнение и 

надежда. Всё это передано не как миф или сказание, а как 

реальность, которую знали отцы Церкви. Их слова не 

вымышлены, не отделены от времени, а пронизаны 

знанием истины, не стареющей и не тускнеющей с 

веками. 

Многочисленные историки, стремясь к строгости 



Земной Иисус Ренана   

  

   7 

анализа, действительно способны исследовать тексты, 

сравнивать даты, расставлять акценты. Но ни одна из 

таких попыток не приближает к пониманию Христа. 

Каждое новое жизнеописание оказывается лишь 

отражением времени, в котором оно создано, умирая 

вместе с его мировоззрением. Истинное же знание, 

которое приходит через веру, остаётся неизменным, 

потому что оно не опирается только на память о 

прошлом, но исходит от присутствия Живого, 

пребывающего вне времени. 

Не места и обстоятельства, не быт и пейзажи определяют 

суть христианства. Не в археологии его источник и не в 

догадках о том, где стояли дома Назарета. Всё, что 

важно, — это признание Его как Спасителя. Именно в 

этом заключается смысл: вера, преодолевающая 

границы знаний, не отвергая их, но превосходя. 

Христос не растворился в страницах исторических книг 

и не стал воспоминанием, принадлежащим ушедшей 

эпохе. Он продолжает жить — в церковной тайне, в 

опыте каждого, кто идёт за Ним, в самой истории, где 

Его присутствие не стирается и не гаснет. Он — начало 

и завершение, соединение времени с вечностью. И ничто 

земное не в силах поколебать эту истину. 

Попытка представить Иисуса как исключительно 

земную фигуру, каким его стремился изобразить Ренан, 

не только обедняет смысл христианства, но и выдает 

внутреннее стремление избавиться от самого предмета 

веры. В этом стремлении нет ничего нового — оно лишь 

повторяет старое желание укротить тайну, уложить 

бесконечное в границы удобного объяснения. Но за 

подобной интеллектуальной игрой скрывается лишь 

очередная форма безбожия, причём лишённая даже 



Борис Кригер 

 

8 

ярости или дерзновения — простая, плоская, 

низкорослая по своему духовному замыслу. Само 

намерение взять Того, Кто есть Начало и Завершение, 

соединение времени и вечности, и уместить Его в рамки 

бытового существования, не выдерживает критики ни по 

разуму, ни по совести. 

Иудеи пытались объяснить Христа в своих координатах, 

отталкиваясь от закона, обрядов, надежд на земного 

Мессию. Позже иные учения искали в Нём только 

моралиста, только пророка, только носителя высоких 

идей. Но все эти поиски по своей сути сходятся в одном 

— в желании обойти тайну, свести её к образу, который 

удобно анализировать, оспаривать, интерпретировать, 

но который уже не требует веры. 

Тем не менее, ни одна из этих попыток не выдерживает 

столкновения с самой реальностью. Евангелие, несмотря 

на свою простую, почти скромную форму, говорит о 

мире с поразительной точностью. В нём отражаются 

страхи и мечты, насилие и преданность, предательство, 

стремление к свету и стремительное падение в бездну — 

всё то, что наблюдается в любом веке, в любом народе, в 

любом человеке. Святые Отцы, жившие в разные эпохи 

и при разных обстоятельствах, не отрывались от этой 

реальности. Их слово, выросшее из опыта веры и личной 

борьбы, оказывается не мифом, не утешением, не 

догматом, а прямым взглядом на суть происходящего. 

Если же это слово столь точно описывает природу мира 

и души, то и их свидетельство о Христе следует 

воспринимать не как устаревший религиозный нарратив, 

а как результат глубокого познания, заслуживающий 

самого серьёзного отношения. Здесь вера становится не 

противоположностью знания, а его высшей формой, 



Земной Иисус Ренана   

  

   9 

открытой для тех, кто не боится столкнуться с 

бесконечным. 

Какими тропами Он проходил, в какие дома входил, в 

каком порядке говорил притчи — всё это, при всём 

интересе к деталям, не имеет решающего значения. 

Главное — не где ступала Его нога, а что оставалось за 

Ним. Ибо тот, кто пытается понять Иисуса, 

сосредоточившись лишь на Его земном следе, неизбежно 

теряет не след, а самого Христа. 

Но всё это — лишь фон, только шумное движение вокруг 

главного. Суть вовсе не в том, как кто-либо объясняет 

Иисуса или к каким выводам приходят историки, 

скептики, реформаторы, философы. Всё это уводит в 

сторону. Главное — то, что, нравится это кому-то или 

нет, печально ли это или, наоборот, отрадно, именно 

Евангелие, а вслед за ним и учение Святых Отцов, с 

поразительной точностью соответствует тому, что из 

века в век наблюдается в жизни людей, в судьбах 

народов, в истории мира. Именно оно, и только оно, не 

теряет связи с реальностью, не нуждается в подгонке под 

эпоху, не выцветает с ходом времени. 

И если в Евангелии узнаётся современный человек со 

своими страхами, жаждой власти, слабостью, верностью, 

предательством, надеждой, горечью и молитвой, то его 

правота подтверждается не доводами разума, а жизнью 

самой. Если отцы Церкви, жившие в разные времена и на 

разных языках, говорили о том, что человек продолжает 

видеть в себе и вокруг себя — то, возможно, стоит 

внимательнее вслушаться в их слова, не спеша 

списывать их в архив. 

Христос, о Котором они говорили, не принадлежал 

древности. Он и сегодня не теряет силы. А потому и вера 



Борис Кригер 

 

10 

в Него — не памятник, а дыхание. Не культурное 

наследие, а взгляд в самое сердце происходящего. 

 
ГЛАВА ПЕРВАЯ. СОБЛАЗН РЕНАНА 

Когда Эрнест Ренан опубликовал свою «Жизнь Иисуса», 

он предложил читателю не просто книгу, но образ, в 

котором сосредоточился один из главных соблазнов XIX 

века — стремление рационального века свести тайну к 

объяснению, сократить безмерное до уровня 

рассудочного. Этот образ пришёл не на пустое место. Он 

продолжил цепь попыток, уходящих в самые ранние 

века, где под разными именами повторялось одно и то же 

желание: лишить Христа божественности, представить 

Его в роли мудреца, реформатора, носителя высоких 

нравственных истин, но не воплощённого Бога. 

Соблазн этот не начался с Ренана. Ещё в IV веке 

арианская ересь утверждала, что Сын не равен Отцу, что 

Он — первое из творений, но не вечное Слово. Этот 

взгляд пытался сохранить внешнюю благочестивость, не 

отказываясь от Иисуса, но делая Его существом 

вторичным, подчинённым. Позднее ислам продолжил ту 

же линию, признавая в Иисусе пророка, рожденного от 

Девы, но упорно отказываясь признать Его Сыном 

Божьим. В самом этом отречении звучало то же — 

стремление удержать грань между небом и землёй, не 

допуская их соединения в одной Личности. 

Даже иудейская мысль, не принимая Иисуса как 

Мессию, не смогла обойтись без интерпретаций. Слово о 

Христе, сказанное однажды, отозвалось так громко, что 

ни один народ, живущий под небом, не смог остаться к 

нему безучастным. Но и там, где Его отвергали, 

стремились объяснить, истолковать, придать известный 



Земной Иисус Ренана   

  

   11 

смысл — не как Богу, но как одному из многих. 

Во всём этом проявляется не столько богословский спор, 

сколько внутренний страх — признать, что Бог 

действительно вошёл в мир. Признать, что Он стал 

человеком, не перестав быть Богом. Что Он прошёл 

среди людей не как посланник или избранный, но как 

Сам Тот, Кто сотворил всё. Такой шаг требует не 

рассуждения, а сокрушения, не анализа, а веры. И 

потому история повторяется: от ариев до Ренана, от 

халифов до профессоров — всё одна и та же линия, по-

разному оформленная, но неизменно стремящаяся 

свести величайшее событие к человеческой мерке. 

Книга Ренана стала зеркалом века, который больше 

верил в поступательный ход прогресса, чем в 

воскресение, в науку больше, чем в Откровение. Его 

Иисус оказался по душе читателю, привыкшему к 

чётким определениям, к гуманистическим ценностям, к 

уютной дистанции между земным и небесным. Этот 

Иисус был ясен, предсказуем, понятен. Он не требовал 

поклонения, не звал к жертве, не вызывал страха. Он не 

воскресал. Он просто умирал. 

Но именно в этом — и опасность. Лишённый тайны, 

Иисус теряет силу. Переведённый в разряд 

биографических фигур, он перестаёт быть Христом. Так 

соблазн, обещая облегчение, приносит обеднение. И за 

простотой следует пустота, а за гуманизмом — 

безысходность. 

Ренан лишь довёл до завершения ту мысль, что зрела 

веками: Бог, если и был, то только далеко. Если и 

говорил, то когда-то. Если и являлся, то не здесь. Но 

Евангелие говорит о другом. И об этом — дальше. 



Борис Кригер 

 

12 

Рационализм, расцветший в просвещённой Европе, не 

отверг веру открыто — он лишь заменил её удобной 

формой, в которой исчезало главное. Вместо поклонения 

— интерес. Вместо молитвы — анализ. Христос в этой 

новой системе перестал быть Господом и стал 

предметом исследования, объектом, которого можно 

рассматривать под лупой, сравнивая тексты, разбирая 

синтаксис, определяя источники. Его жизнь 

превратилась в последовательность эпизодов, 

пригодных для изучения, но неспособных вызвать 

трепет. Тайна воплощения, сокрытая прежде в словах 

«Слово стало плотью», была вытеснена холодной 

схемой: родился, проповедовал, умер. Рационализм 

будто бы сохранял фигуру Иисуса, но опустошал её 

изнутри, оставляя лишь контур. 

Так возникла биография — не как путь к вере, а как 

замена вере. Её обманчивое благочестие лишь 

прикрывало отсутствие внутренней связи с Богом. Она 

говорила о событиях, но избегала смысла. Она 

воссоздавала хронологию, но разрушала Откровение. 

Рационализм не спорил с Евангелием, он просто 

переписывал его в удобной для себя форме, где не было 

места чуду, не слышался голос неба, не оставалось следа 

вечности. В этом — самая тонкая и самая опасная 

подмена. 

Историческая критика, столь любимая академической 

средой, под маской научности действовала как 

инструмент постепенного вытеснения священного. Под 

предлогом беспристрастности она упраздняла веру, 

представляя её как древний слой, который нужно снять, 

чтобы добраться до якобы настоящего, «исторического 

Иисуса». Но под этим слоем, как оказалось, не было 



Земной Иисус Ренана   

  

   13 

ничего, кроме домыслов самих критиков. Каждый из них 

находил в Иисусе то, что уже носил в себе: 

политического бунтаря, нравственного учителя, 

галилейского мечтателя, социального реформатора. Так 

вера уступала место проекциям, где человек говорил сам 

с собой, прикрываясь именем Христовым. 

Это не было новым отступлением, это было возвращение 

к древнему безбожию, только теперь облечённому в 

форму науки. Оно не разрушало веру открыто — оно 

извращало её изнутри. Убирая чудо, отменяя 

воскресение, отвергая Божественность, оно 

представляло всё это не как отрицание, а как 

«уточнение». И в этом уточнении исчезала сама основа 

христианства. Историческая критика становилась не 

методом, а орудием — и это орудие было направлено не 

на познание Христа, а на его растворение в безличной 

истории. 

Но вера не питается реконструкцией. Она не нуждается 

в согласии археологов, в одобрении филологов, в 

поддержке университетов. Она знает, что живой Христос 

не сводится к хронологии, что Евангелие говорит не 

только о прошлом, но и о настоящем. Вера не ищет 

доказательств — она узнаёт. Она не воссоздаёт лицо 

Иисуса по описаниям — она встречает Его. И потому 

никакие биографии, сколь бы они ни были тщательно 

составлены, не заменят той простоты, с которой звучат 

евангельские слова: «Я есмь». 

Сама постановка вопроса, в которой чудеса подлежат 

земному объяснению, оказывается глубоко ошибочной 

уже в своей основе. Попытка рационализировать 

сверхъестественное — не просто ложный путь, но путь, 

ведущий в никуда. Вся сила Евангелия — не в отдельных 



Борис Кригер 

 

14 

эпизодах, которые можно подвергнуть сомнению, не в 

чудесах, которые якобы можно объяснить природными 

причинами или приписать наивности древнего 

мышления. Чудо в Евангелии — не трюк, не сенсация, не 

доказательство. Оно — знак, который указывает на 

нечто несоизмеримо большее, чем само по себе событие. 

Потому и рассуждение в духе Ренана, где каждое 

отклонение от привычного объясняется психологией, 

легендой, вставкой, фольклором, неизбежно теряет 

самое важное. И дело даже не в том, верит ли кто-то в 

хождение по водам или в насыщение множества 

несколькими хлебами. Главное — что Евангелие 

описывает не столько цепь событий, сколько образ мира, 

в котором Бог присутствует и действует, и именно этот 

образ с поразительной точностью совпадает с тем, что 

наблюдается в жизни, в истории, в самой ткани 

человеческого существования. 

Чудо — не аргумент, а проявление глубинного 

устройства реальности. Оно говорит не о нарушении 

естественного порядка, а о полноте, которую этот 

порядок скрывает. И потому попытка объяснить его по 

законам плоти — всё равно что искать формулу любви 

или доказать алгеброй поэзию. Когда вера основывается 

только на чудесах, она слаба; когда же она распознаёт в 

них знамения большего, она крепнет. И в этом 

отношении не чудо подтверждает веру, а вера 

раскрывает подлинный смысл чуда. 

Ренан и те, кто идёт его путём, теряют самое главное — 

согласие мира с Евангелием. Не наоборот. Не Писание 

пытается описать мир, а мир всё снова и снова 

подтверждает то, что уже сказано в Писании. И это 

невозможно свести к биографии, к культуре, к легенде. 



Земной Иисус Ренана   

  

   15 

Страх, предательство, милосердие, тяга к свету, жажда 

власти, сокровенная радость, боль утраты, внезапная 

надежда — всё то, что составляет человеческий путь, 

оказывается не просто упомянутым в Евангелии, но 

раскрытым в нём с поразительной точностью. 

А потому земное объяснение чудес — не только 

бесполезно, но и бессмысленно. Оно путает главное со 

второстепенным, забывая, что подлинное свидетельство 

— не в громких проявлениях силы, а в том, что слово 

Евангелия не устаревает, не блекнет, не теряет силы, а 

продолжает действовать. И в этом — тайна, которую 

никакая наука не объяснит, и которую ни одна 

рациональная схема не вместит. 

 

  
ГЛАВА ВТОРАЯ. ИЛЛЮЗИЯ ЗЕМНОГО ИИСУСА 

Ничто не уводит дальше от сути христианства, чем 

стремление уложить Сына Божьего в рамки 

человеческой биографии. В этом — корень иллюзии, 

повторяющейся в каждом поколении, где снова и снова 

возникает желание объяснить Того, Кто выходит за 

пределы всякого объяснения. Человеческая природа 

Христа никогда не отрицалась Церковью — напротив, 

именно она утверждена с наибольшей точностью. Но 

попытка сузить весь Его образ до земных обстоятельств, 

до фактов биографии, до хронологии событий, не просто 

не приближает к пониманию, а напротив — отдаляет, 

заслоняя главное. 

Каждое усилие «расписать», как именно Он жил, что ел, 

как выглядел, по каким тропам ходил, в каких домах 

ночевал, к кому заглядывал на вечер — не прибавляет 



Борис Кригер 

 

16 

ничего к пониманию Христа, а напротив, разрушает 

пропорции. Когда бесконечное сводится к конечному, 

исчезает то, ради чего вообще стоит говорить об Иисусе. 

Его шаги по земле, будучи исторически несомненными, 

не нуждаются в археологической реконструкции. Их 

значение не в маршрутах, а в присутствии. Он не тем 

удивителен, что был в Иерихоне или сел на ослёнка, а 

тем, что при этом говорил и совершал, Кем являлся и для 

чего пришёл. 

Бытовые детали, которыми порой увлечённо занимается 

современное богословие, в сущности своей, ничего не 

открывают, кроме очевидного: Христос был настоящим 

человеком. Но христианство никогда и не утверждало 

обратного. Проблема в том, что, сосредотачиваясь на 

этих деталях, мысль незаметно теряет ориентир. Линия 

горизонта гаснет. Тайна Воплощения — то, что потрясло 

мир и изменило его навсегда, — заслоняется кувшином 

воды, типом одежды, диалектом речи. И в этой 

прозаичности теряется сила. 

Более того, земной образ сам по себе не способен 

доказать ничего сверх того, что и так всегда 

утверждалось Церковью: Христос был человеком, жил 

среди людей, знал усталость, боль, дружбу, голод, 

одиночество, радость. Всё это — несомненно. Но в этом 

— не всё. Тот, кто останавливается на этом, упускает 

главное. Ибо Христос не просто жил, как человек, — Он 

был Тем, в Кем человеческое и божественное 

соединились без разделения и без смешения. Не 

обыденность Его жизни изменила мир, а то, Кем Он был, 

оставаясь человеком. И эту тайну невозможно передать 

через внешние штрихи и биографические догадки. 

Иллюзия земного Иисуса — одна из самых устойчивых, 



Земной Иисус Ренана   

  

   17 

потому что она выглядит разумно, трезво, уважительно. 

Она словно бы сохраняет всё, не отрицая ничего. Но 

именно в этом её обман. Потому что, убрав даже не 

догмат, а простую тишину перед тайной, она оставляет 

образ — и лишает присутствия. А без присутствия 

Христос превращается в одного из многих. Его голос 

становится голосом учителя, не Бога. Его смерть — 

трагедией, не победой. Его воскресение — метафорой, 

не явлением вечности. И тогда вера перестаёт быть 

верой, превращаясь в воспоминание. Но Христос не 

оставлен в прошлом. И никто не может вместить Его в 

схему, не исказив смысла. 

  
ГЛАВА ТРЕТЬЯ. БАНАЛЬНЫЙ АТЕИЗМ ПОД МАСКОЙ НАУКИ 

Под покровом научной строгости нередко скрывается то, 

что на поверку оказывается самым обыкновенным 

безбожием — не новым, не дерзким, не философски 

глубоким, а просто банальным, бедным, лишённым 

силы. Вера в «объяснимого» Иисуса, то есть в фигуру, 

которую можно окончательно разобрать на части, 

интерпретировать, уложить в систему, — лишь 

разновидность неверия, принявшего на себя облик 

научной добропорядочности. Эта вера не требует 

молитвы, не нуждается в церковной жизни, не знает ни 

трепета, ни благодарности, ни страха Божия. Она 

довольствуется тем, что не отрицает Иисуса открыто, но 

и не признаёт в Нём ничего, кроме обыкновенного 

человека. Такой взгляд ничего не утверждает — он лишь 

делает вид, будто спорит. 

Полемика, выстроенная на уровне «опровержения 

чудес», давно уже не имеет смысла. Даже если бы 

каждое чудо в Евангелии можно было истолковать 



Борис Кригер 

 

18 

рационально, даже если бы хождение по воде объяснили 

особенностями береговой линии, а преображение — 

эффектом света на вершине горы, вера не пострадала бы. 

Потому что не чудо — её основание. Не в преодолении 

физических законов суть христианства, а в том, что само 

существование мира, человеческая история, внутренний 

строй души, борьба света и тьмы, правда и ложь — всё 

это описано в Евангелии с такой точностью, что никакая 

другая книга не сравнится с ним по ясности видения 

происходящего. 

Именно это и вызывает негласную тревогу у тех, кто 

надеется разрушить веру с помощью критики. По-

настоящему радикальный шаг заключался бы не в 

разоблачении чудес, а в попытке изменить местами 

причину и следствие. Не утверждать, что мир устроен 

так, как говорит Евангелие, а, наоборот, представить, 

будто это Евангелие просто ловко подстроено под 

реальность. Что оно — не откровение, а тонкое зеркало, 

не истина, определяющая жизнь, а тонкая литературная 

фиксация того, что и так происходило. Вот где лежит 

истинное поле борьбы — не в фактах, а в их смысле. Но 

даже на этом уровне подобная критика быстро 

обнаруживает свою немощь: слишком многое 

подтверждает то, что было сказано апостолами. 

Пока же спор строится на попытке «объяснить» чудеса, 

он не выходит за пределы школьного разума. Это не 

вызов, а недоразумение. Ведь вера утверждает, что 

Христос — не просто Тот, Кто совершал необычное, а 

Тот, через Кого вообще всё существует. И спорить с 

этим, обсуждая количество рыбы в лодке или материал 

креста, значит просто не понимать предмета. Это 

разговор мимо сути. Это борьба не с христианством, а с 



Земной Иисус Ренана   

  

   19 

его карикатурой, выдуманной самими критиками. 

Христианство не зиждется на неведении. Оно 

утверждает, что знание без веры ослепляет, а вера без 

истины — гаснет. Но когда вера встречается с истиной, 

рождается не система, а жизнь. И против этой жизни 

никакая маска — ни научная, ни философская — не 

удержится. Потому что правда не нуждается в 

украшении. Она просто стоит и ждёт, пока её узнают. 

Историческая реконструкция, взявшая на себя задачу 

воссоздать «подлинный» облик Иисуса, со временем 

неизменно превращается в карикатуру. В стремлении 

очистить образ от «наслоений» веры, она вычищает из 

него не миф, а суть. Лишённый тайны, Он становится 

силуэтом, расплывчатым и неполным, фигурой, удобной 

для дискуссий, но неспособной вызвать ни любовь, ни 

благоговение, ни перемену жизни. Так рождается образ, 

который будто бы должен быть ближе к реальности, а 

оказывается дальше, чем когда-либо. В нём всё 

объяснено, всё разложено по полкам — и ничего не 

остаётся. 

Подобное снижение Христа до уровня исключительно 

земного деятеля, пусть даже великого, не возвышает 

человеческое в Нём, а лишь обнажает духовную нищету 

того, кто смотрит. Потому что величие Его человеческой 

природы раскрывается не в отрыве от божественной, а 

только в их соединении. Искать в Иисусе лишь человека 

— значит смотреть на солнце и видеть в нём лишь лампу. 

Такой взгляд свидетельствует не об интеллектуальной 

добросовестности, а об истощении души, неспособной 

выдержать присутствие святого. 

И потому все эти попытки всегда звучат одинаково 

бледно. Не оттого, что недостаточно старания, не из-за 



Борис Кригер 

 

20 

нехватки источников или слабости анализа, а потому что 

сам подход ложен. Он заранее обрекает себя на 

бесплодие. Он не порождает веры, не даёт надежды, не 

производит живого отклика. Ни одна из таких 

реконструкций не пережила эпоху, в которой была 

создана. Каждая из них — просто отражение времени, 

его вкусов, страхов, идеологий. Их авторы искали 

«исторического Иисуса», а нашли лишь самих себя в 

искажённом зеркале. 

Но христианство живёт не биографией, не гипотезами и 

не схемами. Оно живёт Личностью — и этой Личности 

недостаточно быть просто героем прошлого. Вся сила 

христианской веры в том, что Христос не только жил, но 

и живёт. Не только говорил, но и говорит. И никакая 

реконструкция не в силах этого ни заменить, ни 

опровергнуть.  

 
ГЛАВА ЧЕТВЁРТАЯ. ЗЕМНЫЕ ОБЪЯСНЕНИЯ ХРИСТА 

На протяжении столетий человеческая мысль вновь и 

вновь пыталась облечь Христа в привычные формы — 

представить Его пророком, учителем нравственности, 

вдохновлённым проповедником, вестником новой 

эпохи. От самых ранних веков до современности эта 

попытка повторяется под разными именами, в разных 

культурах и с разной степенью изощрённости, но с одной 

и той же целью — снять напряжение, которое вызывает 

соприкосновение с Тайной. Желание упростить 

непостижимое, сделать вневременное временным, а 

бесконечное обозримым, лежит в самой основе всех 

подобных построений. И каждый раз результат 

оказывается одинаково ущербным. 

Иудейская мысль, неспособная принять идею 



Земной Иисус Ренана   

  

   21 

воплощения, изначально стремилась объяснить Иисуса 

внутри собственных представлений — как ложного 

мессию, обманщика, может быть, учителя, но не как 

Того, Кто соединяет в Себе божественное и 

человеческое. Этот взгляд, впрочем, сохранился и у 

последующих религиозных систем, нашедших в Христе 

фигуру, достойную уважения, но недопустимую для 

поклонения. 

Арианская ересь, возникшая уже в недрах христианской 

традиции, шла тем же путём — отказывая Сыну в 

равенстве с Отцом, она принижала Его до уровня 

высшего творения. Ислам, унаследовав некоторые 

образы христианства, вновь поставил Иисуса в ряд 

пророков, признавая Его значимость, но отвергая Его 

сущность. Все эти попытки — лишь разные оттенки 

одной и той же ошибки: непонимания, что Христос не 

вписывается в рамки, которые легко схватить умом. 

Потребность упростить всегда вырастает из страха. 

Принять, что Бог стал Человеком, — не только трудно, 

но и требует внутреннего переворота. А потому куда 

легче согласиться на образ великого человека, чем на 

откровение Бога. Легче следовать за учением, чем 

преклониться перед Личностью. Легче рассматривать 

Иисуса как учителя любви, чем признать Его Владыкой 

жизни и смерти. Так рождается удобный образ: земной 

пророк, духовный лидер, благородный страдалец. Но 

такой образ ничего не даёт душе. Он не ведёт к 

спасению. Он не меняет судьбу. 

Потому что земной пророк, каким бы благородным он ни 

был, остаётся внутри мира, в котором сам нуждается в 

искуплении. Он не может нести то, что несёт Христос. 

Его слово — совет, а не повеление. Его смерть — 



Борис Кригер 

 

22 

трагедия, а не победа. Его присутствие — память, а не 

живая сила. Он может вдохновлять, но не спасать. Мир 

не нуждается в ещё одном учителе. Он уже знал тысячи. 

Но только один взял грех мира. 

И в этом — причина, почему все земные объяснения 

Христа столь беспомощны. Они кажутся вежливыми, 

уважительными, даже благоговейными. Но в 

действительности они отвергают главное. Они 

сохраняют оболочку, но выносят сердце. А без него 

остаётся лишь форма, от которой не идёт ни тепло, ни 

свет. И никакой пророк, каким бы высоким ни был его 

голос, не заменит Того, в Ком соединились Бог и человек 

навсегда. 

 
ГЛАВА ПЯТАЯ. БЕСПЛОДИЕ РАЦИОНАЛИЗАЦИЙ 

Все попытки истолковать образ Христа в земных, 

упрощённых категориях, как бы тщательно они ни были 

построены, неизбежно оказываются недолговечными. 

Им свойственна одна общая черта — они быстро теряют 

жизненную силу, утрачивают интерес и растворяются в 

потоке забытых концепций. Их участь — быть 

архивными гипотезами, звеньями в истории идей, но не 

опорой человеческой души. Ни одна из таких схем не 

удержалась в памяти поколений как нечто живое, 

действенное, преображающее. Потому что всё, что 

строится без признания тайны, не выдерживает времени. 

Христос, как Его знает Церковь, не исчезает за 

объяснениями. Они не касаются Её Господа. Он — не 

предмет спора, не тема для реконструкции, не легенда, 

подлежащая анализу. Он — Логос, не знающий конца, 

Источник бытия, Тот, в Котором соединились смысл и 

плоть, вечность и время. Его не исчерпать наукой, не 



Земной Иисус Ренана   

  

   23 

измерить текстологией, не распутать вуалью критики. 

Все земные толкования касаются лишь внешнего образа, 

но не достигают сути. Они разбирают ткань, не видя 

узора. 

Поэтому и не дают человеку ничего. Не возникает из них 

ни надежды, ни смысла, ни утешения. Не рождают они 

ни благоговения, ни любви, ни покаяния. В лучшем 

случае — любопытство. В худшем — усталость. Там, где 

исчезает Христос как Спаситель, остаётся лишь пустая 

речь. Никакая философия, никакая культурная теория, 

никакое историческое сочинение не в состоянии 

ответить на ту безмолвную тоску, которую несёт в себе 

каждый человек. И потому на месте Христа нельзя 

оставить ни великого учителя, ни гениального 

проповедника, ни мятежного пророка. Они ничего не 

принесут, кроме новых книг и новых лекций, столь же 

быстро устаревающих, как и все предыдущие. 

Такие концепции редко называют себя неверием. Они 

прикрываются уважением к религии, интересом к 

культуре, академической беспристрастностью. Но суть 

их неизменна. Это не вера, а её имитация. Не открытие, 

а подмена. По существу это тот же атеизм, только не в 

грубой, прямолинейной форме, а в обличье рассудочного 

любопытства. Или, точнее, не столько атеизм, сколько 

науковерие — вера не в Бога, а в метод. Вера в то, что 

достаточно разложить, истолковать, объяснить, — и 

можно обойтись без поклонения. 

Но Бог не входит в душу через сноски и доказательства. 

Он входит, когда человек встречает не концепт, а 

Личность. Когда за словами слышится Живой. И потому 

никакая рационализация не может быть началом веры. В 

лучшем случае — это бесплодное движение мысли. В 



Борис Кригер 

 

24 

худшем — попытка построить новый Вавилон, где слово 

Божие будет сведено к человеческому разумению. Но 

такое здание никогда не будет достроено. 

 
ГЛАВА ШЕСТАЯ. ПРЕДСКАЗАТЕЛЬНАЯ И ОБЪЯСНИТЕЛЬНАЯ СИЛА 

ЕВАНГЕЛИЯ 

Наблюдая за тем, как разворачиваются события в разные 

века, невольно начинаешь видеть в них очертания давно 

сказанного. Евангелие, будучи древним по форме, 

оказывается удивительно современным по содержанию. 

Оно не просто сохраняет силу — оно живёт, отражаясь в 

истории, как неподвижное зеркало, в котором, 

поколение за поколением, вновь виден один и тот же 

узор: толпы, не знающие, кого выбрать; власть, склонная 

к компромиссу и трусости; страх, затмевающий разум; 

предательство, совершаемое под покровом ночи. Всё это 

не детали прошедшего — это константы, без которых 

невозможно понять и настоящее. 

События Евангелия повторяются не в деталях, а в 

сущности. Их ритм — вечный. То, что случилось 

однажды в Иерусалиме, не закончилось у Голгофы. Оно 

снова и снова происходит, хотя лица другие, одежда 

иная, но мотивы те же. Суд над невинным, выбор между 

истиной и выгодой, толпа, быстро переходящая от 

восхищения к ярости — всё это не литературные образы, 

а точные отражения реальности, которые и поныне не 

потеряли силы. Потому что Евангелие не просто о том, 

что было, а о том, что есть. 

В этом и проявляется его подлинная мощь. Оно не 

доказывает своё право на истину логикой — оно 

доказывает его узнаваемостью. Мир снова и снова 

оказывается устроен по тем же законам, которые 



Земной Иисус Ренана   

  

   25 

описаны в строках, написанных две тысячи лет назад. И 

в этой узнаваемости, в этом совпадении — не 

случайность. Евангелие не просто откликается на 

реальность, оно указывает на её скрытые 

закономерности. Оно объясняет, почему человек столь 

хрупок, почему власть почти всегда склонна к 

предательству, почему правда неудобна, а ложь удобна, 

почему страх управляет толпой легче, чем разум. Оно 

даёт не теорию, а прозрение. 

И потому его тексты — не просто священное чтение для 

верующего. Это ключ, без которого многое в истории 

остаётся непонятным. Или, по крайней мере, это карта, с 

помощью которой можно различить очертания смысла в 

хаосе событий. Ведь если смысл в мире вообще 

существует, если человек — не просто случайный миг, а 

существо, способное распознавать истину, тогда именно 

в Евангелии очерчен замысел, согласно которому всё 

приведено к завершению. 

Ни один иной текст, ни одна философия, ни одна 

историческая схема не способна так просто и так точно 

схватить суть происходящего. Не потому, что Евангелие 

даёт ответы на все вопросы, а потому, что оно указывает 

— куда смотреть, чтобы вопросы обрели вес. Ибо в нём 

— не система, но Свет. Не аргумент, но Зерцало. Не 

завершённость, но дверь. И всякий, кто хотя бы раз 

увидел в нём мир, как он есть, уже не сможет смотреть 

иначе. 

  



Борис Кригер 

 

26 

ГЛАВА СЕДЬМАЯ. УЧЕНИЯ СВЯТЫХ ОТЦОВ 

Среди множества голосов, стремившихся осмыслить 

мир, ничто не звучит так сдержанно, точно и властно, как 

слово Святых Отцов. Эти люди, жившие в разные эпохи, 

при разных правителях, на разных языках, не строили 

отвлечённых систем и не стремились к 

интеллектуальному блистанию. Их цель была глубже — 

удержать живую истину в мире, склонном забывать о 

ней. И потому их слово не теряет силы. Напротив, с 

годами оно звучит всё чище, как металл, прошедший 

огонь. 

Философы часто увлекались схемами, обобщениями, 

предположениями. Отцы же, вглядываясь в жизнь, 

говорили из самой её сердцевины. Их богословие не 

рождалось в кабинете — оно складывалось в молитве, в 

испытаниях, в страданиях и борьбе с собственным 

падением. Они не искали новых теорий — они оберегали 

древнее знание. И потому их слово не только глубоко, но 

и поразительно трезво. Оно не отрывается от реальности, 

а проникает в неё. 

Каждый век приносил свои искажения, свои лжеучения, 

свои соблазны. И каждый раз отеческая мысль 

становилась ответом. Причём не как полемика, а как 

свет, который просто рассекает тьму. Они не столько 

спорили, сколько свидетельствовали. Их учение было не 

повторением Евангелия, а его раскрытием в 

обстоятельствах своей эпохи. Именно этим оно ценно: не 

как комментарий, а как продолжение — точное, живое, 

наполненное Духом. 

И удивительно, как мало оно устарело. Слова, 

произнесённые среди гонений, в монастырях, на 

Соборах или в пустыне, остаются точными и для 



Земной Иисус Ренана   

  

   27 

современного человека. Они не нуждаются в адаптации. 

Их сила не в архаичности и не в форме — она в 

соединении веры и опыта. Они говорили не «о вере», они 

говорили из веры. И потому каждое слово, прошедшее 

через их ум и сердце, несёт на себе отпечаток 

подлинности, которую невозможно подделать. 

Их знание не было сухим. Оно дышало молитвой. Они 

понимали: нельзя говорить о Боге, не живя в Нём. 

Поэтому их язык — не только богословский, но и 

духовный. В нём точность не исключает тепла, строгость 

не отменяет милости. Они не противопоставляли разум 

вере, но и не пытались веру свести к разуму. Они видели 

в Евангелии не предмет изучения, а жизнь. И свою 

собственную — измеряли по нему. 

Поэтому в каждую эпоху, когда возникает смущение, 

когда прежние ориентиры исчезают, к Отцам снова 

обращаются — и снова находят у них ответ. Не готовую 

формулу, не инструкцию, но ясность. Их голос — не 

голос прошлого. Это голос Церкви, никогда не 

умолкающий, потому что Церковь не стареет. Она — 

Тело Живого, и отцы её — не тени, а свидетели. И в них 

вера уже доказала свою силу, потому что не стала 

теорией, а стала плотью их жизни. 

  

  



Борис Кригер 

 

28 

 
ГЛАВА ВОСЬМАЯ. МИР И ХРИСТИАНСКАЯ ИСТИНА 

Чем внимательнее вглядываться в течение жизни — 

личной, общественной, исторической, — тем явственнее 

проступает в её тканях нечто давно уже сказанное, 

пережитое, осмысленное. Мир, несмотря на внешнюю 

изменчивость, живёт по законам, очерченным не 

философами, не социологами, не пророками будущего, а 

Евангелием. Там, где кажется, что всё меняется, 

обнаруживается глубинное постоянство. Оно не сразу 

заметно, потому что скрыто под поверхностью событий, 

но стоит остановиться и вслушаться — и становится 

ясно: всё происходит по давно раскрытой схеме. 

Грех, падение, покаяние и надежда — эти четыре 

состояния повторяются из поколения в поколение, из 

жизни в жизнь, как пульс. Каждый человек, осознаёт он 

это или нет, проходит теми же внутренними путями, 

которые уже описаны в Писании. В этом нет грубой 

предопределённости, нет схематизма. Есть узнавание: в 

каждом страхе, в каждом предательстве, в каждом 

прощении и в каждом утешении — уже звучит то, что 

было сказано Христом и принято Церковью. Сама жизнь 

вновь и вновь подтверждает христианские истины, не 

потому что их кто-то навязал, а потому что они встроены 

в саму природу человеческого существования. 

Никто не учит человека падать, но всякий падает. Никто 

не объясняет ему, что такое стыд или совесть, но они 

приходят, когда нарушена внутренняя мера. Никто не 

может доказать необходимость покаяния — но наступает 

момент, когда оно становится единственным возможным 

выходом. Никто не внушает надежду — но она 

вспыхивает, как свет, даже в самых тёмных 



Земной Иисус Ренана   

  

   29 

обстоятельствах. Все эти движения души давно названы 

по имени, и христианство не придумывает их, а 

показывает, что они означают. 

Оно не навязывает объяснений, оно открывает глаза. И 

когда мир кажется непонятным, когда события 

обрушиваются без меры, когда судьба пугает своей 

непредсказуемостью, именно Евангелие даёт тот язык, 

на котором всё это можно не только осмыслить, но и 

вынести. В этом — его неоспоримая сила. Оно не решает 

задач разума — оно обращается к целому человеку. И 

человек, вглядываясь в свою собственную историю, рано 

или поздно понимает, что она уже была рассказана — не 

в деталях, а в структуре, в самом дыхании. 

И потому христианство оказывается не просто религией, 

не системой верований, а самым точным, самым чутким 

и самым человечным описанием того, что происходит с 

каждым. В нём — и трагедия, и утешение, и путь. Оно не 

идеализирует человека, но и не отвергает его. Оно 

называет зло по имени, но даёт надежду. Оно знает, на 

что способен человек в падении, но не теряет веры в то, 

что возможно воскресение. Ни одна другая система не 

способна так честно смотреть на человека, не теряя 

любви к нему. И именно это делает христианскую 

истину не только вечной, но и единственной по-

настоящему узнаваемой. 

  

  



Борис Кригер 

 

30 

 
ГЛАВА ДЕВЯТАЯ. БЕССИЛИЕ ИСТОРИКОВ 

Сколько бы усилий ни прилагала наука, сколь бы 

изощрёнными ни становились её методы, тайна Христа 

остаётся вне её досягаемости. История, как бы 

тщательно она ни изучала тексты, артефакты, контексты, 

не в состоянии прикоснуться к главному. Она может 

восстановить обстановку, уточнить даты, предположить 

маршруты, но всё это остаётся на уровне формы. 

Содержание — ускользает. Христос не принадлежит 

только тому времени, в котором жил. Его нельзя уложить 

в хронологическую последовательность и этим 

исчерпать. 

Методы науки сильны там, где нужно измерять, 

сопоставлять, классифицировать. Но перед лицом живой 

Личности, соединяющей в Себе человеческое и 

божественное, они бессильны. Исторический подход 

работает с объектами — Христос же не объект, а Тот, 

Кто действует. Наука требует внешнего наблюдения — 

Христос открывается только изнутри, в опыте, в вере, в 

молитве. Всё, что стоит вне этой внутренней встречи, 

остаётся лишь внешним контуром, похожим на истину, 

но не дающим жизни. 

Потому каждая из многочисленных «жизней Иисуса», 

написанных на протяжении последних двух столетий, не 

только отличается друг от друга, но и неизбежно 

отражает не Христа, а самого автора. Один видит в Нём 

романтического странника, другой — революционера, 

третий — философа Востока, четвёртый — мудреца-

анархиста. И каждая из этих попыток исчезает вместе с 

эпохой, которая её породила. Живёт не реконструкция, а 

Откровение. Всё, что создаёт человек по своему 



Земной Иисус Ренана   

  

   31 

разумению, стареет. Всё, что даровано свыше, не теряет 

силы. 

Тайна Христа не познаётся через дистанцию, она 

открывается в участии. Не исследователь приближается 

к Истине, а Истина приоткрывает себя тому, кто пришёл 

с верой. Там, где история заканчивается гипотезой, вера 

начинается встречей. В ней Христос не 

реконструируется — Он узнаётся. Он не объясняется — 

Он говорит. Не становится темой — становится Путём. 

Это и отличает веру от исторического знания. Не в том, 

что она пренебрегает фактами, а в том, что она идёт 

дальше фактов, проникая в их глубинный смысл. То, что 

для историка — легенда, для верующего — Слово. То, 

что один объясняет как образ эпохи, другой принимает 

как голос вечности. И потому никакие усилия науки не 

могут заменить то, что открывается лишь в тишине 

сердца: Христос — живой, действующий, не 

подвластный описанию, но постоянно узнаваемый в 

опыте Церкви и в судьбе каждого, кто ищет не сведений, 

а Истины. 

  

  



Борис Кригер 

 

32 

 
ГЛАВА ДЕСЯТАЯ. ХРИСТОС В ВЕЧНОСТИ 

Христос — не фигура прошлого, не герой древней эпохи, 

не образ, застывший в событиях Палестины первого 

века. Он — Логос, живое Слово, существующее прежде 

всякого времени, прежде всякого мира. Он не просто был 

— Он есть. И это «есть» не привязано к календарю, к 

историческим рамкам, к земным категориям. В Нём всё 

сущее обретает начало, и всё к Нему стремится в 

завершении. Он — не часть истории, но Тот, Кто держит 

в Своих руках саму ткань времени. 

Попытка сделать Христа объектом научного изучения 

изначально обречена на неудачу. Наука работает с 

ограниченным, измеримым, повторяемым. Христос же 

— не часть мира, которую можно разобрать на элементы, 

а Основание, благодаря Которому мир вообще 

существует. Всё, что существует, движется, мыслится, 

рождается и умирает, пребывает в Нём, даже если не 

осознаёт этого. Он — не звено в цепи бытия, а её 

причина. Не эпизод, а полнота. Не предмет 

исследования, а источник света, в котором всё обретает 

очертания. 

Его сущность не лежит в фактах, хотя факты Ему не 

противоречат. Он не зависит от событий, пусть даже 

величайших. Он выше них. Вечность не нуждается в 

доказательствах. Она узнаётся по тишине, с которой 

входит в сердце. И потому Христос не удерживается в 

повествовании — Он всегда выходит за его пределы. Его 

пришествие на землю, рождение, проповедь, крест, 

воскресение — не просто звенья биографии, но 

проявления вечного Логоса в пределах времени. Через 

них вечное становится зримым, но не становится 



Земной Иисус Ренана   

  

   33 

временным. 

Все попытки ограничить Христа рамками земного 

мышления теряют суть. Либо Он только человек, тогда 

Его слова — мнение, а смерть — поражение. Либо Он — 

Вечный, и тогда каждый миг Его земной жизни 

раскрывает не факты, а смысл. Только с этой точки 

зрения можно понять, почему каждое слово Евангелия 

остаётся живым, почему оно не ветшает и не требует 

переосмысления. Потому что оно не из мира сего. Оно 

обращено к миру, но говорит из вечности. 

Вечный Христос не укладывается в категории культуры, 

политики, психологии, экономики, истории. Он выше 

любых измерений. Но именно благодаря этому Он может 

быть ближе, чем кто-либо. Всё земное — изменчиво, и 

потому ненадёжно. Христос — неизменен. Он — Тот, 

Кем было всё, через Кого стало всё, и в Ком всё 

держится. Его невозможно «понять» в обычном смысле 

этого слова. Но возможно узнать. И когда узнаётся — 

исчезают страх, смятение, тщета. Остаётся твердое 

знание: Истина не уходит. Она не теряет силы. Она 

пребывает, как и Он Сам, вовеки. 

  

  



Борис Кригер 

 

34 

 
ГЛАВА ОДИННАДЦАТАЯ. ЗЕМНОЙ ПУТЬ — НЕ ГЛАВНОЕ 

Во всей истории Церкви никогда не стоял вопрос о том, 

в какой именно последовательности Иисус проходил 

деревни Галилеи, по какому склону поднимался к 

Иерусалиму, где именно на берегу Тивериадского озера 

прозвучали Его слова. Эти подробности, какими бы 

живыми они ни казались, не прибавляют глубины к 

знанию о Нём. Не потому, что они ложны или неважны 

в человеческом смысле, а потому, что в них нет сути. 

Христианство не зиждется на маршрутах. Оно живёт от 

присутствия Спасителя, а не от точности географии. 

Археология, как наука, может уточнять, 

восстанавливать, предполагать. Она может показать, где 

стояли дома, где была синагога, в каком месте мог быть 

сад. Но вся эта работа, как бы аккуратно она ни 

проводилась, не делает шаг к познанию Христа. Истина 

о Нём не заключена в камнях и черепках. Она 

раскрывается не в земле, а в сердце. И потому попытка 

приблизиться к вере через научные реконструкции — 

это путь, ведущий мимо. Можно досконально знать 

рельеф Иудеи и не услышать голос Живого. Можно 

пройти Его путём и не узнать Личность, Которая по нему 

шла. 

Истинный смысл христианства не в прошлом, а в 

настоящем. Оно не хранит воспоминания — оно хранит 

присутствие. Не время и место делают Христа тем, Кто 

Он есть, а то, что в Нём — полнота, не связанная с 

пространством. Он не стал Спасителем потому, что был 

в Назарете, а потому, что принёс в мир то, что 

невозможно измерить: благодать, прощение, спасение. И 

всё это не требует точных координат. 



Земной Иисус Ренана   

  

   35 

Где ступала Его нога — не так важно, как то, что Ему 

покоряются сердца. В каких домах Он ночевал — не так 

существенно, как то, что в Нём обитала вся полнота 

Божества. Не в знании маршрутов — вера. Не в 

восстановлении среды — откровение. Христос не стал 

ближе от того, что кто-то отыскал древнюю лестницу 

или камень. Он близок потому, что жив. Потому что 

продолжает звать, учить, прощать. И для этого не нужны 

карты, схемы и измерения. 

Христианство не держится на реконструкциях. Оно 

дышит верой. Верой, которая не требует доказательств, 

потому что узнаёт. Не логикой, а доверием. Не деталями, 

а Светом. Всё, что касается пути Иисуса на земле, может 

тронуть воображение, но не спасает. Потому что 

спасение — не в том, что Христос был, а в том, что Он 

есть. 

  
ГЛАВА ДВЕНАДЦАТАЯ. ЖИВОЙ ХРИСТОС 

Христос не сохранился в истории, как имя из прошлого, 

не затерялся в хрониках, не остался в ряду выдающихся 

учителей, пророков, реформаторов. Он живой — не в 

смысле памяти, не в форме культурного влияния, не как 

образ, который вдохновляет. Он живой по существу. Его 

жизнь не прекратилась на Голгофе, не завершилась 

воскресным утром, не растворилась в предании. Она 

продолжается. И эта жизнь не улавливается пером 

историка, не измеряется хронологией, не 

реконструируется методом. Она ощущается в Церкви, 

где Он действует, говорит, прощает, врачует, соединяет. 

Биографии пытаются рассказать о том, что было. 

Церковь свидетельствует о том, что есть. Вера знает 

Христа не по описаниям, а по встрече. И эта встреча — 



Борис Кригер 

 

36 

единственное, что делает знание живым. Всё остальное 

— отголоски. Потому и всякое стремление заменить 

веру анализом, молитву — гипотезой, живое — 

мёртвым, обречено на внутреннюю пустоту. Можно 

многое знать и не узнать Христа. Можно изучить детали 

и пройти мимо сути. Потому что Он не предмет для 

рассмотрения, а Тот, Кто Сам рассматривает сердце. 

Ренан и все, кто пошёл вслед за ним, не увидели 

главного. Они не отвергли Христа с яростью врагов, не 

хулили Его открыто, не боролись с Ним в форме, но 

лишили Его сути. Их Христос — человек, лишь человек, 

ничем не превосходящий других, кроме таланта и 

кротости. Такой образ не враждебен, но он — мним. Он 

удобен для рассуждений, но бесполезен для спасения. Он 

вызывает интерес, но не приводит к молитве. Он 

оставляет сердце наедине с собой. 

Истинный же Христос — не часть мира, а его центр. Он 

не просто был в истории — Он Её смысл. Начало и 

Конец, Альфа и Омега, не как украшение речи, а как 

подлинная сущность. В Нём начинается всё, и Им всё 

завершится. Он не наблюдатель, а Господин истории. Не 

свидетель, а Тот, Кто пишет её изнутри, через свободу, 

боль, выбор и любовь. Без Него всё рассыпается. С Ним 

всё обретает форму. 

И потому вера в Живого Христа — не результат 

доказательств, а признание. Она не появляется от 

доводов, а открывается в сердечной тишине. Там, где нет 

гордости, там, где душа уже не требует, а внимает. Там, 

где человек больше не хочет объяснять, а жаждет быть 

услышанным. И это — начало жизни. Не духовной в 

отвлечённом смысле, а настоящей. Потому что Христос 

не в прошлом. Он в дыхании каждого мгновения. 



Земной Иисус Ренана   

  

   37 

  
ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Во все времена человечество пыталось осмыслить 

Христа — одни склонялись перед Ним с благоговением, 

другие стремились уместить Его в рамки земных 

категорий. История богословия, философии, критики и 

науки — это не что иное, как череда попыток ответить 

на один и тот же вопрос: кем Он был и кем остаётся. Но 

истина остаётся неизменной — Христос не объясняется, 

Он открывается. Его нельзя вписать в систему, разобрать 

на части, разложить по полочкам исторического анализа. 

Его природа не укладывается в схемы и не растворяется 

в догадках. Он не след события, а Тот, Кто сам даёт 

событиям смысл. 

Попытки свести Христа к пророку, мудрецу, учителю, 

культурному герою всегда заканчиваются одинаково — 

они устаревают. Их не спасает эрудиция, стройность 

доводов, академическая выверенность. Потому что они 

не дают человеку того, что он ищет в самой глубине: 

света, смысла, надежды. Они не утешают, не спасают, не 

ведут. И потому быстро уходят в тень, уступая место 

новому витку всё той же рационализации, всё того же 

неверия, облечённого в новую лексику. Но живой 

Христос — не меняется. Его узнают не по статьям и не 

по формулам, а по присутствию. 

Евангелие остаётся не памятником религиозной 

литературы, а зеркалом, в котором виден человек. Всё, 

что происходит в мире — от триумфа до краха, от 

предательства до покаяния, — уже отражено в нём. А 

голос Церкви, сохранившийся в словах Святых Отцов, 

продолжает свидетельствовать: Христос не остался в 

прошлом. Он не был лишь земным. Он — вечный. Не 



Борис Кригер 

 

38 

сказание, не образ, не легенда, а Личность, Которая 

жива. 

Истинная вера не боится сомнений, потому что знает: всё 

земное исчезает, а Христос — остаётся. Его не надо 

доказывать — достаточно не отвернуться. Он не требует 

объяснений — только правды сердца. Он не нуждается в 

украшении — только в узнавании. Всё, что строится без 

Него, рушится. Всё, что зиждется на Нём, живёт. И 

потому всякая мысль, всякая надежда, всякое слово, не 

освещённые Им, теряются. А в Нём всё собирается 

воедино. Он — смысл мира, и только в Нём человек 

становится собой. 

  

  

 Приглашаю вас ознакомиться с моей статьей "The failure 

of the book about earthly Jesus: Why Renan’s vision cannot 

contain the Christ" (Неудача книги о земном Иисусе: 

Почему видение Ренана не может вместить Христа), 

опубликованной на платформе Orthodox Faith. В ней я 

анализирую подход Эрнеста Ренана к образу Иисуса как 

исключительно земного человека, лишённого 

божественности, и показываю, почему такой взгляд 

оказывается ограниченным и неспособным передать 

полноту личности Христа. Надеюсь, моя статья вызовет 

у вас интерес и побудит к дальнейшему размышлению. 

 

 

  



Земной Иисус Ренана   

  

   39 

БИБЛИОГРАФИЯ 

Brown, R. E. (1994). The death of the Messiah: From Gethsemane to 

the grave: A commentary on the Passion narratives in the four 

Gospels (Vols. 1–2). New York, NY: Doubleday. 

Chesterton, G. K. (2008). The everlasting man. San Francisco, CA: 

Ignatius Press. (Original work published 1925) 

Congar, Y. (2010). The mystery of the Temple: The manner of God’s 

presence to His creatures from Genesis to the Apocalypse. San 

Francisco, CA: Ignatius Press. 

Grant, M. (1977). Jesus: An historian’s review of the Gospels. New 

York, NY: Macmillan. 

Kriger, B. (2025). The failure of the book about earthly Jesus: Why 

Renan’s vision cannot contain the Christ.   Orthodox Faith. 

Lossky, V. (1976). The mystical theology of the Eastern Church (2nd 

ed.). Crestwood, NY: St. Vladimir’s Seminary Press. 

Pelikan, J. (1985). Jesus through the centuries: His place in the history 

of culture. New Haven, CT: Yale University Press. 

Renan, E. (1991). The life of Jesus (H. D. Rawnsley, Trans.). London, 

UK: Penguin Classics. (Original work published 1863) 

Ratzinger, J. (Pope Benedict XVI). (2007). Jesus of Nazareth (Vol. 1). 

New York, NY: Doubleday. 

Schmemann, A. (2004). For the life of the world: Sacraments and 

orthodoxy. Crestwood, NY: St. Vladimir’s Seminary Press. 

Von Balthasar, H. U. (1965). Mysterium Paschale: The mystery of 

Easter. Edinburgh, UK: T&T Clark. 

Wright, N. T. (1999). The challenge of Jesus: Rediscovering who Jesus 

was and is. Downers Grove, IL: InterVarsity Press. 

 


