
 

  



Борис Кригер 

 

2 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

Обаяние 

агностицизма 

  
  
 

 

 

 

 

  



Обаяние агностицизма  

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Обаяние агностицизма  

Эта книга — размышление о весьма притягательной установке ума, которую 

называют агностицизмом. Она показывает его обаяние и слабости, его силу и 

уязвимость. Агностицизм здесь предстает не как отказ, а как особая форма 

честности: способность признать границы знания, не превращая их в догму; 

умение удерживать множественность смыслов, не подменяя их иллюзией 

окончательной истины. 

Перед читателем разворачивается путь — от философских истоков и квантовых 

метафор до личных отношений, искусства, науки, политики и повседневного 

выбора. В этих страницах «не знаю» превращается не в капитуляцию, а в начало 

разговора, «я не определился» становится пространством свободы, а сомнение 

— инструментом поиска. 

Но книга не скрывает и опасностей: паралич воли, равнодушие, иллюзия 

мудрости, превращение в вечного наблюдателя. Автор исследует, где 

агностицизм освобождает, а где угрожает опустошением; где он рождает 

творчество, а где мешает решимости. 

Эта книга — для философа и художника, для учёного и практика, для каждого, 

кто ищет опору не в готовых формулах, а в честности перед сложностью мира. 

Она о том, что жить в неопределённости — не значит быть слабым. Это значит 

оставаться открытым и не бояться продолжать разговор там, где другие уже 

поставили точку. 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

Содержание 

Введение. Что такое агностицизм? ................................................... 5 

Глава первая. Квантовая метафора сознания ................................. 25 

Глава вторая. Обаяние позиции «не знаю» .................................... 35 

Глава третья. Инструментарий агностика ...................................... 43 

Глава четвёртая. Опасности и недостатки агностицизма ............. 54 

Глава пятая. Агностицизм и другие философии ............................ 61 

Глава шестая. Практика жизни в агностической позиции ............ 68 

Заключение. Цена и дар агностицизма ........................................... 73 

Библиография .................................................................................... 77 

 

  



Обаяние агностицизма  

  

   5 

ВВЕДЕНИЕ. ЧТО ТАКОЕ АГНОСТИЦИЗМ?  

 

Подлинный агностик не способен с лёгкостью назвать 

себя агностиком, потому что любое окончательное 

определение вступает в противоречие с самой сутью его 

позиции. Как только он утверждает: «я агностик», это 

звучит как принадлежность к системе, а система 

предполагает границы и правила, которым он должен 

быть верен. Но агностицизм — это именно отказ 

закрепиться в готовой форме, отказ от клятвы. 

Если спросить его прямо, он может ответить уклончиво: 

«возможно», «в чём-то да, в чём-то нет», «в этой 

ситуации — да, в другой — иначе». Это не хитрость и не 

желание уйти от разговора, а честность перед самим 

собой: он знает, что любая фиксированная идентичность 

обязывает, а он не готов обязываться к тому, что ещё 

требует уточнения. 

В этом есть парадокс: чем честнее человек следует 

агностическому принципу, тем труднее ему принять на 

себя сам ярлык «агностика». Настоящий агностик не 

отрицает, но и не утверждает; не прячется за ролью, но и 

не принимает её безоговорочно. Его позиция не в слове, 

а в способе существования. И потому признать себя 

агностиком для него значит выйти за пределы 

агностицизма, превратив текучее в застывшее. 

 

Агностицизм — это не утверждение о невозможности 

истины, а скорее предельно честное признание её 

неочевидности. Это не отказ верить, но и не готовность 

склониться к определённому ответу без достаточных 

оснований. Такая позиция чаще всего воспринимается 



Борис Кригер 

 

6 

как промежуточная, будто бы временная, однако для 

многих она становится постоянным взглядом на мир, 

особым способом существования в нём. 

Агностицизм не станет утверждать, что истины нет или 

что она принципиально недостижима, потому что 

подобное заявление само превращается в догму, в 

окончательное знание о невозможности знания. Это 

было бы внутренним противоречием — отрицание, лишь 

замаскированное под агностицизм. 

Агностическая установка держится именно на отказе от 

подобных крайностей. Она не утверждает 

невозможность, но и не гарантирует доступность; она не 

закрывает дверь ни в одну сторону. В этом её тонкость: 

не объявлять истину недосягаемой, а лишь 

воздерживаться от заключений там, где доказательств 

недостаточно. Это не отрицание и не утверждение, а 

сохранение открытого пространства, где вопрос остаётся 

живым. 

Тем самым агностицизм отказывается от соблазна 

окончательной формулы. Он допускает, что знание 

может углубляться, что опыт может меняться, что 

истины могут раскрываться в разных формах. Но он 

также честно признаёт: на каждый ответ найдётся новая 

неясность, и потому любое знание всегда будет 

неполным. Это не догматический скепсис и не 

безусловная вера, а трезвое присутствие в мире, где 

ясность никогда не бывает полной. 

Именно в этом равновесии — не утверждать 

невозможность истины, но и не спешить закреплять её 

видимость за окончательный результат — агностицизм и 

обретает своё подлинное достоинство. 



Обаяние агностицизма  

  

   7 

В философии агностицизм рассматривается как 

воздержание от окончательных выводов в тех вопросах, 

где доказательства или логика не дают однозначного 

результата. Это может касаться не только религии, как 

часто предполагается, но и более широких 

онтологических, этических или даже эстетических 

суждений. Такая установка требует внутренней 

дисциплины: удерживать равновесие между 

возможными вариантами, не позволяя себе 

преждевременной уверенности. 

С точки зрения психологии агностицизм может быть 

выражением когнитивной гибкости — способности 

удерживать в сознании противоречивые идеи, не 

разрушая при этом внутренней целостности. Он близок 

к сомнению, но отличается от него тем, что сомнение 

требует ответа, тогда как агностицизм может 

сосуществовать с отсутствием ответа сколь угодно 

долго, не теряя при этом устойчивости. Он не разрушает, 

но не строит в привычном смысле — скорее, оставляет 

место для будущего роста, не закрывая дверь ни перед 

одной возможностью. 

Иногда агностическую позицию сравнивают с понятием 

суперпозиции в квантовой физике. В этом сравнении нет 

точности, но метафора помогает уловить суть: как 

квантовая частица может находиться одновременно в 

нескольких состояниях до тех пор, пока не произойдёт 

измерение, так и агностик удерживает в уме несколько 

возможных истин, не выбирая окончательно ни одну из 

них. Однако в отличие от физики, где эксперимент рано 

или поздно приводит к однозначному результату, в 

человеческой жизни измерение может не наступить 

вовсе — выбор может оставаться неопределённым на 



Борис Кригер 

 

8 

протяжении многих лет, а порой и до конца. 

На этом пути главная трудность состоит не столько в 

сомнении, сколько в действии. Ведь каждый день 

требует решений — мелких и больших, осознанных и 

интуитивных. И здесь агностицизм сталкивается с 

собственным пределом. Открытость к множеству 

вариантов делает решение не невозможным, но 

затруднённым: ведь каждое движение вперёд 

оказывается выбором одной возможности и, 

одновременно, отказом от других. Агностику не чуждо 

желание быть точным, не спешить с выводами, но в 

реальности часто приходится действовать, не имея 

полной уверенности. Именно в этом месте возникает 

внутренний разлом: между стремлением сохранить 

честность перед сложностью мира и необходимостью 

быть решительным среди неопределённости. 

Истина, как её часто представляют, — не универсальная 

константа, разбросанная по тканям реальности, словно 

камни, которые нужно лишь подобрать. Она — продукт 

человеческого сознания, стремящегося упорядочить 

хаос, найти опору в бесконечной множественности 

явлений. Это не столько отражение внешнего мира, 

сколько внутренняя архитектура мышления, 

навигационная карта, начертанная в попытке обрести 

смысл там, где сама природа в нём не нуждается. 

Вселенной безразлично, каким образом её описывают. 

Она существует вне категорий истинного и ложного, не 

нуждается в суждениях, не подчиняется желаниям быть 

понятой. Звёзды не сверкают, чтобы кому-то сообщить 

истину; законы движения планет не формулируют себя в 

уравнениях. Всё это — дела человеческие. Сила 

притяжения не знает, что она — сила, а молекула воды 



Обаяние агностицизма  

  

   9 

не подозревает, что её назвали H₂O. Эти формы знания 

не встроены в саму материю — они возникли как 

инструменты, помогающие существу с разумом 

выживать, объяснять, предсказывать, строить. 

Человеческий разум, однажды осознав себя в мире, 

оказался неспособен мир воспринимать без стремления 

к порядку. Понять — значит упростить, свести 

необъятное к набору структур, логик, смыслов. Истина, 

в этом смысле, — это язык, на котором сознание 

договаривается с хаосом. Она помогает отличить важное 

от случайного, выстроить причинно-следственные связи, 

установить постоянства в переменчивом. Но эти 

постоянства не даны извне — они вырастают из 

наблюдений, проверок, повторений, которые сами по 

себе уже фильтрованы структурой восприятия. 

На уровне восприятия истина становится особенно 

зыбкой. Что одно существо принимает за доказанный 

факт, для другого остаётся лишь мнением, иллюзией, 

интерпретацией. Память и чувства, опыт и язык 

формируют каждый свой образ реальности. В этом 

смысле истина никогда не бывает независимой от 

наблюдателя — она создаётся вместе с ним, меняется 

вместе с ним, исчезает, когда исчезает потребность в ней. 

Даже в науке, где стремятся к объективности, признание 

временности знаний стало аксиомой: любое 

утверждение считается верным лишь до тех пор, пока не 

появится более полное объяснение. 

Истина как конструкт — не слабость сознания, но его 

способность к творчеству. Она рождается не из 

вселенской необходимости, а из внутренней жажды 

постичь, соединить разрозненное, дать имя 

неизвестному. Она не обязана быть вечной, чтобы быть 



Борис Кригер 

 

10 

значимой, не обязана быть последней, чтобы быть 

полезной. И пока существует сознание, ищущее ответы, 

истина будет жить — не как отражение мира, а как 

отражение самого поиска. 

Когда религиозная традиция утверждает, что Христос 

есть истина, речь идёт не о той истине, которая 

рождается в колебаниях человеческого мышления, 

подвергается сомнению, уточняется, уточняется вновь, 

чтобы потом быть отброшенной или переработанной. 

Здесь присутствует иной смысл, выходящий за пределы 

рационального, — истина как нечто окончательное, 

цельное, незатмеваемое, то, что не требует 

доказательства, потому что оно не находится в 

пространстве доказуемого. Это не мысль, но сущность, 

не понятие, но присутствие. Абсолют, неподверженный 

времени и изменениям, обнажённая определённость 

бытия, перед которой исчезает всякое сравнение. 

Такое понимание отличается от философских или 

научных определений истины, которые всегда 

опираются на наблюдение, анализ, и возможность 

заблуждения. В религиозном контексте истина не 

стремится быть объяснённой — она открывается. Это не 

категория знания, а категория откровения. Христос не 

приносит истину как учение, Он ею является, и в этом 

суть заявления: «Я есмь путь, истина и жизнь». Здесь 

истина не отделяется от личности, она не может быть 

передана иначе, как через переживание соприсутствия с 

ней. Именно поэтому раздражённый вопрос Понтия 

Пилата — «Что есть истина?» — звучит не как 

философское размышление, а как жест отчуждения. Он 

говорит с тем, кто, согласно вере, сам и есть истина, но 

не в состоянии этого воспринять, поскольку ищет иного 



Обаяние агностицизма  

  

   11 

— доказательства, довода, формулы. 

Интересно, что в самом этом эпизоде остаётся 

неизвестным, на каком языке происходил диалог. 

Традиционно он передан через латинское слово veritas, 

которое связано с индоевропейским корнем wer- — 

«быть верным», «подтверждать», «соответствовать», 

«доверять». Это истина как соответствие, как точность, 

как нечто проверяемое. Уже здесь чувствуется привязка 

к миру слов и дел, к логике подтверждения. Это истина 

как результат сравнения — что-то либо верно, либо нет, 

согласно критерию. 

Однако если обратиться к древнееврейскому слову эмет 

 то возникает совершенно иная картина. Этот ,(אֱמֶת)

корень ת-מ-א связан с идеей твёрдости, устойчивости, 

надёжности. Эмет — не столько «правда» в привычном 

смысле, сколько нечто, на что можно опереться, как на 

камень. Он включает в себя всё слово «амэн» (аминь), 

что также означает «верность», «да будет так». Это не 

просто верное утверждение, а нечто, на чём держится 

реальность. Здесь истина мыслится не как отражение или 

проверка, а как основание существования, как 

первооснова, опора, внутренняя цельность. Именно в 

этом различии между veritas и emet открывается 

глубинная разница между индоевропейским и 

семитским восприятием истины. 

И потому вопрос Пилата не случайно оказывается без 

ответа. Он задан в рамках одного культурного и 

языкового мира, в то время как перед ним стоит 

воплощение истины другого порядка. Он ищет veritas, а 

перед ним стоит emet — не понятие, а живая суть. В этом 

и кроется напряжение: разум требует определения, а 

получает молчание, потому что истинное, в том 



Борис Кригер 

 

12 

значении, о котором идёт речь, не нуждается в 

объяснении. Оно требует не доказательства, а 

признания. И если в языке индоевропейском истина 

мыслится как согласие между словом и 

действительностью, то в семитском — как само 

присутствие устойчивого, непоколебимого, как 

основание, без которого ничто не может быть 

подлинным. 

Это различие не сводится к религиозной догме. Оно 

лежит глубже, в том, как культуры строят свои образы 

мира, как язык формирует отношение к знанию и бытию. 

В одном случае истина — то, что следует искать, 

доказывать, защищать. В другом — то, что было всегда, 

и чьё существование не зависит от признания. И потому, 

когда в священном тексте говорится, что истина — это 

Христос, подразумевается не знание, а основание бытия. 

Не то, что познаётся, а то, через что познаётся всё 

остальное. 

Истоки агностицизма восходят к тем временам, когда 

мысль ещё только начинала осознавать собственные 

границы. Уже в диалогах Платона, где голос Сократа 

звучит сквозь изощрённые рассуждения и 

парадоксальные признания незнания, можно уловить 

первые очертания той позиции, которую позднее станут 

называть агностической. Знаменитое «я знаю, что ничего 

не знаю» — не просто риторическая уловка, а 

утверждение, в котором заключена интеллектуальная 

честность, отказ подменять уверенность догадкой и 

склонность оставаться в пределах доступного опыта. 

Сократ не отвергал знания, но настаивал на том, что 

любое знание должно быть пронесено через горнило 

сомнения и внутреннего испытавшего его ума. 



Обаяние агностицизма  

  

   13 

В эллинистическую эпоху, когда философия сместилась 

от вопросов космоса к вопросам душевного спокойствия, 

агностическая интонация проявилась в школах, где 

стремились освободиться от страха перед богами и 

смертью. Эпикурейцы учили, что богам не стоит 

приписывать участие в делах мира, а потому не нужно 

утверждать ни их присутствие, ни их отсутствие — это 

вне сферы человеческого понимания. Стоики, напротив, 

полагали, что разум человека способен соотноситься с 

логосом мироздания, но всё же признавали 

ограниченность познания. Однако наибольшую близость 

к агностицизму проявили скептики — особенно Пиррон 

и его последователи, утверждавшие невозможность 

достоверного знания. Хотя скептицизм и агностицизм 

часто соприкасаются, между ними существует тонкое 

различие: скептик сомневается во всём и делает это 

принципом, в то время как агностик признаёт границу 

познания, но не обязательно отрицает возможность 

истины — он лишь воздерживается от утверждений, 

когда отсутствуют достаточные основания. 

В Средневековье агностическая нота едва различима — 

религиозная мысль требовала твёрдости веры, а 

сомнение рассматривалось как угроза единству истины. 

Тем не менее, и в эту эпоху можно найти фигуры, чья 

осторожность в вопросах знания свидетельствует о 

внутренней сложности отношения к истине. Николай 

Кузанский, размышляя о «учёном незнании», уже в XV 

веке утверждал, что разум не может охватить 

бесконечность, и потому всякая истина о Боге — не 

более чем приближение. Он не был агностиком в 

современном смысле, но подступал к границе, за которой 

утверждение становится дерзостью. 



Борис Кригер 

 

14 

С наступлением Нового времени, когда научное 

мышление стало доминирующей формой 

рациональности, агностицизм получил новое звучание. 

Дэвид Юм, подвергая сомнению причинность и 

достоверность эмпирических обобщений, подорвал веру 

в окончательные объяснения. Он не отрицал факты, но 

отказывался признавать за человеческим разумом 

способность постигать основания бытия. Вслед за ним 

Иммануил Кант разделил мир на феномены — то, что 

доступно опыту, и ноумены — то, что лежит за 

пределами возможного познания. Бог, свобода, 

бессмертие души, по Канту, не могут быть доказаны или 

опровергнуты, и потому должны оставаться вопросами 

веры, а не знания. В этом жесте — отчётливая 

агностическая позиция, сформулированная с 

философской строгостью. 

Современный агностицизм оформился в XIX веке, когда 

Томас Хаксли ввёл само понятие. Стремясь обозначить 

позицию, при которой невозможно утвердительно 

говорить о метафизических вещах, он подчёркивал не 

отрицание, а воздержание. Агностик — это не тот, кто не 

верит, а тот, кто считает невозможным сделать 

достоверный вывод. Это отказ от преждевременной 

уверенности, не из-за слабости, а из-за принципиальной 

установки на честность перед лицом непознанного. 

Отличие агностицизма от атеизма заключается прежде 

всего в характере убеждения. Атеизм утверждает: Бога 

нет. Это суждение, пусть и негативное. Агностицизм же 

говорит: нельзя знать, есть ли Бог. И в этой разнице 

между утверждением и воздержанием — вся суть 

различия. Атеист отрицает, агностик сомневается. И 

если первое требует определённой формы веры в 



Обаяние агностицизма  

  

   15 

отсутствие, то второе предполагает отказ от любой 

окончательной позиции без достаточного обоснования. 

Со скептицизмом различие менее очевидно, но всё же 

важное. Скептик методически разрушает уверенность, 

старается показать, что всё знание подлежит сомнению. 

Агностик же принимает знание, когда оно обосновано, 

но в области недоступного воздерживается от выводов. 

Он не противопоставляет себя истине, но признаёт, что 

некоторые истины могут оставаться за пределами 

человеческого опыта — и именно это делает его взгляд 

столь современным в мире, где вопросы множатся 

быстрее, чем ответы. 

В попытке выразить суть агностической установки, 

нередко обращаются к образам, заимствованным из 

физики, и среди них особенно яркой предстает метафора 

квантовой суперпозиции. Хотя она не может быть понята 

буквально, ведь речь идет не о частицах, а о состояниях 

человеческого сознания, всё же именно в этом сравнении 

удается передать тонкое и неустранимое напряжение 

между множеством возможностей и отказом от 

окончательного выбора. 

В квантовой механике суперпозиция означает, что 

частица может существовать одновременно в 

нескольких состояниях, до тех пор пока не произойдет 

акт наблюдения. Лишь в момент измерения одно из 

состояний становится актуальным, тогда как все 

остальные исчезают. Это не просто неопределенность, 

не отсутствие данных, а реальное сосуществование 

потенциальностей. Перенеся этот образ в пространство 

мысли, можно представить себе сознание, способное 

удерживать в себе противоречивые интерпретации, не 

сводя их к одной, не принуждая себя к преждевременной 



Борис Кригер 

 

16 

ясности. Такая позиция не есть слабость или 

неуверенность, напротив — она требует внутреннего 

напряжения, способности жить в недоопределенности, 

не теряя направления. 

Агностическое мышление сродни этому состоянию: оно 

позволяет оставаться открытым к различным исходам, 

сохраняя внимательность к деталям, не стремясь свести 

сложное к простому. В этом состоянии разум не 

отказывается от выбора, но откладывает его до тех пор, 

пока не появится достаточных оснований, если таковые 

вообще возникнут. Здесь нет слепой веры, но и нет 

жёсткого отрицания — есть терпеливое пребывание в 

многоголосом поле смыслов, готовность признать, что 

мир сложнее любой единственной схемы, что истина 

может быть недоступна, но это не делает путь к ней 

менее значимым. 

Подобная установка особенно важна там, где речь идёт 

не просто о знаниях, но о мироощущении, о взгляде на 

целое. Бывают ситуации, в которых ни один из 

доступных ответов не исчерпывает глубины вопроса, и 

тогда агностическое сознание оказывается единственно 

возможной честной позицией. Оно не разрушает веру и 

не утверждает незнание как догму — оно допускает 

множество исходов, признаёт их временную 

равнозначность и сохраняет готовность откликнуться на 

появление новых данных. 

Метафора суперпозиции помогает понять, что быть в 

состоянии множественности — не значит быть в 

растерянности. Это не разобщённость, но целостность 

иного рода — открытая, гибкая, допускающая 

возможность парадокса как признака подлинной 

глубины. И в этом смысле агностицизм не есть 



Обаяние агностицизма  

  

   17 

отрицание истины, но попытка не схватить её прежде 

времени, не навязать ей форму, которую она может не 

иметь. 

В самой сердцевине агностической позиции лежит не 

просто сомнение, но глубокое признание того, что 

абсолютное знание, каким бы ни было его содержание, 

остаётся за пределами человеческого опыта. Это 

признание не рождается из неуверенности или 

недостатка сведений, а, напротив, возникает как 

результат вдумчивого размышления над границами 

познания, как зрелое сознание собственной конечности. 

Познание может стремиться к ясности, но оно неизменно 

опирается на ограниченный инструментарий — органы 

чувств, разум, язык — и потому не в состоянии достичь 

полной исчерпывающей картины. Любое утверждение, 

даже самое продуманное, остаётся прикреплённым к 

контексту, к перспективе, к условности, из которой оно 

было рождено. 

Именно это признание и делает агностицизм на 

удивление стойким в любом споре. Он не утверждает, а 

потому не нуждается в защите. Он не строит систему, 

которую можно опровергнуть, не предъявляет 

доказательств, которых можно лишить силы, не 

претендует на истину — и в этом оказывается по-своему 

неуязвим. Его сила в том, что он отказывается 

участвовать в состязании утверждений. Пока одни 

возводят конструкции знаний и мировоззрений, 

агностическая мысль стоит в стороне, напоминая, что 

каждое из этих построений покоится на фундаменте, 

который никто не видел, и что уверенность — это не 

всегда признак близости к истине. 

Однако важно различать поверхностное незнание и 



Борис Кригер 

 

18 

осознанное признание незнания. Первое — это просто 

отсутствие информации, состояние до получения ответа. 

Оно пассивно, поддаётся исправлению, исчезает, как 

только поступает новое знание. Второе — это активная 

позиция, своего рода интеллектуальная добродетель. Это 

не просто «не знать», а «знать, что не знаешь» — и, более 

того, понимать, почему не знаешь и почему знать 

невозможно. Эта форма незнания требует размышления, 

требует мужества не уклоняться от вопросов, на которые 

нет готовых ответов, и честности не подменять тишину 

поспешными формулировками. 

В этом различии проявляется одна из глубинных черт 

агностицизма: он не бежит от тайны, не стремится 

разрушить её, но признаёт её правомерность. Он не 

считает себя неполноценным знанием, напротив — он 

исходит из представления, что истинное знание 

начинается с признания своей ограниченности. Это не 

скромность, но точность, не слабость, но зрелость. В 

момент, когда все вокруг утверждают, спорят, 

доказывают, агностик остаётся в тишине, не потому что 

ему нечего сказать, а потому что он знает: в этой тишине 

может звучать не меньше смысла, чем в самых стройных 

построениях разума. 

В тени агностической позиции прячется особая форма 

внутренней свободы — не та, что выражается в бунте, а 

более глубокая, не поддающаяся внешнему измерению. 

Это свобода от догмы, от принуждения к 

определённости, от необходимости непременно иметь 

ответ на каждый вопрос. В этом отказе от заранее 

заданных истин заключается не отчуждённость от мира, 

но способ быть в нём без насилия над собой и над 

другими. Там, где система требует подчинения, агностик 



Обаяние агностицизма  

  

   19 

уклоняется от капитуляции. Там, где мировоззрение 

требует жертвы ради окончательной истины, он 

отказывается приносить её, зная, что любая истина, 

возведённая в ранг недопустимой для сомнения, 

начинает разрушать то, ради чего создавалась. 

Свобода от догмы не означает равнодушия, как может 

показаться со стороны. Это не отрешённость, не 

стремление уйти в безразличие, но решимость сохранить 

пространство для сомнения, воли, поиска. В этом смысле 

агностическая установка сродни защите внутренней 

территории — области, где мышление может 

развиваться, не будучи загнано в рамки. Догма требует 

завершённости, она закрывает вопрос, объявляет его 

решённым. Агностицизм же, напротив, удерживает 

вопрос открытым, даже если это неудобно или 

небезопасно. И в этом — его сила. 

Именно по этой причине агностицизм с трудом 

уживается с тоталитарными и идеологическими 

системами. Любая из них требует безоговорочной 

приверженности, ясности, предсказуемости. Она не 

терпит неопределённости, поскольку власть над людьми 

основана на контроле над смыслами. Агностическая 

позиция подрывает эту структуру не лозунгом, а 

молчаливым отказом участвовать. Там, где требуется 

согласие, она предлагает воздержание. Там, где 

навязываются ответы, она отстаивает право не 

соглашаться ни с одним. Это не фронтальная оппозиция, 

не борьба, но тихое сопротивление, ускользающее от 

инструментов контроля. 

История знает множество примеров, когда системы 

ломали людей за отказ дать однозначный ответ. 

Нейтралитет, непокорность, молчание — всё это 



Борис Кригер 

 

20 

воспринималось как угроза, потому что в таких людях не 

было рычага управления. Агностик не может быть 

приведён к покаянию, потому что он не совершал 

крамолы, не может быть обращён, потому что не был 

против. Он просто не участвует в игре 

противоположностей, оставляя за собой право на 

невыбор — не из трусости, а из убеждения. И в этом 

отстранении, в этой внутренней неподвластности, 

идеологические машины чувствуют для себя опасность. 

Свобода, к которой стремится агностическое сознание, 

— это не свобода от смысла, но свобода не быть 

заключённым в чужой смысл. Это возможность жить в 

сложном мире, не превращая его в простую схему. Это 

отказ от интеллектуальной капитуляции перед чьей бы 

то ни было истиной, не потому что она ложна, а потому 

что она не может быть единственно возможной. И в этом 

отказе звучит не только защита разума, но и защита 

достоинства — человеческого, личного, не подлежащего 

упрощению. 

Внутреннее спокойствие, которое приносит позиция «я 

не обязан верить», нередко становится для человека 

своего рода убежищем, где можно укрыться от 

навязанных ожиданий, от внешнего давления, от нужды 

немедленно принять сторону. Осознание того, что ничто 

не требует непременного согласия — ни общественное 

мнение, ни религиозная доктрина, ни философская 

система — дарует особую форму психологического 

освобождения. В этом состоянии исчезает тревожная 

необходимость быть правым, угадать смысл, угодить 

неведомому судье. Уходит навязчивая потребность в 

объяснении всего происходящего, и остаётся 

пространство для дыхания — лёгкого, без усилия, без 



Обаяние агностицизма  

  

   21 

напряжения. Появляется право не знать, не верить, не 

принимать — не как слабость, но как выбор зрелости. 

Такой внутренний покой может стать источником 

устойчивости, особенно в мире, где каждый шаг требует 

ответа, где каждое убеждение должно быть выставлено 

напоказ, подкреплено доказательствами, 

продекларировано. Агностик освобождён от этой гонки. 

Он не вынужден притворяться убеждённым, когда не 

убеждён, и не обязан называть верой то, что у него 

вызывает лишь сомнение. В этом заключается не только 

интеллектуальная честность, но и глубокая 

эмоциональная защита. Ведь вера, будучи делом не 

только мысли, но и чувства, требует усилия, 

сопряжённого с риском — ошибиться, разочароваться, 

оказаться обманутым. Позиция «я не обязан верить» 

позволяет не подставляться под удар, не вступать в игру, 

где условия диктуются извне. 

Однако за этим спокойствием может скрываться 

опасность иного рода. Там, где отпадает необходимость 

выбора, может незаметно ослабнуть и воля к действию. 

Агностическая позиция, не будучи сама по себе 

пассивной, всё же склонна порождать состояние, в 

котором любое движение вперёд кажется 

преждевременным, каждый шаг — недостаточно 

обоснованным, любое решение — подозрительно 

поспешным. И если такое настроение укореняется, оно 

начинает превращаться в паралич. Признавая 

многообразие возможностей, разум отказывается 

выделить хотя бы одну. Стремясь сохранить открытость, 

он отказывается от действия. И в какой-то момент 

открытость, некогда бывшая добродетелью, начинает 

работать против самой жизни. 



Борис Кригер 

 

22 

Особенно заметно это в этических и экзистенциальных 

ситуациях, где нейтралитет невозможен, а промедление 

само по себе становится выбором. Там, где нужно 

принять решение, агностическое сознание может начать 

бесконечно взвешивать, уточнять, сомневаться. Страх 

ошибиться оказывается сильнее желания попробовать. 

Свобода от догмы перерастает в освобождение от 

ответственности, и тогда уже не позиция управляет 

разумом, а страх управляет позицией. Жизнь же, 

равнодушная к внутренним тонкостям, требует 

поступков — своевременных, несовершенных, но 

конкретных. И здесь агностик сталкивается с границей, 

которую сам себе выстроил: границей, за которой не 

ясность, а действие. 

Этот внутренний конфликт — не следствие 

несовершенства самой агностической установки, но 

результат её предельного доведения. Отказ верить не 

должен становиться отказом жить, иначе вместо 

свободы наступает оцепенение. Принцип воздержания 

от окончательных суждений, когда доведён до предела, 

может превратиться в бегство от реальности, в культ 

невыраженности, где уже не различаются страх и 

свобода, честность и избегание, мудрость и безволие. И 

потому агностицизм, чтобы не утратить себя, должен 

помнить о той тонкой грани, где сомнение перестаёт 

быть инструментом познания и становится ловушкой. 

Цель этого размышления — не утвердить агностицизм в 

качестве последней истины и не противопоставить его 

другим взглядам как нечто завершённое и 

окончательное. Скорее речь идёт о попытке рассмотреть 

сам феномен изнутри, в его многослойности, с 

вниманием к тем внутренним ритмам, которые делают 



Обаяние агностицизма  

  

   23 

его столь притягательным для современного мышления, 

и в то же время — уязвимым в своей уклончивости. 

Агностицизм не даёт готовых формул, он не предлагает 

замкнутой системы, но именно в этом и состоит его 

обаяние: в открытости, в честной неготовности к 

поспешным ответам, в способности удерживать 

напряжение без стремления его разрядить. 

Эта установка — плод эпохи, насыщенной 

информацией, перегруженной смыслами, в которой 

каждое убеждение требует уточнения, а каждый вывод 

— оговорки. В ней можно увидеть знак зрелости — отказ 

от навязываемой простоты, от автоматической 

уверенности, от идеологических импульсов. 

Агностицизм предлагает иной темп восприятия: вместо 

немедленного суждения — размышление, вместо 

реакции — паузу, вместо готовности верить или 

отрицать — стремление понять, почему хочется и того, 

и другого. В этом — его современность, его 

утончённость, его утешительная свобода. 

Но в этой же открытости скрыты и слабости, которые 

подстерегают тех, кто выбирает путь воздержания. 

Непринятие однозначности, будучи интеллектуальной 

добродетелью, легко оборачивается парализующей 

нерешительностью. Отказ от системы способен 

перерасти в неспособность к целостному взгляду. 

Желание не ошибиться может стать причиной отказа от 

любых решений, и тогда уже не свобода движет 

человеком, а страх. В поиске честности к 

неопределённому миру можно незаметно утратить связь 

с самой возможностью поступка. Ведь даже молчание, 

даже пауза, даже отказ от выбора — это уже действие, 

уже форма влияния, и не всегда нейтральная. 



Борис Кригер 

 

24 

Поэтому задача этой книги — не защищать агностицизм 

и не разоблачать его, а выявить ту напряжённую ткань, 

из которой он соткан: тонкие связи между сомнением и 

верой, между свободой и отстранённостью, между 

достоинством внутренней независимости и её риском 

обернуться бесплодием. Эта книга не стремится к 

выводу — она следует логике самого предмета, 

отказываясь подчинить его окончательной формуле. 

Ведь говорить об агностицизме, сохраняя уважение к его 

сути, значит принимать его текучесть, его неполноту, его 

сопротивление закрытию. 

Рассматривая обаяние этой позиции, важно не 

обманываться её кажущейся нейтральностью: в 

действительности она требует больших усилий — 

умственных, нравственных, душевных. А исследуя её 

уязвимости, необходимо помнить, что они не делают её 

ошибочной — они делают её человеческой. И именно 

потому она заслуживает не спора и не апологии, а 

внимательного, пристального, честного взгляда. 

 



Обаяние агностицизма  

  

   25 

ГЛАВА ПЕРВАЯ. КВАНТОВАЯ МЕТАФОРА СОЗНАНИЯ     

Сознание человека редко движется по прямой линии. 

Оно склонно к колебаниям, к множественности, к 

временному сосуществованию противоречий. В попытке 

описать это внутреннее устройство, язык нередко 

прибегает к образам, способным выразить неясное, 

неуловимое, текучее. Метафора — не украшение речи, а 

форма понимания: способ прикоснуться к тому, что не 

поддаётся точному определению. Она работает как мост 

между известным и неизвестным, позволяя 

почувствовать смысл, прежде чем его можно будет 

выразить словами. И потому, когда возникает попытка 

описать состояние ума, удерживающего в себе 

множество возможностей, удобно обратиться к 

метафоре, заимствованной из физики — к идее 

квантовой суперпозиции. 

В науке суперпозицией называют особое состояние, при 

котором элементарная частица — скажем, электрон или 

фотон — не занимает одного определённого положения, 

а одновременно пребывает во множестве возможных 

состояний. Это не неопределённость из-за недостатка 

знаний, а реальное сосуществование возможностей, 

каждая из которых существует на равных до того 

момента, пока не будет произведено измерение. Лишь 

тогда происходит то, что называют коллапсом волновой 

функции: из всех потенциальных состояний остаётся 

одно, которое фиксируется как результат. 

Если перевести этот образ в плоскость сознания, то 

можно говорить о мышлении, которое удерживает в себе 

разные исходы, не сводя их к одному, не подгоняя под 

преждевременный ответ. В этом состоянии ум 

становится открытым полем, где возможно многое: и 



Борис Кригер 

 

26 

вера, и сомнение, и надежда, и страх. Пока не принято 

решение, каждая из возможностей обладает внутренней 

жизнью. Они не отрицают друг друга, а сосуществуют, 

словно нити, которые могут сплестись в любом 

направлении. И когда, наконец, совершается выбор — 

появляется действие, слово, позиция — эта 

многоголосица сжимается в одну форму. Наступает 

момент определённости, подобный коллапсу: из всего 

множества мыслей остаётся одна, проявившаяся во 

внешнем. 

Однако в отличие от квантовой системы, где коллапс 

означает переход в измеренное состояние без возврата, 

сознание способно к обратному движению. После 

принятого решения, после действия, разум может вновь 

вернуться к сомнению, к размышлению, к поиску. Он 

способен распахнуться заново, вновь допуская 

множественность, вновь отказываясь от 

окончательности. Это делает человеческое мышление 

особенно гибким, ускользающим от жёстких рамок. 

Один и тот же вопрос может возвращаться в разное 

время, под разным углом, и прежнее решение уже не 

кажется единственным. Это не есть слабость, а 

свидетельство того, что внутренний мир сложнее 

логических схем, что он умеет жить не только в 

утверждении, но и в открытости. 

Такое мышление, где не подавляются возможности, а 

признаётся их временное равноправие, требует усилия и 

душевной дисциплины. Оно не допускает поспешности 

и не терпит навязанной простоты. Суперпозиция как 

метафора здесь позволяет описать не знание, а 

состояние: внутреннюю готовность не фиксироваться 

преждевременно, позволить себе быть в 



Обаяние агностицизма  

  

   27 

недоопределённости — не как недостатке, а как полноте 

возможного. И в этом смысле она становится не просто 

удобной аналогией, но способом приблизиться к 

тайному ритму мышления, которое не торопится с 

выводами, потому что знает цену каждому из них. 

В принятии решений, особенно в областях, где ставки 

высоки, а последствия необратимы, — таких как 

политика или бизнес, — нередко обнаруживается 

глубинная схожесть с тем состоянием сознания, которое 

метафора квантовой суперпозиции помогает выразить 

яснее всего. Руководитель, стоящий перед развилкой 

стратегий, сталкивается с необходимостью удерживать в 

поле внимания несколько сценариев одновременно. Он 

не может действовать, исходя лишь из одного 

предположения, не рискуя потерять гибкость, столь 

необходимую в меняющейся обстановке. Каждое 

решение предполагает выбор, а значит, отказ от 

альтернатив, и чем дольше удаётся не отбрасывать 

варианты, тем шире сохраняется спектр возможностей. 

В политике это состояние особенно ощутимо. Лидер, 

принимающий позицию в условиях нестабильности, 

должен удерживать в уме разные исходы, предвидеть 

возможные повороты событий, не закрывая себя внутри 

одной логики. Ранний выбор может дать иллюзию 

решительности, но нередко оборачивается утратой 

маневренности. Поэтому способность оставаться в 

состоянии множественности — не слабость, а форма 

стратегической силы. Это не бездействие, а наблюдение, 

анализ, ожидание подходящего момента. Как в 

квантовой метафоре, коллапс возможен и необходим, но 

до него — длительный период колебаний, во время 

которого внутренние модели будущего сосуществуют, 



Борис Кригер 

 

28 

не будучи ещё сведёнными к единому решению. 

В бизнесе ситуация не менее напряжённая. 

Стратегический выбор — между инновацией и 

устойчивостью, риском и стабильностью, экспансией и 

концентрацией — требует не только расчёта, но и 

терпения. Здесь агностическая готовность признать, что 

ещё рано судить, может быть преимуществом. 

Менеджер, не связанный догмой, способен 

адаптироваться, не теряя цели. Он может отказаться от 

системы взглядов, которая вчера казалась незыблемой, 

если сегодня она перестала соответствовать реальности. 

Такая подвижность требует не меньшей силы, чем 

верность принципам, потому что она держится не на 

убеждении, а на внимательности. 

И в политике, и в экономике догма опасна тем, что 

превращает сложный, динамичный мир в мёртвую 

конструкцию. Она заставляет действовать по инерции, 

несмотря на изменившиеся условия. Агностическое 

мышление же сохраняет чувствительность к изменению, 

не позволяя интеллекту окостенеть. Оно не означает 

отказ от убеждений, но лишь отказ от их окончательной 

фиксации. Это не беспринципность, а форма внутренней 

свободы — быть верным наблюдаемому, а не 

вымышленному порядку вещей. Отказ привязываться к 

одной системе взглядов позволяет мыслить шире, видеть 

дальше, принимать решения, не подменяя реальность её 

отражением. 

Подобная гибкость — редкое качество, особенно в 

эпохи, когда от личности требуют однозначности. 

Умение не выбрать преждевременно, не поддаться 

давлению, не объяснять всё одним языком — это не 

недостаток позиции, а её зрелость. Быть в состоянии 



Обаяние агностицизма  

  

   29 

неопределённости и в то же время не терять направления 

— значит обладать властью над собственной свободой, 

не отдавая её ни одной идеологии, ни одному набору 

правил. Это и делает позицию, вдохновлённую 

агностическим мышлением, столь ценной в сферах, где 

любая ошибка имеет цену. 

Агностицизм следует не из разочарования, не из страха 

или равнодушия, а из твёрдого понимания того, что 

человеческое знание, каким бы разветвлённым и 

многослойным оно ни было, всё же остаётся 

ограниченным. Это не отрицание истины, а отказ 

называть истиной то, что не выдержало времени и опыта. 

В этом смысле агностицизм — не умственная лень, не 

желание уклониться от участия, а дисциплинированное 

несогласие с поспешным приговором, с попыткой 

навсегда закрыть вопрос, который остаётся открытым. 

Он отказывается от иллюзии окончательности, 

предпочитая оставаться в пространстве, где ответ 

возможен, но ещё не найден. 

Жизнь, если смотреть на неё без упрощений, устроена не 

по принципу логических тождеств, а по законам 

вероятностей. Будущее никогда не известно наверняка, 

решения почти всегда принимаются в условиях 

неполной информации, а последствия редко бывают 

однозначными. Человек существует в реальности, где 

неопределённость — не исключение, а норма. И в этом 

контексте агностицизм оказывается не только 

философской установкой, но и отражением 

повседневной человеческой практики. Он признаёт: нет 

абсолютной гарантии, нет окончательной формулы, нет 

единственной схемы, по которой разворачиваются 

события. Есть лишь набор предположений, и среди них 



Борис Кригер 

 

30 

нужно жить, выбирая не между истиной и ложью, а 

между тем, что более вероятно, более осмысленно, более 

созвучно внутреннему миру. 

Мышление, принимающее неопределённость как 

условие, начинает воспринимать истину не как точку, а 

как вектор. Направление становится важнее фиксации. 

Выбор совершается не ради утверждения, а ради 

движения. Подлинная зрелость заключается в 

способности действовать не потому, что всё ясно, а 

потому, что ясности ждать бессмысленно. Агностик не 

парализован сомнением — он движется внутри него, как 

внутри плотного тумана, в котором не видно горизонта, 

но ощущается почва под ногами. Он не ищет абсолютов, 

потому что знает, что в живом мире они чаще всего 

оказываются насильственно наложенными схемами, не 

выдерживающими прикосновения времени. 

Отказ от окончательного приговора — это не 

капитуляция перед хаосом, а способ уважительно 

отнестись к сложности. Это признание, что в некоторых 

вопросах знание не завершено, и, возможно, никогда не 

будет завершено. Такая позиция не требует вечного 

колебания. Она допускает выбор, но оставляет за ним 

возможность быть пересмотренным. Она не исключает 

действия, но отказывается превращать его в доктрину. 

Жизнь с вероятностями требует мужества и внимания, 

ведь каждый шаг совершается не под светом полной 

истины, а в полутени допущений. Агностицизм в этом 

смысле не противоположность знанию, а одна из форм 

его наивысшей честности. 

Агностическая позиция, на первый взгляд, может 

показаться отказом от принципов, от ясной 

нравственной или интеллектуальной опоры. Однако в 



Обаяние агностицизма  

  

   31 

действительности она представляет собой форму 

сопротивления — не внешнему давлению, а внутренней 

склонности ума к упрощению, к стремлению как можно 

скорее обрести ясность, даже если цена этой ясности — 

иллюзия. В этом смысле агностицизм — не нейтралитет, 

не безразличие, а осознанная борьба с соблазном 

принять первое убедительное объяснение за истину, с 

искушением поставить точку там, где её быть не может. 

Он не отрицает смысла или истины, но отказывается 

признать абсолютным то, что на поверку оказывается 

временным, частным, обусловленным. 

В мире, где постоянно навязываются схемы, в которых 

всё должно быть либо «да», либо «нет», психология 

агностицизма предлагает нечто совершенно 

противоположное — гибкость, способность удерживать 

в сознании не один, а сразу несколько векторов 

восприятия. Эта гибкость не разрушает личность, как 

может показаться, а напротив, делает её устойчивее. 

Когда убеждения не застывают в форме догмы, они 

способны к росту, к адаптации, к внутреннему 

обновлению. Это не есть отсутствие стержня, а стержень 

иного рода — не жёсткий, а гибкий, не ломкий при 

столкновении с реальностью, а подвижный, способный 

изменяться вместе с жизнью, не теряя при этом своей 

глубинной целостности. 

Такая подвижность ума порождает особую 

чувствительность к нюансам. Она не позволяет сводить 

мир к одному объяснению, видеть в сложном — простое, 

в многослойном — схему. И это, в свою очередь, 

порождает другую форму этики — не этику 

предписания, но этику внимания. Агностик не действует 

по правилу, продиктованному свыше, он действует, 



Борис Кригер 

 

32 

исходя из конкретной ситуации, не теряя при этом 

ощущение меры и ответственности. Он не обходит 

острые углы — он признаёт, что мир полон 

противоречий, которые нельзя устранить, но с которыми 

можно научиться жить, не предавая себя. 

Оправдания от обвинений в беспринципности возникают 

тогда, когда от человека требуют абсолютной 

определённости — в том, во что он верит, за что борется, 

что отвергает. Агностическая позиция не уклоняется от 

этой ответственности, но принимает её в иной форме. 

Она не отказывается от выбора, но признаёт, что любой 

выбор делается в условиях ограниченности. Она не 

отвергает действия, но действует не потому, что всё 

ясно, а потому что ждать ясности — значит отказаться 

жить. В этом и заключается принцип — не в готовности 

подписаться под системой, но в решимости не 

подменить правду её видимостью. 

Агностицизм сопротивляется не вере, а утверждению, 

что любая вера может претендовать на универсальность. 

Он не отвергает истину, а лишь настаивает на том, что её 

нельзя приватизировать, нельзя остановить её движение. 

Психологическая гибкость, которую он развивает, — не 

признак слабости, а проявление силы, способной 

выдерживать неустойчивое, не теряя достоинства. И 

потому в мире, где идеи всё чаще становятся оружием, 

агностическая установка остаётся формой внутренней 

обороны — не от истины, а от её подделок. 

Философская честность начинается с простого, почти 

детского признания: мир больше того, что можно о нём 

сказать. Это не жест капитуляции, а форма зрелости — 

способность взглянуть на собственное знание не как на 

крепость, защищённую от сомнений, а как на временное 



Обаяние агностицизма  

  

   33 

укрытие, построенное посреди неведомого. В такой 

честности заключено редкое достоинство: умение не 

прятаться за формулами, не прикрывать незнание 

притворной уверенностью, не заполнять пробелы 

искусственной логикой. Это признание ограниченности 

— не слабость мышления, а его точка опоры. Отсюда 

начинается подлинная работа ума, очищенная от 

иллюзий всеведения и от соблазна поспешных выводов. 

Именно на этом фундаменте зиждется наука, если 

рассматривать её не как свод окончательных знаний, а 

как метод поиска, институционализированную форму 

сомнения. Наука не утверждает истины раз и навсегда — 

она проверяет, уточняет, отбрасывает и вновь предлагает 

гипотезы, зная, что любое знание предварительно. Этот 

процесс требует постоянной открытости к пересмотру, а 

значит — способности жить в тени неполноты. В этом 

смысле наука — наследница агностического духа: она не 

верит в абсолюты, она допускает, что сегодняшние 

модели окажутся завтра непригодными, и это не ошибка, 

а часть её природы. Каждое открытие — это шаг не к 

завершению, а к новым вопросам, к новым 

неопределённостям. 

И всё же даже такая честность может обернуться риском. 

Там, где признание ограниченности становится 

самоцелью, где сомнение превращается в постоянное 

саморазложение, легко потерять не только направление, 

но и саму мотивацию к действию. Если каждая гипотеза 

может быть опровергнута, если каждое знание временно, 

если истина недостижима, — зачем вообще искать? В 

этом месте рождается опасность растворения: не в 

невежестве, но в бесконечном анализе, где любое 

утверждение тут же разбирается на части и тонет в 



Борис Кригер 

 

34 

нюансах. Разум, привыкший всё ставить под сомнение, в 

какой-то момент перестаёт строить — он лишь 

бесконечно комментирует собственную невозможность 

что-либо построить. 

Такое состояние сродни интеллектуальной апатии: не 

той, что приходит от усталости, а той, что возникает из 

перенасыщения. Когда каждая мысль кажется 

неустойчивой, когда каждое знание осознаётся как 

ограниченное, легко поддаться соблазну безразличия. И 

потому философская честность, чтобы не утратить своей 

силы, должна быть уравновешена внутренним усилием 

— продолжать искать, даже зная, что результат будет 

несовершенным; продолжать действовать, даже не 

обладая полной уверенностью; продолжать говорить, 

даже понимая, что каждое слово — лишь приближение. 

Агностицизм как форма мышления достигает своей 

полноты не в отрицании знания, а в осознании его 

хрупкости. Наука, как выражение этой установки, учит 

жить среди неопределённого, но также требует воли — к 

уточнению, к наблюдению, к уточняющей проверке. И 

если философская честность — это начало пути, то 

завершение его — не в отказе, а в способности жить в 

несовершенном, продолжая труд разума, несмотря на 

невозможность окончательной ясности. 

 



Обаяние агностицизма  

  

   35 

ГЛАВА ВТОРАЯ. ОБАЯНИЕ ПОЗИЦИИ «НЕ ЗНАЮ»   

  

В позиции «не знаю» и «я не определился» заключена не 

только скромность ума, но и особое обаяние, которое 

нередко ускользает от внимания в мире, привыкшем 

ценить решительность, напористость, однозначность. 

Эта форма незнания — не пробел, а пространство. Не 

капитуляция перед сложным, а признание, что 

сложность не нуждается в упрощении. В этом отказе от 

немедленного суждения содержится мягкая, но 

устойчивая сила, способная противостоять не только 

интеллектуальному насилию, но и душевному шуму, 

который сопровождает споры, конфликты, борьбу за 

правоту. Агностическое «не знаю» — это не конец 

размышления, а начало наблюдения, не слабость, а 

форма внимания. 

Отказ занять жёсткую сторону сразу же — это уклонение 

от фанатизма, от всех тех структур, которые питаются 

уверенной ограниченностью. Фанатизм требует 

немедленного выбора и полнейшего согласия, он не 

терпит нюансов, не признаёт сомнений. Догматизм, будь 

то религиозный, политический или мировоззренческий, 

держится на стремлении к окончательной формуле, 

которую больше нельзя пересматривать. Агностическая 

установка разрушает саму возможность такой формулы. 

Она не вступает в бой за истину, потому что не признаёт 

правомерности единственной версии. Это не 

равнодушие к истине, а отказ её приватизировать. 

Такая позиция требует умения слушать — не как 

риторического приёма, а как настоящей душевной 

дисциплины. Только человек, не спешащий судить, 

способен по-настоящему услышать. Ум, не привязанный 



Борис Кригер 

 

36 

к системе, остаётся открыт к другим системам. И не для 

того, чтобы впоследствии их развенчать, но чтобы 

допустить: возможно, в каждой из них есть часть смысла. 

Эта способность видеть в противоположной точке 

зрения не угрозу, а возможность для размышления, 

позволяет выйти за пределы привычной оптики, 

расширить горизонты восприятия, допустить, что чужое 

убеждение — не всегда враждебное, что другой — это не 

враг, а носитель иного опыта. 

Именно из этой готовности слушать, из отказа 

немедленно судить и вырастает тот внутренний мир, в 

котором нет избыточного конфликта. Он не исключает 

напряжения, но снимает потребность бороться за 

окончательную правоту. Сомнение, принявшее форму 

жизненной установки, не разрушает душевное 

равновесие, а защищает его. Человек, осознанно 

выбравший «не знаю», перестаёт быть заложником 

чужих споров. Он может наблюдать, анализировать, 

сострадать, не вовлекаясь в разрушительные ритмы 

вражды. Его несогласие — не воинственное, а 

спокойное, не обвиняющее, а сдержанное. 

Из этого личного состояния вытекает и социальное 

последствие: толерантность. Не как модный лозунг, не 

как вежливое притворство, а как естественное 

продолжение внутреннего устройства. Там, где нет 

догмы, нет и потребности подавлять. Там, где нет 

окончательного вывода, нет и вражды к тому, кто думает 

иначе. Агностическая установка учит принимать чужую 

непохожесть как данность, как условие мира, как 

неустранимую черту человеческой общности. И в этом 

— её редкое, тихое достоинство: не стремясь побеждать, 

она умеет сосуществовать. Не навязывая истины, она 



Обаяние агностицизма  

  

   37 

допускает множественность. Не стремясь быть 

последним словом, она остаётся в разговоре — 

открытой, гибкой, человеческой. 

Неопределённость, к которой агностицизм относится не 

как к досадному препятствию, а как к естественному 

состоянию ума, способна стать источником не только 

терпения, но и подлинного творческого импульса. Там, 

где не задана окончательная структура, появляется 

пространство для движения, там, где нет догматической 

стены, возможны новые соединения, новые формы 

мышления, ранее невозможные в условиях жёсткой 

системы координат. Неопределённость открывает 

доступ к пластичности восприятия, а значит — к 

способности видеть несоединимое как 

взаимодополняющее, воспринимать разное не как 

враждующее, а как сосуществующее. 

Именно в таком состоянии возникает возможность 

интегрировать различные культурные, философские и 

духовные традиции, не разрушая их, не смешивая в 

бесформенное множество, но находя в каждой то, что 

может быть понято, принято, включено. Агностическая 

установка не требует выбора между 

противоположностями, не заставляет отвергать одни 

представления ради других. Она допускает, что в 

иудейской мудрости, и в даосской текучести, и в 

стоическом самообладании, и в суфийской 

парадоксальности, и в анонимных истинах современной 

науки может заключаться что-то, заслуживающее 

внимания. Это не эклектика и не стремление ко 

всеобщему согласию — это способ мышления, в котором 

различие не вызывает тревоги, а многообразие не 

требует упрощения. 



Борис Кригер 

 

38 

Творчество, как и сама жизнь, не развивается в условиях 

полной определённости. Ему необходима пустота, в 

которой может проявиться неочевидное. Агностик не 

торопится закрыть вопрос, и тем самым оставляет 

пространство для того, чтобы в нём начало звучать 

новое. Он не исходит из заранее заданной идеи, а 

позволяет опыту формировать смысл по ходу движения. 

Неопределённость в этом смысле не угроза, а ресурс. 

Она даёт возможность не повторять, а открывать, не 

подчиняться, а наблюдать. Чем меньше жёстких границ, 

тем больше внутренней подвижности. Чем слабее 

потребность в окончательном, тем шире поле для 

неожиданного. 

Такое мышление рождает особое спокойствие — не 

безразличие и не холодность, а устойчивое присутствие 

в незавершённом. Ум, не стремящийся к поспешному 

порядку, не разрушается, встретившись с хаосом. Он 

способен различать внутри неопределённости 

структуру, внутри противоречия — напряжение смысла, 

внутри тишины — потенциальность высказывания. И в 

этом умении оставаться с вопросом, не требуя 

немедленного ответа, заключена редкая форма 

внутренней свободы. Она позволяет не бояться неясного, 

не отступать перед незавершённым, не спешить к 

формулировке. Жизнь не обязана быть объяснённой до 

конца, чтобы быть прожитой честно и глубоко. 

Агностицизм, понимаемый не как мировоззренческая 

слабость, а как дисциплина удерживания открытого, 

становится почвой для подлинного творческого акта — 

как в мышлении, так и в действии. Он позволяет не 

только жить среди сложностей, но и находить в них 

источник новых связей, новых смыслов, новых форм. Он 



Обаяние агностицизма  

  

   39 

не разрушает традиции, а позволяет им вступать в 

диалог. Он не отрицает веру, но отказывается делать её 

монопольной. Он не боится того, чего не знает, потому 

что в этом незнании чувствует не угрозу, а зов. 

Одна из глубинных черт агностицизма — способность 

сохранять интеллектуальную честность не перед 

внешним собеседником, а перед самим собой. В этом 

сокрыта не показная добродетель, не поза 

рассудительности, а внутренняя дисциплина — 

постоянное напоминание себе, что удобные ответы не 

становятся истиной лишь оттого, что они кажутся 

завершёнными. Отказ поддаться самодовольной 

ясности, склонность возвращаться к вопросу, который 

мог бы считаться решённым, внимательность к тому, что 

кажется незначительным, — всё это черты, питающие ту 

подлинную мыслительную свободу, которая не 

подчиняется требованиям внешней уверенности. 

Агностическая установка, отказываясь от окончательной 

позиции, сохраняет возможность для движения, и 

именно это делает её столь притягательной для 

философа, для учёного, для художника. В каждой из этих 

областей мышление становится формой странствия, а не 

обоснования, поиском, а не утверждением. Философ, 

размышляющий без стремления к догмату, остаётся 

внимательным к изменяющемуся миру, к новому опыту, 

к тем смысловым сдвигам, которые нарушают порядок, 

но при этом оживляют мысль. Учёный, отказывающийся 

делать знание идолом, сохраняет научную 

добросовестность, без которой любое открытие 

превращается в догму. Художник, чьё видение не 

закрепощено жесткой идеей, остаётся открытым к тайне 

формы, к голосу материала, к неожиданной связи между 



Борис Кригер 

 

40 

личным и универсальным. 

Такое мышление живёт в пространстве, где свобода не 

означает бесконтрольности, но даёт право — и 

одновременно ответственность — выбирать заново. И в 

этом — редкое обаяние: ничто не определено раз и 

навсегда, ни одна мысль не становится обязательной, ни 

одна дорога не оказывается единственно возможной. В 

любой момент можно остановиться, пересмотреть, 

отказаться, начать сначала — не из прихоти, а из чувства 

подлинности, из потребности быть честным с самим 

собой. Это и есть та свобода, которая не даруется, а 

выстраивается изнутри, шаг за шагом, каждым 

принятым или отложенным решением. 

Обаяние агностицизма рождается не из безразличия, а из 

способности не спешить с окончательным выводом. Он 

позволяет жить в подвижной системе координат, не 

впадая в хаос, потому что точкой отсчёта остаётся 

внутреннее внимание. Интеллектуальная честность, 

доведённая до предела, перестаёт быть позицией — она 

становится способом бытия. Это не отказ от истины, а 

путь, на котором истина не превращается в догму, не 

теряя при этом своей ценности. И потому агностическая 

установка остаётся привлекательной не как набор 

взглядов, а как форма внутренней свободы — той, что 

позволяет быть, думать, чувствовать и выбирать, не 

теряя собственного голоса. 

Одна из тонких и вместе с тем неоспоримых черт 

агностической установки — её способность облегчать 

общение. Отказ от стремления непременно быть правым, 

нежелание навязывать собственную точку зрения, 

отсутствие нужды побеждать в споре создают особую 

атмосферу, в которой возможен подлинный диалог. 



Обаяние агностицизма  

  

   41 

Когда собеседник не чувствует давления, не 

сталкивается с готовой системой, к которой должен 

присоединиться или против которой обязан выступить, 

возникает пространство, где можно говорить, слушать, 

размышлять, не опасаясь быть осуждённым или 

отвергнутым. Это не равнодушие, а открытая форма 

уважения: мысль агностика не требует согласия, она 

лишь предлагает присутствие. 

Такое общение редко перерастает в конфликт. Оно не 

строится на соперничестве, не стремится к победе. Там, 

где другие увязают в противостоянии, агностическая 

позиция создаёт мост — не в целях согласия, а ради 

возможности продолжать разговор. Она допускает 

разность как условие. Лёгкость, возникающая в этом 

взаимодействии, — не поверхностная вежливость, а 

отсутствие внутренней напряжённости, когда не нужно 

доказывать свою правоту, не нужно охранять истину, не 

нужно бояться быть понятым неправильно. Уступка 

здесь не воспринимается как поражение, а молчание — 

как слабость. Агностик может отступить, потому что для 

него спор не является ареной для утверждения 

собственной значимости. 

Однако в этом же отказе от жёсткой позиции скрыта 

опасность — не для собеседника, а для самого носителя 

установки. Уклончивость, которая сначала служит 

гибкости, со временем может перерасти в неспособность 

говорить определённо. Там, где нужна ясность, 

возникает тень неопределённости; там, где требуется 

твёрдость, проявляется бесформенность. И если 

внутренний ориентир не выстроен, если «не знаю» 

превращается не в честность, а в привычку избегать 

ответственности, то мысль начинает терять прочность. 



Борис Кригер 

 

42 

Сначала исчезает желание утверждать, затем — 

уверенность в суждении, а потом и способность 

различать, где промедление разумно, а где — уже 

отступление. 

Агностицизм требует внутренней опоры именно потому, 

что он не опирается на готовую систему. Он держится на 

тонком равновесии: между свободой и размытостью, 

между открытостью и безразличием, между уважением к 

чужому взгляду и страхом выразить свой. Уклончивость 

может казаться терпимостью, но в глубине своей быть 

отказом от позиции. И если отказаться от действия под 

видом осторожности, можно не заметить, как 

убеждённость исчезает вовсе — не как освобождение, а 

как потеря. 

Поэтому лёгкость в общении, присущая агностической 

установке, не должна превращаться в утрату центра. 

Открытость к другому — не повод утрачивать самого 

себя. Отказ от борьбы за правоту — не отказ от 

различения. По-настоящему зрелая позиция не боится ни 

чужого взгляда, ни собственного голоса. Она способна 

быть мягкой, не теряя внутреннего каркаса, быть 

внимательной, не становясь бесформенной. И в этом — 

одна из труднейших задач агностицизма: оставаться 

гибким, не распадаясь; быть открытым, не становясь 

пустым; уважать диалог, не отказываясь от смысла. 

 



Обаяние агностицизма  

  

   43 

ГЛАВА ТРЕТЬЯ. ИНСТРУМЕНТАРИЙ АГНОСТИКА   

 

Агностик живёт не в пустоте, а в пространстве 

множества возможных контекстов. Его мышление не 

привязано к одной системе, но и не отрывается от 

реальности — напротив, именно в отказе от 

окончательного выбора он обретает возможность 

действовать, мыслить и чувствовать с большей 

подвижностью. Его инструмент — не убеждение, а 

метод; не доктрина, а гибкая структура восприятия, в 

которой каждое новое обстоятельство может требовать 

нового способа взгляда. В этом и заключается 

особенность его внутреннего устройства: не быть нигде 

окончательно, чтобы иметь возможность быть везде 

временно. 

Психология агностика складывается из умения 

чувствовать границы. Он не делает ставку на одну 

истину, но и не утрачивает потребность в смысловом 

ориентире. Его мышление не хаотично — оно 

ситуативно. В одной ситуации он может воспользоваться 

языком религии, чтобы выразить невысказанное; в 

другой — прибегнуть к научной логике; в третьей — 

отойти от обеих, пользуясь личным, интуитивным 

опытом. Он не обязывает себя быть последовательным в 

терминах какой-либо одной школы или традиции, и в 

этом его преимущество: мысль, не связанная 

обязательствами, движется свободнее. Он не 

отказывается от точек зрения — он примеряет их, как 

оптики, через которые виден мир в разном свете. 

Философски это выливается в своеобразную игру с 

системами. Он может знать Платона и понимать Канта, 

размышлять с Буддой и спорить с Ницше, не становясь 



Борис Кригер 

 

44 

учеником ни одного из них. Он способен использовать 

идеи как инструменты, а не как убежища. Он может 

строить аргументы, зная, что это — временные 

конструкции. Он способен входить в философские 

лабиринты, не теряя ориентации, потому что его не 

пугает отсутствие окончательного выхода. Он не ищет 

завершения — он ищет ясности в движении. Ни одна 

система не даёт ему истины, но каждая может дать 

подсказку. И в этом умении принимать частичное без 

требования целостного кроется особая форма 

интеллектуальной зрелости. 

Но агностик — не только мыслитель. Его техника, его 

практическая позиция — это способность принимать 

решения, не прибегая к метафизическим гарантиям. Он 

не требует абсолютного основания, чтобы действовать. 

Ему достаточно относительной убедительности, 

внутренней согласованности, разумного расчёта или 

простого наблюдения. Он может строить план, не зная 

всей карты. Он может принимать решение, зная, что оно 

не окончательное. Его действия не требуют 

мифологического обоснования. Он не нуждается в 

уверенности, чтобы начать. Именно поэтому 

агностическая установка так близка к научной практике, 

к искусству управления, к жизненной мудрости — везде, 

где приходится делать выбор среди множества 

возможного, без гарантий. 

Его инструментарий — это не набор идей, а навык 

обращения с ними. Это способность видеть, где работает 

логика, а где нужна интуиция. Где помогает традиция, а 

где мешает. Где решение зреет само, а где его нужно 

вынудить. Он не носит с собой готовых ответов — он 

умеет их создавать из того, что доступно в данный 



Обаяние агностицизма  

  

   45 

момент. Именно в этом и заключается сила агностика: не 

в том, что он знает, а в том, как он думает; не в том, что 

он выбрал, а в том, что он умеет выбирать вновь. 

Агностическая установка не требует отказа от 

религиозной практики, так же как и не требует её 

принятия. Она не отсекает ту часть человеческого опыта, 

в которой содержится обращение к сакральному, к 

ритуалу, к внутреннему покою, возникающему в 

молитве или в медитации. Но в этом отношении агностик 

остаётся верен своей сути: он может использовать 

религиозные формы как инструмент, как способ 

настроиться, углубиться, выйти за пределы 

повседневного, не превращая их в обязательную истину. 

Он может участвовать в службе, не требуя от себя веры 

в каждое слово литургии; он может соблюдать пост, не 

принимая всех догматических оснований, на которых он 

основан. Здесь ритуал становится формой работы с 

собой, а не выражением подчинения доктрине. 

В этом отношении агностик напоминает 

путешественника, который уважает обычаи стран, в 

которых находится, не теряя при этом чувства своей 

внутренней автономии. Он может склонить голову — не 

как знак капитуляции, а как жест сосредоточенности. Он 

может читать Псалмы, слушать суфийскую музыку, 

повторять мантру, не превращая ни один из этих жестов 

в окончательное утверждение. Религиозный опыт 

воспринимается не как система убеждений, а как 

пространство, в котором возможен контакт с чем-то, что 

выходит за пределы рационального, но не требует от 

разума отречения. Это форма глубины, но не форма 

зависимости. 

Та же подвижность проявляется в отношении к научным 



Борис Кригер 

 

46 

гипотезам. Агностик не идеализирует науку, но и не 

отвергает её. Он понимает: гипотеза — это не истина, а 

метод. Она полезна, пока объясняет, пока даёт 

возможность предсказания, пока открывает путь. Когда 

перестаёт — её заменяют. Здесь нет трагедии, потому 

что изначально не было клятвы. Научное знание — 

живой организм, и его красота не в окончательности, а в 

способности меняться. Агностическое сознание 

воспринимает это движение как норму: теория служит 

практике, модель помогает действию, формула — 

приближению к результату. Но ни одна из них не 

становится храмом. 

Всё это возможно потому, что агностик умеет 

обращаться с языком так же, как с гипотезами и 

ритуалами. Для него слово — это не оковы, а сосуд. Оно 

удерживает смысл, но не заключает его. Язык — не 

система утверждений, а пространство для игры, для 

приближения, для недоговорённости. Агностик избегает 

окончательных формулировок не из страха, а потому что 

знает: любое слово несёт за собой тень того, что осталось 

невыраженным. Он может говорить «Бог», не определяя, 

что именно под этим понимает; может говорить 

«истина», зная, что она всегда ускользает от завершения. 

В его речи нет навязанной точности, но есть точность 

интонации, честность в колебании, осмысленность в 

паузе. 

Язык становится инструментом удержания смысла в его 

текучести. Он соединяет, но не связывает. Он 

очерчивает, не заключая. Агностик не требует от слов 

невозможного — не просит, чтобы они стали заменой 

видения, не ждёт от них абсолютной ясности. Он 

позволяет им быть тем, чем они и являются в подлинном 



Обаяние агностицизма  

  

   47 

смысле: дорожками в сторону мысли, а не её 

окончательным выражением. Религия, наука и язык — 

три разных формы работы со смыслом, каждая из 

которых для него полезна постольку, поскольку она 

остаётся открытой. И в этом — одна из главных 

особенностей его мировосприятия: всё может быть 

путём, если не превращать его в границу. 

В эпоху, когда культуры всё чаще сталкиваются, а не 

переплетаются, когда различие вызывает тревогу, а не 

любопытство, агностическая позиция может стать 

редким пространством, где возможно настоящее 

слушание. Не то, что притворяется вежливостью, не 

дипломатическая сдержанность, а подлинная открытость 

— готовность признать, что чужое может не быть 

ошибочным, даже если оно непривычно. Агностик не 

стремится к объединяющему синтезу, не требует 

согласия, но и не закрывает дверь перед тем, что не 

совпадает с его собственным опытом. Он допускает, что 

у разных культур — разные способы подхода к одному и 

тому же: к смерти, к телу, к любви, к истине. И в этом 

допущении скрывается уважение — не в форме 

одобрения, а в форме признания полноты мира. 

Такой диалог возможен лишь тогда, когда нет давления 

немедленно принять или отвергнуть. Агностическая 

установка не требует выбора между Востоком и Западом, 

между традицией и модерном, между религиозным и 

рациональным. Она допускает, что разные миры могут 

сосуществовать, не растворяя друг друга, не стремясь 

доказать своё превосходство. Это не релятивизм, не 

отказ от различения, но отказ судить прежде, чем 

появится подлинное понимание. Только такая 

сдержанность делает возможным не спор культур, а их 



Борис Кригер 

 

48 

разговор. 

Из этой готовности слушать и не торопиться с выводами 

вырастает особая форма этики. Она не строится на 

запретах или предписаниях, а исходит из принципа: если 

не доказано — пусть остаётся открытым. Это не призыв 

отложить решение навсегда, но напоминание, что 

многие вопросы не требуют немедленного ответа. 

Напротив — они требуют времени. Мир сложен не 

потому, что его кто-то запутал, а потому что он таков по 

своей природе. И этическое поведение здесь начинается 

не с уверенности, а с осторожности. Не с 

категоричности, а с внимательности. 

Такое отношение позволяет избежать как догматической 

нетерпимости, так и ленивого безразличия. Агностик не 

говорит: всё равно. Он говорит: ещё не ясно. И в этом — 

не равнодушие, а форма уважения к неопределённому, к 

тому, что не поддаётся мгновенному суждению. Эта 

этика требует усилия: выносить недоопределённость, 

удерживать вопрос, не прятаться за привычными 

ответами. Она не позволяет жить на готовых шаблонах, 

но и не требует отказа от действия. Она предлагает 

действовать — но не из страха, не из привычки, не из 

необходимости немедленного самооправдания. А из 

зрелого чувства меры, в котором каждый шаг осознаётся 

как временный, но при этом значимый. 

Так складывается особая культура мышления — не 

снисходительная, не отстранённая, но внимательная, 

гибкая, живая. Она не утверждает, что все правы, но 

признаёт, что часто истина не говорит с первого взгляда. 

И если позволить ей говорить — не перебивая, не 

торопясь подвести итог, — может оказаться, что 

культура, мысль, вера и даже наука могут вступить друг 



Обаяние агностицизма  

  

   49 

с другом в разговор, который не завершится 

примирением, но даст каждому возможность быть 

услышанным. 

В области искусства агностическая установка 

проявляется как внутренняя готовность к эксперименту 

— не ради эпатажа и не из стремления нарушить 

правила, но из глубинного понимания, что форма и 

содержание не могут быть окончательно определены. 

Там, где догматическое мышление требует верности 

стилю, жанру, традиции или концепции, агностическое 

сознание позволяет художнику не выбирать раз и 

навсегда. Он не обязан оставаться верным реализму, 

авангарду или постконцептуализму; не обязан 

подчиняться логике рынка, академии или школы. Он 

может заимствовать, играть, соединять несовместимое 

— не потому что всё дозволено, а потому что смысл 

возникает не из канона, а из внутренней необходимости. 

Такое искусство не стремится к окончательному 

манифесту. Оно может быть противоречивым, 

временным, недоговаривающим. Оно не доказывает, оно 

исследует. Художник, свободный от необходимости 

«быть понятым» в привычных терминах, получает 

возможность работать с неопределённостью не как с 

помехой, а как с материалом. Пространство сомнения 

становится пространством выразительности. Он не 

стремится к истине — он стремится к подлинности, даже 

если она не вписывается в привычные формы. Это не 

отказ от ответственности, а её новое прочтение: не перед 

идеологией, не перед рынком, не перед школой, а перед 

собственным видением, перед тем, что требует быть 

сказанным — пусть даже неполно, с паузами, с 

разрывами. 



Борис Кригер 

 

50 

В бизнесе та же установка приобретает иное, но столь же 

важное выражение. Здесь агностическая гибкость не 

означает нерешительности — напротив, она позволяет 

принимать решения быстрее, потому что не требует 

окончательного ответа на всё. Предприниматель, 

действующий в духе агностицизма, не зависит от одной 

модели. Он может работать по классическим сценариям, 

затем резко изменить направление, отказаться от 

стратегемы, которая больше не работает, и попробовать 

новое — не потому что верит в лучшее, а потому что 

знает: всё меняется, и в изменчивом мире побеждает не 

тот, кто верен принципам, а тот, кто умеет слышать 

реальность. 

Гибкость в стратегиях — это умение действовать, не 

ожидая полной информации, не требуя доказательства 

каждой детали, не прикрепляя свою идентичность к 

одному бизнес-подходу. Сегодня agile, завтра 

вертикальная структура, потом — вновь эксперимент. 

Здесь нет культа неопределённости, но есть навык жить 

в ней. Сценарии не закрепощают, а служат. Аналитика 

не диктует, а предлагает. Стратегия — не священное 

писание, а рабочий план, который можно переписать в 

любой момент, если возникнут новые вводные. 

В обоих случаях — в искусстве и в предпринимательстве 

— агностическая установка даёт свободу движения. Не 

как каприз, а как следствие отказа от иллюзии вечной 

модели. Художник творит, не будучи заложником 

системы. Бизнесмен управляет, не обожествляя 

структуру. И тот, и другой действуют в мире, где ничего 

не гарантировано, и потому выбирают не уверенность, а 

внимательность, не формулу, а способность к 

изменению. И именно в этом — суть: не в отказе от 



Обаяние агностицизма  

  

   51 

формы, а в свободе искать новую форму всякий раз, 

когда старая перестаёт дышать. 

Внутри личной жизни агностическая установка 

проявляется как умение существовать без 

окончательных гарантий, не требуя от другого полной 

предсказуемости, не навязывая себе или близким заранее 

определённого сценария. Она позволяет принимать 

изменчивость чувств, незавершённость разговоров, 

неоднозначность поступков не как признак слабости 

отношений, а как естественное состояние жизни, в 

которой никто не может обещать всё навсегда, не 

переставая быть живым. Здесь нет требования к ясности, 

которая должна быть раз и навсегда закреплена словами, 

обещаниями, ритуалами. Взамен — внимательность к 

тому, что есть, к настоящему, которое не нуждается в 

оправдании будущим. 

Такое отношение к близости даёт редкую свободу: не 

фиксировать любовь, а наблюдать её, не требовать 

постоянства, а доверять движению. Это позволяет не 

разрушаться в момент сомнений, не паниковать при 

временном отдалении, не превращать личную связь в 

систему обязательств, в которой исчезает дыхание. 

Агностик не стремится контролировать чувства, а 

старается быть в них честным — и с собой, и с другим. 

Он допускает, что человек рядом может меняться, как и 

он сам, что чувства могут обостряться и стихать, что 

разговоры могут не давать ясности, но при этом 

сохранять тепло. Эта готовность к незавершённому — не 

отказ от близости, а уважение к её хрупкости. 

Но именно здесь кроется и опасность, особенно тонкая. 

Отказ от окончательных ответов, позволяя не 

привязываться к иллюзиям, может незаметно перерасти 



Борис Кригер 

 

52 

в отказ от глубины. Там, где чувства требуют 

углубления, последовательности, решимости назвать 

своё состояние, человек, привыкший жить в 

недоопределённости, может отступить. Постоянное 

внутреннее «возможно» становится щитом, за которым 

прячется страх быть уязвлённым. Привычка к 

открытости превращается в бегство от обязательства. И 

в какой-то момент возникает пустота: близость есть, но 

в ней нет прочности; разговор есть, но в нём нет границ; 

выборы совершаются, но всегда с оговоркой, что их 

можно пересмотреть. Свобода, лишённая воли к 

действию, утрачивает вес. 

Глубина — это не отказ от сомнения, а способность 

оставаться в нём, не убегая. Это решение говорить 

прямо, даже если слова несовершенны; любить, даже не 

имея гарантий; быть с другим, даже зная, что это не 

избавляет от одиночества. Агностическая позиция может 

дать мягкость, терпимость, проницательность, но она же 

требует зрелости, чтобы не утратить решимости. 

Свободное сердце легко становится лёгким сердцем, 

если в нём не пульсирует желание быть в чём-то до 

конца. 

И потому в личной жизни агностицизм — это искусство 

равновесия. Он предлагает отказаться от иллюзии 

абсолютной стабильности, но не от глубины 

привязанности. Он учит не делать из сомнения причину 

для безучастности. Он даёт право быть честным, но и 

обязанность не прятаться за этой честностью от 

действия. В нём есть редкая красота — быть рядом не 

потому, что так предписано, а потому что каждый новый 

день даёт повод остаться. Но и редкая сложность — 

сохранить решимость в мире, где всё можно 



Обаяние агностицизма  

  

   53 

пересмотреть. 

Агностицизм вовсе не означает пассивность, хотя со 

стороны он может казаться именно таковым. Его «не 

знаю» — не точка, а запятая, не завершение разговора, а 

приглашение продолжить его без иллюзии 

окончательных формул. Это начало движения, в котором 

мысль остаётся гибкой, открытой, внимательной к 

деталям и оттенкам, не позволяя поспешному ответу 

закрыть сам вопрос. 

Пассивность предполагает отказ, равнодушие, уход в 

сторону. Агностическая позиция, напротив, требует 

напряжённого присутствия: удерживать в уме 

множественность, не спеша её упростить; признавать 

сложность мира, не превращая её в хаос; действовать, 

зная, что действие никогда не будет абсолютно 

обоснованным. Это труднее, чем вера или отрицание, 

потому что требует постоянного усилия — оставаться 

открытым там, где другие предпочитают закрепиться. 

Агностицизм не разрушает разговор, он его продлевает. 

Он не гасит вопрос, он поддерживает его горение. Он не 

оставляет человека без смысла, но отказывается от 

единственного смысла, позволяя искать новые. И в этом 

— его живительная сила: в умении не прятаться в 

готовых схемах, а оставаться в диалоге с миром, с 

другими, с самим собой. 

 



Борис Кригер 

 

54 

ГЛАВА ЧЕТВЁРТАЯ. ОПАСНОСТИ И НЕДОСТАТКИ 

АГНОСТИЦИЗМА  

 

Агностицизм, несмотря на свою интеллектуальную 

честность и внутреннюю гибкость, несёт в себе не только 

силу открытости, но и тень, которая легко прячется в её 

глубинах. Стремление удерживать множественность 

взглядов, воздерживаться от окончательных выводов, не 

торопиться с оценками может, при определённой 

нагрузке, перерасти в паралич воли — то состояние, 

когда ни одно решение не представляется достаточно 

оправданным, ни один шаг — достаточно 

обоснованным. В этом состоянии выбор теряет 

очертания, превращаясь в бесконечное колебание, а сама 

мысль, некогда подвижная и живая, начинает кружить на 

месте, не находя опоры. 

Проблема здесь не в отказе от ответа, а в неспособности 

приблизиться к нему. Там, где необходимо действовать 

— будь то в личной, профессиональной или 

общественной сфере, — агностическая привычка 

отстраняться от окончательных суждений может 

оказаться тормозом. Жизнь требует решений, и нередко 

— быстрых, твёрдых, даже если они не идеальны. Но 

сознание, привыкшее к множественности возможностей, 

может отказываться от действия, опасаясь его 

окончательности. Словно каждое принятое решение — 

это предательство других возможных путей, и поэтому 

лучше не идти ни по одному. Такая позиция, возникшая 

из глубокой осторожности, незаметно становится 

формой отказа от ответственности. 

С этим связан и другой внутренний риск — утрата 

страсти. Когда каждое убеждение представляется лишь 



Обаяние агностицизма  

  

   55 

одной из возможных точек зрения, когда любое чувство 

рассматривается как временное, любое высказывание — 

как приблизительное, исчезает энергия, питающая 

выбор. Убеждённость требует вовлечённости, а 

агностическая установка может отучить от неё. Страсть 

зреет там, где есть уверенность, пусть даже мгновенная. 

Там, где нет внутренней готовности поставить на кон 

что-то важное, возникает пустота. И в этой пустоте 

чувства блекнут, теряя остроту; слова становятся 

вялыми, потому что за ними больше не стоит решимость; 

поступки становятся редкими, потому что каждый 

требует обоснования, которого никогда не будет 

достаточно. 

Постепенно это может привести к ещё более опасному 

состоянию — равнодушию. Сначала это — 

осторожность. Потом — отстранённость. А затем — 

исчезновение интереса. Человек, научившийся не верить 

окончательно, может научиться не интересоваться вовсе. 

Мир, в котором всё неопределённо, перестаёт 

возбуждать воображение, перестаёт требовать отклика. 

Чувства, лишённые веры в свою подлинность, теряют 

силу. Мышление, разучившееся говорить «да» или 

«нет», начинает говорить только «возможно» — и в этом 

бесконечном «возможно» растворяется личность. 

Больше нет любви, только возможность любви; нет боли, 

только наблюдение за её возникновением; нет смысла, 

только структура. 

Именно здесь агностицизм, начавшийся как форма 

честности, может превратиться в форму внутреннего 

бегства. Он больше не освобождает, а обездвиживает. Он 

больше не защищает от иллюзий, а лишает способности 

к действию. Он больше не даёт свободы, а создаёт 



Борис Кригер 

 

56 

пространство, в котором исчезает сама потребность быть 

— ярко, полно, вовлечённо. Равнодушие, выросшее из 

утомления бесконечным анализом, становится не 

философской позицией, а тенью, которая вытесняет 

живую реальность. 

И потому агностическая установка требует не только 

ума, но и мужества. Не только умения сомневаться, но и 

способности действовать — несмотря на сомнение. Не 

только честности в признании неопределённости, но и 

решимости выбирать, не имея всей картины. Без этого 

равновесия даже самая тонкая позиция может стать 

ловушкой, а свобода — пустотой. 

Внутренняя гибкость, на которой строится 

агностическая установка, при всей своей утончённости, 

может обернуться одной из самых уязвимых черт — 

склонностью к манипулируемости. Там, где отсутствуют 

твёрдые основания, где убеждённость рассматривается 

как угроза, а решение — как преждевременность, 

появляется опасность чужого влияния, проникающего в 

пустоты. Человек, не опирающийся ни на что 

окончательно, может казаться свободным, но именно в 

этой «свободе» нередко скрывается уязвимость: если всё 

допустимо и ничто не утверждено окончательно, то и 

чужая воля может стать ориентиром, не встречая 

сопротивления. И тогда под видом открытости 

проявляется подчинённость — не внешне, а в самой 

структуре мышления, лишённого границ. 

Эта структура, внешне похожая на мудрость, способна 

производить впечатление глубины. Агностик говорит 

мало, осторожно, с оговорками, с утончённой 

чувствительностью к нюансам — и это легко принять за 

зрелость. Но за этим может скрываться не ясность, а 



Обаяние агностицизма  

  

   57 

пустота. Иллюзия мудрости строится на отказе от 

позиции, и потому кажется просветлённой, 

освобождённой от борьбы. На деле же это может быть 

отказ не от борьбы, а от участия. Когда нет внутренних 

координат, даже самые тонкие рассуждения 

превращаются в форму дистанции. Они создают 

видимость проникновения, но не несут за собой воли к 

поступку. Отказ от определённости — это не всегда 

тонкость. Иногда это — страх быть уязвлённым, 

разоблачённым, обязанным что-то решать. 

Из этой же черты проистекает неспособность вести за 

собой. Лидерство требует не только интуиции и 

открытости, но и направления. Невозможно 

вдохновлять, не обозначая целей, невозможно собирать 

людей вокруг пустоты. Человек, постоянно 

подчёркивающий сомнения, не вызывает доверия в 

критический момент. Он может быть прекрасным 

собеседником, чутким аналитиком, мудрым 

наблюдателем, но в момент действия на него трудно 

опереться. И чем больше вес его сомнений, тем меньше 

в нём слышится зов. Люди, ищущие не только 

понимания, но и направления, инстинктивно отступают 

от того, кто не может сказать: «идём туда», даже если 

путь окажется трудным или неточным. 

Избегание окончательных решений может перейти в 

другое, куда более тонкое и опасное состояние — утрату 

ответственности. Агностик, не принимающий 

окончательной истины, может незаметно перестать 

чувствовать и ответственность за сделанный выбор. Всё, 

что совершается, кажется временным, условным, 

лишённым глубоких последствий. Такое отношение 

способно привести к внутреннему равнодушию к 



Борис Кригер 

 

58 

результатам: если ничто не окончательно, значит, и 

ошибки не имеют веса. Если всё — лишь 

промежуточный шаг, значит, не за что отвечать по-

настоящему. И тогда даже серьёзные поступки начинают 

терять глубину. Ответственность растворяется вместе с 

убеждённостью. 

Агностицизм, если он не уравновешен внутренней 

честностью и мужеством, может превратиться в форму 

ухода — от решения, от ответственности, от реальности. 

Он может стать языком блестящих отговорок, системой 

изящного уклонения, жизненной позицией, в которой 

нет жизни. Он требует не только сомнения, но и опоры 

— пусть временной, пусть несовершенной, но такой, за 

которую можно держаться и на которую можно 

опереться другим. Без этого он перестаёт быть позицией 

и превращается в пустое пространство между выборами 

— пространство, где всё возможно, но ничто не 

происходит. 

Когда агностицизм перестаёт быть способом углубления 

понимания и превращается в образ жизни, его 

благородная сдержанность может выродиться в 

бесконечную отложенность. Всё остаётся в состоянии 

обсуждения: каждое утверждение вызывает новое 

уточнение, каждая точка зрения — необходимость 

оговорки, каждое предложение действия — 

напоминание о риске ошибки. В такой атмосфере мысль 

становится самоцелью, разговор — ритуалом, а 

обсуждение — основным занятием. Мир перестаёт быть 

пространством для поступков и превращается в арену 

для бесконечного анализа. Каждое движение 

оборачивается вопросом, каждое решение — 

потенциальной неточностью. И в этом стремлении 



Обаяние агностицизма  

  

   59 

избежать ошибки исчезает сама возможность действия. 

Со временем такая установка может привести к 

социальной изоляции — не всегда физической, но почти 

всегда смысловой. Человек, который не принимает ни 

одной позиции целиком, который в каждом споре 

указывает на неполноту обоих мнений, который 

отказывается от деклараций, потому что не верит в 

абсолют, — оказывается вне общих нарративов. Он не 

может присоединиться к группе, не соглашаясь с её 

предпосылками, не может быть лидером, не разделяя 

уверенности, не может быть последователем, потому что 

не следует. Его высказывания становятся всё более 

сложными, его позиции — всё более нюансированными, 

и он незаметно отдаляется — не от людей, а от их ритма 

жизни. Там, где другие выбирают, он размышляет. Где 

другие спорят — он наблюдает. Где другие ошибаются 

— он анализирует. 

На этой почве может возникнуть ещё одна опасность — 

постепенное обесценивание самой идеи истины. Не 

потому, что агностик отрицает её, а потому что слишком 

долго отказывается её назвать. Всё становится 

вероятным, всё — возможным, всё — условным. Между 

правдой и ложью исчезает резкая граница, между ясным 

и туманным — расплывчатый переход. Если никакое 

утверждение не окончательно, если всё можно 

пересмотреть, если каждый довод достоин 

рассмотрения, то не остаётся основы, на которой можно 

стоять. И даже когда истина приближается, возникает 

искушение отступить: а вдруг это лишь одна из версий? 

Такое сомнение, достигшее предела, перестаёт быть 

честностью и превращается в утрату ориентации. И 

тогда уже не истина рассматривается критически, а сама 



Борис Кригер 

 

60 

идея истины начинает казаться подозрительной. 

На этом фоне возникает ещё одно следствие — 

незаметное превращение в вечного наблюдателя. Это не 

выбор, а форма ухода. Постепенно человек отвыкает 

участвовать. Он смотрит — на спор, на страдание, на 

восторг, на провал — как на явления, достойные анализа, 

но не вмешательства. Он становится свидетелем, но не 

участником. Он понимает, но не решается. Его речь 

становится точной, но бескровной. Его суждения — 

тонкими, но безвольными. И в этой позиции нет вины, 

но есть утрата: утрата пульса жизни, в котором 

необходимо действовать, ошибаться, выбирать, строить, 

терять, верить, пробовать вновь. 

Агностицизм, не опирающийся на волю к действию, 

способен превратиться в эстетическое наблюдение за 

миром, в котором он сам перестаёт быть живым 

участником. Он становится архивариусом жизни, но не 

её со-творцом. И если не вернуть в эту установку 

мужество, решимость, ответственность, она неизбежно 

утратит не только энергию, но и подлинность. Сомнение 

перестаёт быть способом сохранения свободы и 

становится барьером между человеком и его 

собственной возможностью жить. 

 

 

 

 

 



Обаяние агностицизма  

  

   61 

ГЛАВА ПЯТАЯ. АГНОСТИЦИЗМ И ДРУГИЕ ФИЛОСОФИИ  

 

Агностицизм возник как попытка удержать мысль от 

поспешных заключений и оградить её от соблазна 

безусловной веры в окончательные истины. Его позиция 

оказалась противопоставлена догматизму, который 

настаивает на неизменности установленных положений 

и требует безоговорочного признания того, что 

считается истиной. В то время как догматическая 

традиция опирается на уверенность, будто 

основополагающие начала могут быть схвачены 

разумом или закреплены авторитетом, агностическая 

мысль предпочитает осторожность, ограничивая круг 

возможных утверждений тем, что подтверждается 

опытом или логикой. Благодаря этому сопоставлению 

становится заметна различная природа двух подходов: 

один стремится утверждать, другой — удерживать 

суждение, избегая категоричности. 

Со скептицизмом связь оказывается более тонкой, но не 

менее важной. Скептик сомневается во всяком знании и 

склонен подвергать сомнению даже само существование 

критерия истины. Агностик же не отрицает возможность 

познания как таковую, а лишь утверждает, что 

определённые сферы — особенно те, что касаются 

высших начал или тайны бытия, — остаются за 

пределами человеческих сил. Поэтому между ними 

пролегает граница: скептицизм отрицает уверенность во 

всяком знании, тогда как агностицизм ограничивает 

сомнение конкретными областями, сохраняя доверие к 

рациональной проверке фактов. Эта разница придаёт 

агностической философии оттенок умеренности, 

позволяя ей сохранять равновесие между стремлением к 



Борис Кригер 

 

62 

знанию и признанием границ человеческого ума. 

Особое место занимает перекличка агностицизма с 

постмодернистской мыслью. Постмодернизм разрушает 

уверенность в великих системах и подрывает основы 

универсальных истин, предлагая взамен 

множественность интерпретаций и игру смыслов. В этом 

он близок к агностицизму, который также отвергает 

окончательные ответы, предпочитая оставлять вопрос 

открытым. Однако различие здесь состоит в том, что 

агностическая позиция основана на трезвом признании 

границ познания, тогда как постмодернистская критика 

обращается к языку, текстам и культурным практикам, 

раскрывая условность и историчность всякой истины. 

Их связь можно усмотреть в общей установке на 

скромность и осторожность перед лицом абсолютных 

утверждений, хотя исходные мотивы и способы 

выражения у них различны. 

Экзистенциализм, столь остро переживавший драму 

человеческого существования, пересекался с 

агностицизмом в признании абсурда как основы опыта. 

Оба направления сходились в том, что человек 

сталкивается с непостижимым и лишённым 

окончательных объяснений миром. Для 

экзистенциалиста абсурд — это столкновение жажды 

смысла с молчанием вселенной, тогда как для агностика 

это скорее трезвое признание невозможности 

проникнуть в тайну предельного. В обоих случаях 

итогом становится отстранённость от окончательных 

ответов и сосредоточенность на том, что поддаётся 

личному выбору или рассудочной проверке. 

Сходный мотив можно усмотреть и в буддийском 

учении о шуньяте, где отрицание фиксированных истин 



Обаяние агностицизма  

  

   63 

превращается в путь к освобождению. Пустота не 

означает ничто, но указывает на текучесть и 

взаимозависимость всех явлений, которые теряют 

жёсткость при внимательном рассмотрении. Подобная 

установка перекликается с агностическим отказом 

закреплять истину в неподвижной форме: и там, и здесь 

ценится способность удерживаться от поспешного 

утверждения и видеть реальность как процесс, а не как 

неподвижную конструкцию. 

Стоицизм, хоть и опирается на иную традицию, также 

оказывается рядом, когда речь заходит о внутренней 

свободе. Стоики учили принимать мир с его 

неизбежными законами, сохраняя дистанцию между 

собой и обстоятельствами. Агностик в интеллектуальной 

сфере поступает сходным образом: он не навязывает 

себе иллюзию окончательного знания, предпочитая 

сохранять спокойствие и сдержанность перед лицом 

загадки. В обоих случаях дистанция становится не 

отрицанием, а источником внутренней силы и свободы. 

Особое место занимает наука, которую можно 

рассматривать как институционализированную форму 

агностицизма. Её методы строятся на признании 

ограниченности знания и на готовности подвергать 

каждое утверждение проверке. Она не утверждает 

истину раз и навсегда, но принимает её лишь до тех пор, 

пока она выдерживает испытание опытом и 

экспериментом. Эта дисциплинированная осторожность 

роднит научное исследование с философским 

сомнением, превращая его в практику, где границы 

человеческого познания признаются не поражением, а 

естественным условием развития. 

Хотя наука возвещает приверженность сомнению и 



Борис Кригер 

 

64 

открытости, в её практике нередко проступают черты 

догматизма. Сложившиеся теории, проверенные и 

подтверждённые многими поколениями исследователей, 

начинают восприниматься как самоочевидные основы, 

нарушение которых кажется почти кощунством. 

Учебники закрепляют этот порядок, превращая живое 

движение мысли в систему аксиом, а научные 

сообщества склонны охранять существующие 

парадигмы, неохотно принимая радикальные новшества. 

Так осторожность, задуманная как форма 

интеллектуальной честности, постепенно перерастает в 

охрану канонов. 

При этом сама структура научного знания словно 

движется между двумя полюсами. С одной стороны, 

сохраняется декларация открытости — каждое 

положение, теоретически, подлежит опровержению или 

уточнению. С другой — сохраняется стремление к 

устойчивости, ведь без некоторой твёрдой основы 

невозможна ни коммуникация, ни накопление 

результатов. Именно в этой двойственности и 

проявляется напряжение между агностической 

установкой и догматическим уклоном. Наука словно 

вынуждена держаться за то, что временно признано 

истиной, и одновременно сохранять возможность 

отказаться от неё, когда появятся новые данные. 

История науки хранит немало примеров, когда свежая 

идея долго оставалась на периферии, встречая 

сопротивление лишь потому, что противоречила 

привычным схемам. В этом противостоянии проявляется 

не слабость, а человеческая природа самой науки: 

желание иметь опору в сочетании с признанием её 

относительности. И именно благодаря этому 



Обаяние агностицизма  

  

   65 

парадоксальному соединению твёрдости и сомнения она 

остаётся живой, способной двигаться вперёд, не 

разрушая собственных оснований. 

В сравнении с религиозным вероисповеданием 

агностицизм предстает как противоположная позиция. 

Там, где вера требует доверия к откровению и опоры на 

сакральный авторитет, агностическая мысль 

удерживается от окончательных признаний, оставляя 

тайну в её непроницаемости. Религия стремится дать 

человеку уверенность в высшем порядке, обещая смысл 

и надежду, тогда как агностицизм предлагает лишь 

честное признание границ, не скрывая 

неопределённости. При этом оба подхода сходятся в 

одном: и тот и другой исходят из чувства, что человек 

встречается с тем, что превосходит его собственные 

силы. Но если вера ищет в этом встречном опыте 

источник утешения и обетование, то агностическая 

установка довольствуется признанием недостижимости 

и смирением перед неизведанным. 

В отношении к метафизике агностицизм занимает 

сдержанную, порой даже холодную позицию. Он не 

отвергает полностью рассуждений о первоосновах и 

предельных причинах, но напоминает, что человеческий 

разум не располагает средствами для окончательной 

проверки подобных построений. Метафизика в этом 

свете выглядит не как знание, а как попытка выйти за 

рамки опыта, и потому её выводы не могут претендовать 

на ту же степень достоверности, что результаты 

наблюдения или анализа. Агностик, оставаясь 

внимательным к глубинным вопросам бытия, скорее 

склонен признать их вечное присутствие, чем возводить 

систему, претендующую на завершённость. 



Борис Кригер 

 

66 

В отношении к моральным ценностям агностицизм не 

обесценивает их, но освобождает от притязания на 

абсолютный источник. Добро и справедливость 

остаются реальными ориентирами, хотя их обоснование 

не связывается с догматическим утверждением о 

божественной воле или вечной идее. Моральные 

принципы предстают как результат человеческого 

опыта, исторического развития и взаимных 

обязательств, а не как предписания, ниспосланные извне. 

Эта позиция придаёт им подвижность и способность 

меняться вместе с обществом, но вместе с тем не лишает 

силы: ведь ценность сострадания, достоинства и 

честности сохраняется даже тогда, когда она обоснована 

не откровением, а практикой совместной жизни. 

Агностицизм по самой своей природе склонен к синтезу, 

ведь он не отвергает другие взгляды, а лишь 

предостерегает от окончательных выводов. В этом его 

сила: он может сочетаться с наукой, с этическими 

учениями, с философскими традициями, которые ищут 

не окончательной истины, а путей к прояснению 

человеческого положения. Соединяясь с 

экзистенциализмом, он усиливает осознание пределов и 

неопределённости; соприкасаясь со стоицизмом, 

помогает бережнее хранить внутреннюю свободу; 

вступая в диалог с буддийской пустотой, подчеркивает 

текучесть бытия и условность всех понятий. Такой 

синтез не разрушает его сущности, напротив — выявляет 

способность оставаться открытым, не подчиняясь 

догматической жёсткости. 

Однако совместимость с активизмом и политикой 

обнажает границы агностической позиции. 

Политическая борьба требует ясных лозунгов и 



Обаяние агностицизма  

  

   67 

уверенности в правоте, тогда как агностическая 

установка склоняет к осторожности и сомнению. 

Активисту необходимо действовать, утверждать, 

требовать изменений, и в этой решимости мало места для 

постоянного колебания. Агностицизм может 

поддерживать эти устремления лишь косвенно, 

напоминая о сложности мира, предостерегая от 

фанатизма и от соблазна абсолютизировать свои цели. 

Но сам по себе он скорее стремится к интеллектуальной 

сдержанности, чем к утверждению программы. 

Поэтому в политическом поле агностицизм оказывается 

полезен как внутренняя мера, удерживающая от 

крайностей, а не как идеология действия. Он способен 

смягчать риторику, прививать осторожность, помогать 

сохранять гибкость и способность видеть многообразие 

точек зрения. Но в тех местах, где требуется громкий 

призыв и безусловная вера в правоту дела, он отступает, 

оставляя пространство для иных форм мировоззрения, 

которые могут соединять решимость с чувством 

ответственности. 

 



Борис Кригер 

 

68 

ГЛАВА ШЕСТАЯ. ПРАКТИКА ЖИЗНИ В АГНОСТИЧЕСКОЙ 

ПОЗИЦИИ   

Жизнь в агностической позиции требует особого 

искусства принимать решения, не обладая полной 

уверенностью в их правильности. Мир открывается 

множеством дорог, ни одна из которых не обещает 

окончательной верности, и именно в этой 

неопределённости формируется способность выбирать, 

не прячась за иллюзию абсолютной опоры. Решение 

рождается из сопоставления вероятностей, из 

внимательного отношения к обстоятельствам и трезвого 

учёта последствий. Человек учится не искать гарантии 

там, где их быть не может, а доверять процессу выбора, 

зная, что сама возможность действовать важнее мнимой 

непогрешимости. 

Это умение особенно проявляется в способности 

действовать без обещания окончательного успеха. 

Агностическая установка освобождает от тягостного 

ожидания безошибочности и позволяет вступать в 

жизнь, осознавая риск. Всякий шаг становится 

экспериментом, в котором проверяется не только сила 

обстоятельств, но и собственная стойкость. Здесь нет 

уверенности, но есть подлинная энергия движения, 

возникающая из согласия идти вперёд даже тогда, когда 

горизонт скрыт в тумане. 

Особое значение приобретает практика временных 

убеждений. Отказываясь от догматического 

утверждения, человек выбирает опору, которая служит 

ему здесь и сейчас, сохраняя при этом готовность 

пересмотреть её, если изменятся условия или откроются 

новые знания. Такие убеждения подобны мостам, 

построенным для перехода, но не для вечного 



Обаяние агностицизма  

  

   69 

пребывания. Они придают жизни направление, не 

превращаясь в оковы, и позволяют действовать 

решительно, не впадая в жесткость. 

Наконец, в агностической позиции важно различать 

личный опыт и истину. Собственные переживания и 

взгляды имеют значение, но они не тождественны 

всеобщему порядку вещей. Человек может признать 

подлинность своего чувства, не возводя его в закон для 

всех. Это разделение оберегает от самодовольного 

убеждения в единственности собственного пути и 

одновременно открывает пространство для диалога с 

иными опытами. В этой двойственности — уважение к 

своей внутренней правде и смирение перед 

невозможностью окончательно выразить истину. 

  

Навык «коллапса состояния» становится важным для 

тех, кто живёт в агностической позиции. Он заключается 

в способности в нужный момент прекратить 

бесконечное колебание и принять конкретное решение, 

даже если оно лишено абсолютного основания. Это 

похоже на искусство схватывать мгновение, когда 

дальнейшие размышления перестают приносить ясность 

и начинают превращаться в круговорот сомнений. В 

такие минуты выбирается не истина, а направление, 

позволяющее двигаться дальше. Этот навык не 

разрушает внутренней осторожности, напротив, он 

поддерживает её, превращая сомнение в источник 

зрелости, а не в повод для бездействия. 

Наряду с этим сохраняется потребность в честности с 

самим собой. Агностическая установка учит признавать 

собственные границы и не скрывать от себя ни слабости, 

ни колебаний. Внутренняя честность проявляется не в 



Борис Кригер 

 

70 

уверенности, а в готовности видеть собственное 

неведение, не прикрывая его громкими словами. 

Человек, живущий так, не стремится казаться 

всезнающим, а предпочитает оставаться в согласии с 

тем, что действительно переживает и понимает. Эта 

искренность укрепляет внутреннюю свободу, 

освобождая от давления чужих ожиданий. 

Диалог с людьми иных позиций становится 

естественным продолжением подобного отношения к 

миру. Агностик не ищет победы над собеседником и не 

стремится разрушить его убеждения, он скорее внимает 

и сопоставляет. Такой разговор лишён агрессивного 

напора, он строится на взаимном уважении и на 

признании того, что каждый человек имеет право на 

собственный взгляд. Умение слушать и удерживать своё 

суждение, не подчиняясь желанию немедленно 

возразить, превращает диалог в пространство 

обогащения, где различие не ведёт к вражде, а 

становится источником понимания. 

Из этого вырастает и более широкий плод — воспитание 

терпимости в обществе. Когда отдельные люди 

начинают принимать сложность мира и относиться к 

чужим убеждениям без вражды, складывается культура, 

где множественность мнений не разрушает целостности. 

Терпимость перестаёт быть внешней вежливостью и 

становится внутренним состоянием, позволяющим 

соседствовать разным истинам. В такой атмосфере 

исчезает потребность в насилии ради утверждения своей 

правоты, а уважение к чужому пути превращается в 

основу для совместного существования. 

Гибкость мышления для человека, стоящего на 

агностической позиции, становится не просто полезным 



Обаяние агностицизма  

  

   71 

качеством, а необходимым условием. Она проявляется в 

способности рассматривать разные точки зрения, 

удерживать противоречия и не спешить с 

окончательным суждением. Такой ум напоминает 

пружину: он может растягиваться, принимая новые 

формы, и возвращаться к равновесию, не ломаясь под 

давлением. Тренировка этой гибкости происходит через 

постоянную готовность переосмысливать привычное, 

через умение подвергать сомнению даже то, что долго 

казалось незыблемым. Она учит видеть сложность 

явлений, различать оттенки там, где прежде всё 

представлялось в чёрно-белых красках, и тем самым 

открывает дорогу к более тонкому восприятию жизни. 

Неотделимой частью этой практики становится умение 

управлять страхом перед неизвестным. 

Неопределённость пугает, ибо лишает почвы под 

ногами, заставляет ощущать хрупкость и конечность 

человеческих сил. Но именно здесь агностическая 

установка обретает свою силу: она предлагает принять 

неизвестное не как угрозу, а как естественное состояние 

мира. Осваивая это отношение, человек учится смотреть 

на неизвестность как на пространство возможностей, а 

не как на пропасть. Страх не исчезает совсем, но 

превращается в тихий спутник, напоминающий о 

серьёзности пути, не мешая при этом двигаться вперёд. 

Так рождается способность шагать в темноту с 

открытыми глазами, сохраняя мужество и не теряя 

внутреннего равновесия. 

Опасность застрять в бесконечной нерешительности 

всегда сопровождает тех, кто старается быть 

осторожным в выводах и избегает поспешных 

утверждений. Сомнение, само по себе являясь 



Борис Кригер 

 

72 

источником мудрости, может незаметно превратиться в 

ловушку, лишающую решимости и замыкающую в круге 

размышлений. Чтобы этого избежать, необходимо 

выработать внутренний ритм: сначала позволить себе 

свободно исследовать, задавать вопросы, рассматривать 

разные стороны, а затем, почувствовав, что 

размышления начинают повторяться, остановиться и 

принять решение, пусть и без окончательной гарантии. 

Такой шаг становится актом зрелости, когда человек 

соглашается на неполное знание, но не жертвует 

движением вперёд. 

Умение вовремя закрывать вопрос связано с искусством 

различать момент, когда дальнейшие рассуждения 

перестают приносить новые смыслы. Это сродни 

завершению книги или картины: всегда можно 

продолжать исправлять детали, но в какой-то миг 

произведение обретает цельность и требует оставить его 

в покое. Точно так же в жизни наступает момент, когда 

стоит перестать возвращаться к прежним колебаниям и 

перевести энергию в действие. Закрытие вопроса не 

означает отказа от сомнения навсегда, оно лишь 

переносит внимание из области бесконечных 

рассуждений в сферу поступков. И в этом проявляется 

подлинная практическая мудрость: оставить за собой 

право сомневаться в будущем, но в настоящем двигаться 

вперёд с тем, что уже выбрано. 

 



Обаяние агностицизма  

  

   73 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ. ЦЕНА И ДАР АГНОСТИЦИЗМА  

Агностицизм можно рассматривать как освобождение от 

иллюзии абсолютного. Он снимает с человека тяжесть 

необходимости обладать окончательным знанием, 

позволяя жить в согласии с неполнотой и открытостью 

бытия. Эта позиция избавляет от догматической гордыни 

и от страха потерять незыблемую опору, ведь сама жизнь 

предстает как путь, где истина не дана раз и навсегда, а 

открывается частично и постепенно. В этом 

освобождении скрыт дар: способность встречать мир с 

ясными глазами, не навязывая ему искусственных схем, 

а принимая его многогранность. 

В эпоху, где сталкиваются и спорят многочисленные 

истины, подобная установка становится особенно 

притягательной. Агностическая осторожность дарит 

внутреннее спокойствие, позволяя не теряться в буре 

противоречий. Она помогает видеть относительность 

утверждений и уважать чужой взгляд, не превращая 

различие в повод для вражды. В мире, переполненном 

криками и утверждениями о безусловной правоте, 

агностик напоминает о ценности тишины и о 

возможности сосуществования разных голосов. Именно 

эта мягкая сила делает его мировоззрение 

привлекательным в условиях постоянного столкновения 

идей. 

Но в то же время в агностицизме кроется и его слабость. 

Там, где жизнь требует решительного шага и 

конкретного действия, он может показаться 

недостаточным. Не всякая ситуация терпит отложенное 

решение; иногда необходимо утвердить позицию, даже 

если она далека от идеала. В такие моменты 

агностическая сдержанность оборачивается трудностью, 



Борис Кригер 

 

74 

ведь выбор приходится делать без внутренней 

готовности к окончательному утверждению. Эта 

уязвимость делает агностицизм менее пригодным как 

руководство для борьбы или строительства, однако 

именно благодаря ей он остаётся честным и трезвым 

способом взгляда на мир, где цена сомнения становится 

не слабостью, а неизбежной стороной подлинной 

свободы. 

Обаяние агностицизма рождается из его неуязвимости. 

Отказываясь от притязания на окончательную истину, он 

освобождает человека от того, что может быть 

разрушено временем или спором. Там, где догматик 

боится опровержения, агностик не тревожится: его 

позиция не связана с утверждением, которое можно 

обрушить, она стоит на признании предела и поэтому 

остаётся неколебимой. В этом — его тихое очарование, 

его способность сохранять достоинство даже в самые 

смутные времена. 

Но та же неуязвимость оборачивается и недостатком: 

позиция, которая не созидает, остаётся в стороне от 

живой работы истории. Агностицизм слишком часто 

ограничивается наблюдением и удержанием от 

поспешности, в то время как мир нуждается в 

конкретных решениях, в новых смыслах, в смелом 

действии. Его сдержанность, столь ценная в сфере 

мысли, становится слабостью там, где требуется воля к 

преобразованию. 

И всё же его нельзя сбрасывать со счетов. Агностицизм 

способен быть школой ума и сердца. Он учит мыслить 

осторожно, не пренебрегая чужой правдой, и в то же 

время воспитывает внутреннее благородство, 

освобождая от гордыни и ослепления. Но он никогда не 



Обаяние агностицизма  

  

   75 

станет заменой веры или науки, поскольку не предлагает 

откровения и не строит систем. Его истинное место — в 

качестве инструмента, который помогает сохранять 

ясность и сдержанность, а не в качестве убежища, где 

можно спрятаться от тревог жизни. 

Подлинное мужество в этой позиции проявляется в двух 

измерениях. Прежде всего — в признании 

неопределённости, которая не устранима и 

сопровождает всякое человеческое знание. Но не 

меньшее мужество требуется, чтобы действовать, не 

имея гарантий. Лишь сочетание этих двух качеств делает 

агностическую установку живой: смирение перед 

границей познания и решимость продолжать путь, 

несмотря на неё. 

А что касается вопроса, попадут ли агностики в рай или 

в ад — то это, разумеется, шуточный поворот темы. Ведь 

сама природа агностицизма не позволит дать на него 

уверенный ответ: он останется улыбкой в сторону 

вечной загадки. 

Искусство жить между знанием и незнанием требует 

тонкой равновесности. Человек, идущий этим путём, не 

пренебрегает истинами, подтверждёнными опытом и 

разумом, но и не превращает их в непогрешимые догмы. 

Он умеет опираться на то, что проверено, и вместе с тем 

оставлять пространство для тайны, не спешить 

закрывать дверь в неведомое. Такая жизнь сродни 

хождению по узкому мосту: с одной стороны — соблазн 

окончательной уверенности, с другой — опасность 

полного отрицания. Сохраняя равновесие, человек 

обретает способность быть открытым миру, принимая 

его во всей сложности и противоречивости. 

В этом и заключается истинный призыв агностической 



Борис Кригер 

 

76 

позиции: видеть в ней не конец, а начало пути. Она не 

останавливает движение, а лишь оберегает от 

поспешного завершения, от преждевременного 

объявления победы над загадкой. Агностицизм 

напоминает, что любое знание временно, любая истина 

нуждается в проверке, а сама жизнь больше любых 

теорий. В этой открытости заложено приглашение 

продолжать искать, учиться, действовать, сохраняя 

уважение к тайне. И потому агностическая установка 

становится не финальной точкой, а дверью, ведущей к 

бесконечному странствию ума и сердца. 



Обаяние агностицизма  

  

   77 

 БИБЛИОГРАФИЯ 

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2002). Dialectic of enlightenment: 

Philosophical fragments (E. Jephcott, Trans.). Stanford University 

Press. 

Ayer, A. J. (1946). Language, truth and logic. Dover Publications. 

Barthes, R. (1977). Image, music, text (S. Heath, Trans.). Hill and 

Wang. 

Bauman, Z. (1993). Postmodern ethics. Blackwell. 

Beckett, S. (1997). Proust. Grove Press. 

Bergson, H. (1911). Creative evolution (A. Mitchell, Trans.). 

Macmillan. 

Berlin, I. (1997). The proper study of mankind: An anthology of essays. 

Farrar, Straus and Giroux. 

Carnap, R. (1932). Überwindung der Metaphysik durch logische 

Analyse der Sprache. Erkenntnis, 2(1), 219–241. 

Comte, A. (1853). The positive philosophy of Auguste Comte (H. 

Martineau, Trans.). Chapman. 

Derrida, J. (1978). Writing and difference (A. Bass, Trans.). University 

of Chicago Press. 

Descartes, R. (1996). Meditations on first philosophy (J. Cottingham, 

Trans.). Cambridge University Press. 

Dilthey, W. (1989). Introduction to the human sciences (M. Neville, 

Trans.). Princeton University Press. 

Duméry, H. (1957). Critique et religion: Problèmes de méthode en 

philosophie de la religion. Aubier. 

Feyerabend, P. (1993). Against method. Verso. 

Foucault, M. (1994). The order of things: An archaeology of the human 

sciences. Vintage. 

Frankl, V. E. (2006). Man’s search for meaning. Beacon Press. 

Freud, S. (1961). The future of an illusion (J. Strachey, Trans.). Norton. 

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and method (J. Weinsheimer & D. G. 



Борис Кригер 

 

78 

Marshall, Trans.). Continuum. 

Habermas, J. (1984). The theory of communicative action, Vol. 1 (T. 

McCarthy, Trans.). Beacon Press. 

Hegel, G. W. F. (1977). Phenomenology of spirit (A. V. Miller, Trans.). 

Oxford University Press. 

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, 

Trans.). Harper & Row. 

Hitchens, C. (2007). God is not great: How religion poisons everything. 

Twelve. 

Hume, D. (1975). Enquiries concerning human understanding and 

concerning the principles of morals (L. A. Selby-Bigge & P. H. 

Nidditch, Eds.). Clarendon Press. 

Jaspers, K. (1950). Philosophy, Vol. 1–3 (E. B. Ashton, Trans.). 

University of Chicago Press. 

James, W. (1907). Pragmatism. Longmans, Green, and Co. 

Jung, C. G. (1968). Psychology and religion: West and East. Princeton 

University Press. 

Kant, I. (1998). Critique of pure reason (P. Guyer & A. W. Wood, 

Trans.). Cambridge University Press. 

Kierkegaard, S. (1985). Fear and trembling (A. Hannay, Trans.). 

Penguin. 

Kolakowski, L. (1988). Metaphysical horror. University of Chicago 

Press. 

Kuhn, T. S. (2012). The structure of scientific revolutions. University 

of Chicago Press. 

Levinas, E. (1969). Totality and infinity: An essay on exteriority (A. 

Lingis, Trans.). Duquesne University Press. 

Locke, J. (1996). An essay concerning human understanding (K. P. 

Winkler, Ed.). Hackett. 

Lyotard, J.-F. (1984). The postmodern condition: A report on 

knowledge (G. Bennington & B. Massumi, Trans.). University of 

Minnesota Press. 



Обаяние агностицизма  

  

   79 

Marx, K., & Engels, F. (1970). The German ideology (C. J. Arthur, 

Ed.). International Publishers. 

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of perception (C. Smith, 

Trans.). Routledge & Kegan Paul. 

Nagel, T. (1986). The view from nowhere. Oxford University Press. 

Nietzsche, F. (1997). Daybreak: Thoughts on the prejudices of morality 

(R. J. Hollingdale, Trans.). Cambridge University Press. 

Nietzsche, F. (2001). The gay science (J. Nauckhoff, Trans.). 

Cambridge University Press. 

Nietzsche, F. (2003). Thus spoke Zarathustra (G. Parkes, Trans.). 

Oxford University Press. 

Pascal, B. (1995). Pensées (A. J. Krailsheimer, Trans.). Penguin. 

Popper, K. (2002). The logic of scientific discovery. Routledge. 

Ricoeur, P. (1974). The conflict of interpretations. Northwestern 

University Press. 

Russell, B. (1997). The problems of philosophy. Oxford University 

Press. 

Russell, B. (2004). Why I am not a Christian. Routledge. 

Sartre, J.-P. (1992). Being and nothingness (H. E. Barnes, Trans.). 

Washington Square Press. 

Schopenhauer, A. (1969). The world as will and representation (E. F. 

J. Payne, Trans.). Dover. 

Spinoza, B. (1996). Ethics (E. Curley, Trans.). Penguin. 

Tillich, P. (1957). Dynamics of faith. Harper & Row. 

Voltaire. (2005). Philosophical dictionary (T. Besterman, Trans.). 

Penguin. 

Weber, M. (2002). The Protestant ethic and the “spirit” of capitalism 

(P. Baehr & G. C. Wells, Trans.). Penguin. 

Wittgenstein, L. (1961). Tractatus logico-philosophicus (D. F. Pears & 

B. F. McGuinness, Trans.). Routledge & Kegan Paul. 

Wittgenstein, L. (2009). Philosophical investigations (G. E. M. 



Борис Кригер 

 

80 

Anscombe, P. M. S. Hacker, & J. Schulte, Trans.). Wiley-Blackwell. 

Zubiri, X. (1981). Sobre la esencia. Alianza Editorial. 

 


