
 

 

 



Борис Кригер 

 

2 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ПЕРЕЙТИ 

РУБИКОН 
  
 

 

 

 

 

 

  



Перейти Рубикон   

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Перейти Рубикон   

Эта книга рассказывает о Рубиконе как о великом символе, прошедшем сквозь 

века — от исторического шага Цезаря до наших собственных решений, 

меняющих жизнь. Здесь древняя река становится образом судьбоносного 

выбора, который нельзя отменить, границей между прошлым и будущим, между 

страхом и решимостью. 

Перед читателем разворачивается путь Рубикона через литературу, живопись, 

музыку и театр, через мифы и национальные легенды, через драмы цивилизаций 

и переломы эпох. От античного Рима до современности этот символ вновь и 

вновь оживает, помогая понять, почему история строится из точек невозврата, а 

человек не может жить без переходов. 

Эта книга — не только о Цезаре и его времени, но о каждом, кто стоит перед 

своим выбором. Рубикон здесь предстает зеркалом, в котором отражается и 

прошлое Европы, и судьба отдельного человека, и вечный поиск свободы. Это 

размышление о границах и их преодолении, о смелости и ответственности, о 

том, что жребий всегда брошен — и дорога ведёт только вперёд. 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

Содержание 

Введение .............................................................................................. 5 

Глава первая. Сам переход: ночь, река, решение .......................... 12 

Глава вторая. Если бы он не решился ............................................. 19 

Глава третья. Рубикон как метафора .............................................. 36 

Глава четвёртая. Рубикон и личная жизнь ..................................... 47 

Глава пятая. Политические рубиконы ............................................ 51 

Глава шестая. Социальные рубиконы ............................................. 55 

Глава седьмая. Философские интерпретации ................................ 61 

Глава восьмая. Психология точки невозврата ............................... 66 

Глава девятая. Рубикон в культуре и искусстве ............................ 70 

Глава десятая. Коллективные рубиконы человечества ................. 76 

Глава одиннадцатая. Рубикон и европейская цивилизация .......... 82 

Глава двенадцатая. Мой Рубикон и Рубикон каждого .................. 88 

Заключение. Жребий брошен — и что дальше? ............................ 93 

Библиография .................................................................................... 97 

 



Перейти Рубикон   

  

   5 

ВВЕДЕНИЕ 

 

В детстве история казалась непререкаемой правдой, 

высеченной в камне, словно надписи на древних 

обелисках. Учебники обещали стройную летопись 

событий, где каждый год, каждая битва, каждая речь 

казались неподвижными точками на линии времени. 

Однако с течением лет иллюзия начала трескаться, 

обнаруживая под гладкой поверхностью тексты, 

исполненные умолчаний, вымыслов и догадок, 

приправленных амбициями авторов, чьи имена давно 

стерлись, оставив только интерпретации — подчас 

изящные, подчас грубые, но всегда пристрастные. 

Невозможно смотреть на историю как на точную науку, 

не ощутив, как зыбко её основание. Сама материя 

прошлого, о которой она берётся судить, ускользает, 

превращаясь в череду версий, в ряды мнений, порой даже 

в откровенные мистификации. Свидетельства, на 

которые так охотно опирается историк, редко бывают 

беспристрастны. Почти каждое письмо, летопись, 

мемуары, даже надпись на мраморе — уже акт 

интерпретации, навеянный контекстом, настроением, 

страхом или выгодой. Даже молчание говорит — но не 

всегда то, что хочет услышать исследователь. 

Любая попытка восстановить прошлое превращается в 

сопоставление отражений, как если бы пытались собрать 

облик человека по теням, отбрасываемым на стену. И всё 

же этот облик снова и снова преподносится как нечто 

достоверное, как истина. Причины и следствия 

переплетаются в нарративах, созданных не только ради 

объяснения, но и ради оправдания, восхваления, 

порицания или утешения. Политика проникает в ткань 

исторического знания, диктуя, кого считать героями, 



Борис Кригер 

 

6 

кого — преступниками, какие даты праздновать, а какие 

вычеркивать из памяти. 

Но не только власть определяет форму исторического 

рассказа. На него влияет всё: языковая традиция, мода 

мышления, страх перед настоящим, надежда на будущее. 

История податлива, как глина, из которой можно 

вылепить и пантеон, и эшафот. И в этом — её 

мифологическая природа. Каждый народ, каждый век, 

каждый идеологический строй создаёт свою версию 

прошлого, как создаёт легенды — не ради истины, но 

ради смысла. И порой эти мифы оказываются прочнее 

любой хроники, ибо питаются не фактами, а 

потребностью в самопознании, в образе, который 

утешает или вдохновляет. 

Переход через Рубикон — это не только поступок Цезаря, 

это метафора для всякого, кто решается вступить в воды 

истории, не веря больше в её невинность. Тот, кто 

переступает этот порог, уже не вернётся к наивной вере в 

документы и даты. Он вступает в область, где каждое 

слово, обращённое к прошлому, есть выбор. И потому 

история становится чем-то большим, чем наукой: она 

превращается в сцену, где истина борется с вымыслом, и 

где победу одерживает не точность, а убедительность. 

Миф, родившийся в глубине веков, обладает 

поразительной живучестью. Он передаётся из уст в уста, 

словно огонь, зажигаемый от одной свечи к другой, не 

теряя при этом своего пламени. Его не записывают точно, 

не сверяют по источникам, не подвергают ревизии — и 

всё же он живёт. Он не нуждается в точности, чтобы 

сохранять силу. Ему не страшны ни хронологические 

неувязки, ни отсутствие доказательств, ведь его 

назначение — не фиксировать, а внушать, не описывать, 

а осмыслять. Он проникает в ткань коллективного 



Перейти Рубикон   

  

   7 

сознания, становясь частью самого взгляда на мир. 

Оттого и сохраняется сквозь тысячелетия: Египет, 

Месопотамия, Греция, Индия — каждая культура уносит 

с собой в будущее не столько хронику, сколько образы, 

притчи, архетипы, которые, пройдя через века, звучат как 

откровения. 

В противоположность этому история подвержена 

бесконечной переработке. Каждое новое поколение 

стремится заново перечитать прошлое, внося в его текст 

то, что необходимо настоящему моменту. Меняются 

акценты, исчезают неудобные фигуры, поднимаются из 

забвения те, кто прежде был обречён на молчание. Один 

и тот же эпизод может быть представлен то как подвиг, 

то как предательство, и оба рассказа будут одинаково 

уверенно заявлять о своей подлинности. Порой 

достаточно смены власти, чтобы прежний нарратив 

оказался лживым, а новый — каноничным. 

Эта гибкость истории делает её особенно уязвимой для 

идеологии. Исторический факт, вырванный из контекста, 

превращается в снаряд, готовый пробить любую 

логическую оборону. Он может быть острым и 

убедительным, но подчас служит не познанию, а 

подчинению. Статистика жертв, дата сражения, фраза из 

протокола — всё это может быть использовано как 

доказательство, как обвинение, как оправдание. В руках 

искусного истолкователя факт становится риторическим 

приёмом, аргументом, лозунгом. При этом сама его 

подлинность отходит на второй план, если он успешно 

вписывается в нужную схему. 

Миф же в такой участи не нуждается. Он не требует 

подтверждений, потому что не утверждает, а внушает. Он 

обращён не к критическому разуму, а к чувству порядка, 

к желанию видеть смысл и гармонию. В этом 



Борис Кригер 

 

8 

заключается парадокс: то, что было создано как вымысел, 

переживает века без изменения, тогда как то, что 

претендует на истину, непрестанно переписывается. 

История, в отличие от мифа, постоянно ищет новые 

версии самой себя, подчиняясь не столько прошлому, 

сколько требованиям настоящего. И в этой 

переменчивости — её уязвимость, но и её живость. 

Миф не просто сохраняется — он говорит, как говорит 

язык, но не словами разума, а голосом, восходящим из 

глубин. Он не объясняет, а внушает. Он не требует 

доказательств, потому что принадлежит не логике, а 

чувству, не памяти, а архетипу. Через него коллективное 

бессознательное обретает форму: чувства, страхи, 

ожидания целых поколений превращаются в устойчивые 

образы, которые не стареют и не нуждаются в уточнении. 

Миф — это не воспоминание о прошлом, а форма 

мышления, позволяющая понять настоящее. 

Символ Рубикона говорит об этом с особой ясностью. 

Реальный переход Цезаря через узкую реку, возможно, не 

сопровождался ни речами, ни колебаниями, ни драмой, о 

которой рассказывают позднейшие источники. Хроника 

молчит или противоречит сама себе, но этот миг стал не 

просто событием, а метафорой. Он стал тем, чем не 

может быть никакой документ — актом, постоянно 

возвращающимся в сознание, каждый раз в новом 

обличии. Цезарь перестал быть фигурой истории — он 

стал мифом, потому что однажды вошёл в воду, которая 

отделяла порядок от хаоса, старое от нового, страх от 

решимости. И в этом переходе, преодолённом почти как 

ритуал, заключён не просто поступок человека, а архетип 

— момент, когда нельзя отступить, когда выбор 

оборачивается судьбой. 



Перейти Рубикон   

  

   9 

В этом и состоит власть метафоры. Её не нужно 

доказывать — она действует, потому что мгновенно 

преображает разрозненное в образ. Документ требует 

вдумчивого чтения, проверки, уточнений. Он 

предполагает труд, а значит — дистанцию. Метафора же 

с первого взгляда проникает в суть, превращая частное в 

общее, сиюминутное — в вечное. Именно поэтому сухая 

хроника событий, как бы тщательно она ни была 

составлена, не может соперничать с мифом в силе 

воздействия. Факт ограничен временем, контекстом, 

местом. Аллюзия же выходит за рамки, обретая 

способность говорить на любом языке, в любую эпоху. 

Когда реальность уходит в тень, аллюзии остаются. Они 

не просто напоминают о прошлом — они формируют 

восприятие настоящего. Кто бы ни произнёс слова о 

Рубиконе, независимо от того, были ли они сказаны, они 

уже стали неотъемлемой частью цивилизации. Подобные 

образы живут не потому, что были записаны, а потому, 

что стали нужны. Они вмещают в себя больше, чем 

любой акт, чем любое сражение или договор. Потому и 

значимы не события, а то, как их читают. Не даты 

формируют судьбу, а смысл, вложенный в образы. И в 

этом смысле миф — не вымысел, а глубинное отражение 

реальности, как она переживается, а не как она 

происходила. 

История, провозглашаемая наукой, часто выступает в той 

же роли, какую прежде играли мифы, — она становится 

официальной мифологией, созданной для того, чтобы 

поддерживать порядок, объяснять устройство мира, 

указывать на героев и врагов, укреплять чувство 

принадлежности и внушать образ прошлого, нужный 

настоящему. Разница лишь в том, что история 

прикрывается маской доказуемости. Её утверждения 



Борис Кригер 

 

10 

сопровождаются ссылками, датами, именами, архивами 

— но по сути своей она столь же зависима от желания 

внушить, сколько и любой древний эпос. Там, где миф 

говорит открыто — «так должно быть, потому что так 

правильно» — история говорит скрытно: «так было, 

потому что мы можем это доказать». Но за обоими стоит 

одинаковое стремление — создать связную картину, в 

которую можно верить. 

Парадоксальным образом мифы оказываются даже чище. 

Они не притворяются фактами. Они не стремятся к 

видимости беспристрастности. Они не утверждают, что 

говорят от имени истины, а лишь выражают 

представление о мире. Именно в этом и заключается их 

сила: миф честен в своей условности. Он не претендует 

на то, чего не может дать. История же, напротив, 

постоянно говорит языком уверенности, скрывая под 

этим языком политическую, идеологическую, 

культурную необходимость. Когда власть меняется — 

меняется и история, но миф, в силу своей 

внеисторичности, остаётся. Один и тот же образ может 

быть принят в противоположных системах, именно 

потому, что он универсален. Он говорит с тем, что 

глубже убеждений. 

Поэтому книга, размышляющая о соотношении истории 

и мифа, не может и не должна стремиться к 

доказательству факта. Её задача — не подтвердить дату, 

не утвердить точную формулировку, не разгадать 

архивный след. Её цель иная: раскрыть, какие смыслы 

лежат под поверхностью рассказов о прошлом, каким 

образом рождаются нарративы, почему одни события 

поднимаются на пьедестал, а другие исчезают в 

молчании, каким образом действует коллективное 



Перейти Рубикон   

  

   11 

воображение, когда оно обращается к собственным 

истокам. 

История, будучи внешне точной, становится ареной 

борьбы за интерпретацию. В этом смысле она ближе к 

литературе, чем к физике. И если так, то рассуждать о ней 

можно не как о механизме, а как о тексте — со своими 

голосами, подменами, подтекстами, риторикой. И тогда 

становится возможным видеть, как миф проникает в 

самую плоть исторического знания, незримо управляя 

тем, что считается важным, значительным, 

непреложным. Исследовать это — значит не 

опровергнуть факты, но показать, каким образом они 

обретают значение, почему именно эти, а не иные, и что 

за желания, страхи, надежды скрываются в том, как 

прошлое рассказывается и помнится. 

 



Борис Кригер 

 

12 

ГЛАВА ПЕРВАЯ. САМ ПЕРЕХОД: НОЧЬ, РЕКА, РЕШЕНИЕ  

 

Ночь застала их у воды, узкой, на первый взгляд ничем 

не примечательной. Течение было ровным, свет луны 

отражался в поверхности, и ничто в этой реке не 

выдавало её особого значения. И всё же именно она 

разделяла два мира. За спиной — Галлия, годы походов, 

верность легионов, власть, добытая кровью. Впереди — 

Италия, центр власти, где любые шаги должны были 

подчиняться строгому закону. Рубикон был не просто 

границей, он был чертой, которую не позволялось 

пересекать ни одному полководцу, если он не был готов 

превратить амбицию в мятеж. 

Запрет, установившийся в традиции Римской 

республики, имел не столько практический, сколько 

сакральный вес. Никто не должен был входить в пределы 

Италии во главе войска, иначе он считался восставшим 

против Сената, против самого духа res publica. Это был 

не просто юридический акт — это было нарушение табу, 

вызов самому порядку, по которому Рим жил. И потому 

момент, когда Цезарь остановился у берега, был не 

просто военным решением. Он стоял перед рекой как 

человек, на которого смотрит история, сама ещё не зная, 

как его назвать — предателем, тираном или основателем 

новой эпохи. 

Вокруг всё дышало неуверенностью. Войско, преданное 

и верное, молчало, ожидая знака. Лошади не ржали, огни 

не горели, лишь вода мерно струилась в темноте. Тишина 

была полной, как перед бурей, и в этой тишине созревало 

не просто намерение, но символ. Цезарь, будто чувствуя, 

что это мгновение не исчезнет бесследно, произнёс слова, 

которые переживут века: alea iacta est — жребий брошен. 

Эти слова, быть может, не были сказаны тогда, быть 



Перейти Рубикон   

  

   13 

может, были добавлены позднее, но они стали ключом, 

мифической формулой, через которую этот поступок 

обрёл вес судьбы. 

Именно эта фраза, исполненная архаической силы, 

превратила мгновение в миф. Она напоминает древние 

заклинания, произносимые на границе миров. С ней река 

стала больше, чем географическая точка — она обрела 

черты символа, и переход через неё стал ритуалом. 

Подобно герою трагедии, Цезарь не просто выбирал путь 

— он переступал порог, за которым мир уже не был 

прежним. С этого момента всё сказанное ранее теряло 

значение, и оставалось только идти вперёд, принимая на 

себя не только власть, но и проклятие. 

Так реальное событие, о котором сообщают сдержанные 

хроники, обросло смыслом, к которому притягиваются 

века. Мысли, страхи, голос, решимость, сомнение — всё 

растворилось в одной фразе, обратившейся в легенду. 

Это уже не часть истории, это её мифологическое ядро, к 

которому возвращаются каждый раз, когда человек стоит 

перед выбором, за которым нет дороги назад. 

  

Ночь, окутывавшая берег Рубикона, была не просто 

временем суток — она становилась пространством, в 

котором всё колебалось, теряло очертания, обретало 

зыбкость. Свет от факелов гас в сыром воздухе, силуэты 

людей и лошадей растворялись в полумраке, и даже сама 

река казалась не водой, а границей между сном и явью. 

Эта ночь не давала ясности, не обещала рассвета, она 

лишь подчеркивала, как зыбки законы, когда на кону — 

судьба. В такой тьме прошлое и будущее сливаются, и 

ничто не даёт опоры, кроме внутреннего голоса, который, 

быть может, тоже лжёт. 



Борис Кригер 

 

14 

Для полководца, привыкшего к расчётам и приказам, к 

точным маршрутам и понятной структуре подчинения, 

эта тьма была испытанием другого рода. Она обнажала 

не внешнюю опасность, а внутреннюю пропасть. Его 

окружали не только люди, но и тени сомнений, 

возникших не вчера, а зревших с каждым шагом по 

галльским дорогам, с каждым докладом о решениях 

Сената, с каждым отказом признать его победы 

законными. В этой ночи он был не стратегом и не 

полководцем — он был человеком, стоящим на краю 

невидимого моста, который ещё не решился переступить. 

Внутренний конфликт, рождённый в нём самим 

положением, был напряжённее любой осады. 

Подчиниться — значило вернуться в Рим в одиночку, без 

войска, под угрозой суда и унижения. Восстать — 

значило бросить вызов самому сердцу республики, тем 

устоям, на которых строилось всё, чему он прежде 

служил. Этот выбор не поддавался холодному расчёту, не 

укладывался в схему рационального действия. Он 

требовал акта веры, почти безумия, как в древних 

ритуалах, когда шаг в темноту символизировал не 

решение, а преображение. 

И вот наступает это мгновение, когда реальность 

сужается до одной точки, до одного жеста. Всё, что было 

прежде, — годы кампаний, сенатские интриги, голоса 

трибунов, взгляды легионеров — исчезает, превращаясь 

в шум, уносимый ветром. Остаётся только река, тьма и 

шаг вперёд. Эта точка, в которой решение становится 

действием, уже не принадлежит ни времени, ни 

политике. Она — вне выбора, потому что сам выбор уже 

сделан в тишине, в глубине, где разум бессилен, а воля 

становится судьбой. 



Перейти Рубикон   

  

   15 

Когда он, не оборачиваясь, вошёл в воду, ночь осталась 

за спиной, но с ней ушла и возможность вернуться. Всё, 

что могло быть иначе, уже не существовало. Остался 

только путь, который нужно пройти до конца. Так в 

одном шаге, в почти молчаливом переходе, история 

сменила русло, и человек превратился в образ. 

  

Легионеры, стоявшие в темноте у берега, не знали всей 

полноты происходящего, но чувствовали напряжение, 

которое сгустилось в воздухе плотнее ночного тумана. 

Они были воспитаны в строгой дисциплине, привыкли 

подчиняться приказу, не требуя объяснений, и всё же 

молчание вождя, его колебание, его взгляд на воду 

говорил больше, чем любой торжественный указ. В их 

сознании, привычном к лагерным маршам и кровавым 

схваткам, простая задержка превращалась в знак: 

происходит нечто, что не входит в привычный порядок. 

В эту ночь каждый солдат, сам того не осознавая, 

оказался на границе не только географической, но и 

нравственной. Закон был им известен: полководец не 

имеет права вводить армию в Италию. За этим запретом 

стояло не только постановление Сената — за ним стояла 

сама структура Рима, разделённая на мирный центр и 

воюющие провинции. Переступая черту, они переходили 

из мира права в мир преступления, из зоны покоя в зону 

открытого мятежа. И всё же, стоя в безмолвии, никто не 

шагнул назад. Ни один не бросил щит, не отвёл взгляда. 

Верность не требовала слов — она выражалась в 

ожидании, в молчаливом принятии любой судьбы, 

которую изберёт их вождь. 

А река, едва колыхаясь под ветром, оставалась немой. В 

ней не было ни знаков, ни пророчеств, ни чудес. Она была 

и остаётся всего лишь узкой полосой воды. Но именно 



Борис Кригер 

 

16 

это молчание делало её символом — она не судила, не 

предупреждала, не сопротивлялась. Она просто была. И в 

этой равнодушной неподвижности заключался образ 

судьбы, к которой нет апелляции. Судьба тоже не говорит 

— она только ждёт, пока человек сделает свой выбор. 

Когда наконец Цезарь, не громко, без патетики, подал 

знак, тьма будто расступилась. Легионеры начали 

движение, не выкрикивая лозунгов, не требуя 

объяснений. Они двигались так же, как переходили через 

множество других рек, но шагали уже в иной мир. С 

каждым шагом по влажной земле они отдалялись от 

прошлого, которое ещё можно было бы спасти. Теперь 

они становились не просто солдатами армии, но 

участниками исторического перелома, свидетелями и 

исполнителями судьбы, о которой им, возможно, никто 

никогда не скажет правду. 

В этом молчаливом шествии не было ни славы, ни 

эйфории. Оно происходило почти буднично, но именно в 

этой простоте крылась необратимость. Всё было решено 

без торжеств, без флагов, без фанфар. Только вода, 

только шаг, только тьма, только линия, за которой закон 

превращается в предательство, а верность — в участие в 

заговоре. И всё же они шли — потому что не 

существовало другого пути, кроме как следовать за тем, 

кто уже вошёл в воду. 

  

Символы не рождаются из громких слов и не требуют 

согласия современников. Они возникают внезапно, как 

искра от камня, от одного движения, от шага, 

совершённого в нужный — или роковой — момент. 

Когда Цезарь вошёл в Рубикон, он не произносил речи о 

будущем, не называл империй, не проклинал Сенат. Он 

просто перешёл реку, тем самым нарушив порядок, 



Перейти Рубикон   

  

   17 

который до него считался незыблемым. Именно этот шаг, 

не жестокий и не театральный, стал рождением символа, 

обречённого пережить века. В нём заключилось то, что 

позднее будут вспоминать как начало конца: момент, 

когда частная воля победила общее правило, и 

государство оказалось слабее личности. 

С этим шагом началась Гражданская война — не первая 

и не последняя в истории Рима, но та, что изменила его 

навсегда. Внешне всё ещё оставалось прежним: консулы 

заседали, форумы шумели, храмы курились ладаном. Но 

сама ткань res publica уже дала трещину. Больше не 

существовало границы, способной удержать человека, 

обладающего достаточной решимостью и силой. Закон 

утратил своё священное значение, уступив место факту. 

И если один человек мог подчинить себе республику, то 

ничто уже не мешало другим идти тем же путём, пока не 

исчезнет само различие между государством и 

правителем. 

Событие, на первый взгляд частное, военное, 

политическое, открыло путь к последовательному 

разрушению того, что строилось столетиями. Цезарь 

победил, установил власть, простил врагов, ввёл 

реформы. Но одновременно с этим он ввёл в 

политическую жизнь принцип, которого прежде 

опасались как гибельного: личное превосходство над 

законом. После него никто уже не верил, что система 

устоит, если её разрушитель достаточно умен, 

харизматичен и силён. Это был не конец Рима, но начало 

его другого облика — не менее мощного, не менее 

организованного, но уже лишённого прежней внутренней 

устойчивости. 

Можно ли сказать, что в ту ночь, пересекая Рубикон, 

Цезарь обрёк Рим на падение? Ответ — и да, и нет. Он не 



Борис Кригер 

 

18 

видел перед собой пяти веков, не планировал имперского 

упадка, не знал, чем обернутся его поступки в глазах 

потомков. Но он нарушил ту границу, которую римляне 

считали не географической, а священной. И как только 

однажды оказывается возможным перейти запрет без 

немедленного наказания, само понятие запрета 

становится хрупким. Его шаг стал предвестием новой 

эпохи — времени императоров, солдатских 

провозглашений, дворцовых заговоров. Римская машина 

продолжала двигаться, но уже по иному принципу, где 

право больше не защищало республику, а только 

служило её сильнейшему. 

Пять столетий спустя, когда империя окончательно 

распадалась под ударами внешних врагов и внутреннего 

истощения, никто уже не вспоминал, что всё началось с 

перехода через узкую речку на севере Италии. Но символ, 

рождённый тогда, остался. Он жил в легенде, в языке, в 

самой идее выбора, после которого нет пути назад. И в 

этом смысле — да, падение началось с одного шага. 

  



Перейти Рубикон   

  

   19 

ГЛАВА ВТОРАЯ. ЕСЛИ БЫ ОН НЕ РЕШИЛСЯ   

Если представить, что он остановился у берега и отдал 

приказ развернуть легионы назад — не по дороге войны, 

а в сторону мира, — то история Рима могла бы пойти 

иным путём. Но что это был бы за путь? Возможно ли 

было существование Цезаря вне подчинения судьбе, 

которую он сам себе начертал? Можно ли было поверить, 

что человек, воспитанный в духе славы, прошедший путь 

от адвоката до триумфатора, согласился бы вернуться в 

частную жизнь, сняв доспехи и став фигурантом 

сенатского расследования? 

В этом гипотетическом отказе заключено не только 

предположение, но и целый миф об альтернативе. Он мог 

бы вернуться в Рим не как завоеватель, а как гражданин, 

подчиняющийся закону. Мог бы, подчиняясь 

формальному порядку, сохранить лицо и имя. Однако 

такая покорность означала бы конец не только его 

амбициям, но и самой логике времени. В эпоху, когда 

величие измерялось победами, когда сила уже давно 

становилась высшей формой правды, возвращение в тень 

было бы не благородством, а поражением. Ни один из его 

врагов не дал бы ему остаться просто частным лицом — 

Сенат, измученный страхами, с готовностью использовал 

бы первое же обвинение, чтобы устранить человека, 

вокруг которого собирались армии. 

И всё же, допустим, он не пересёк Рубикон. Что тогда? 

Республика формально сохранялась бы — с выборами, с 

трибунами, с борьбой партий. Однако сохранялась бы ли 

она по сути? Власть уже давно вышла из рук 

коллегиальных органов. Солдаты присягали не 

государству, а полководцу, и каждый, у кого была армия 

и достаточная решимость, мог претендовать на власть. 

Если не Цезарь, то кто? Возможно, Помпей, облечённый 



Борис Кригер 

 

20 

чрезвычайными полномочиями и окружённый 

сторонниками, стал бы первым диктатором нового типа. 

Его власть, хоть и прикрытая формой, не отличалась бы 

по сути от той, к которой стремился его бывший союзник. 

Или нашёлся бы другой — кто-то моложе, амбициознее, 

кто взял бы под контроль легионы и города. В мире, где 

сила стала привычной формой аргумента, вопрос был не 

в том, сохранится ли республика, а в том, кто первым 

решится разрушить её до конца. 

И всё же в тени этой гипотетической истории остаётся 

возможность, сколь призрачная, столь и влекущая: а если 

бы Цезарь, отказавшись от похода, использовал свою 

популярность, чтобы реформировать республику 

изнутри? Став не узурпатором, а спасителем формы, от 

которой уже отреклись? Возможно ли было сохранить 

республику — не как оболочку, а как живую систему? 

Ответ скрывается не только в самом Цезаре, но и в его 

времени. В обществах, где богатство сосредоточено у 

немногих, а армия отделена от гражданства, формы 

правления перестают отражать реальность. Рим уже жил 

по законам силы, и отказ одного человека ничего бы не 

изменил, кроме имени того, кто первым произнёс бы 

запретное слово. 

Цезарь мог остаться, мог отступить, мог исчезнуть в 

частной жизни — но не мог остановить ход истории. Его 

выбор был не столько порывом воли, сколько 

выражением общего напряжения, накопленного за 

столетие. Потому и вопрос «что было бы, если» остаётся 

не только гипотетическим, но и философским: не было 

бы Цезаря, был бы кто-то другой. И всё же этот выбор, 

сделанный именно им, стал отправной точкой, потому 

что он оказался тем, кто не дрогнул перед рекой. 

  



Перейти Рубикон   

  

   21 

Вопрос о том, мог ли Рим избежать превращения в 

империю, звучит почти как загадка, скрывающая в себе и 

надежду, и обречённость. Кажется, будто выбор ещё 

возможен, будто существует тропа, уводящая от 

монархии, от диктатуры, от последующих столетий 

абсолютной власти. Но стоит вглядеться в саму природу 

римской республики конца первого века до нашей эры, 

как становится ясно: её структура давно треснула, её 

законы больше не соответствовали реалиям, её ритуалы 

стали оболочкой, которую держали лишь привычка и 

страх. Рим, сохраняя язык свободы, уже говорил на языке 

силы. 

Логика событий упрямо вела к одному исходу, даже если 

поверхность оставалась переменчивой. С каждым новым 

кризисом, с каждым временным диктатором, с каждым 

увеличением полномочий очередного полководца, 

республика отступала, уступая место более устойчивой, 

пусть и жестокой, форме власти. Империя не была 

единственным решением — но она становилась самым 

вероятным, самым логичным, почти неизбежным. 

Цезарь, Помпей, Красс, позднее Август — все они были 

лишь выразителями этого неизбежного перехода, 

актёрами драмы, уже написанной в недрах самого 

государства. 

И всё же, на краткий миг, возможность мирного исхода 

существовала. Противостояние Цезаря и Помпея не сразу 

перешло в войну. Были предложения, письма, условия: 

Цезарь соглашался отказаться от части полномочий, от 

одного легиона, от наместничества в Галлии, если 

Помпей тоже сложит свои полномочия. Эти попытки, как 

последние хрупкие мосты, ещё соединяли два берега — 

один олицетворял закон, другой — силу. Но эти мосты 

разрушались не столько поступками, сколько 



Борис Кригер 

 

22 

недоверием. Ни одна из сторон не верила, что другая 

остановится. Помпей видел в Цезаре узурпатора, Цезарь 

— в Помпее орудие сенатской вражды. Обе стороны 

понимали: уступка будет воспринята как слабость, а 

слабость — как приглашение к уничтожению. 

Иллюзия выбора существовала лишь в умах тех, кто ещё 

надеялся на восстановление прежнего порядка. Но 

реальность подчинялась уже другой логике — логике 

судьбы, которая в этом контексте не мистична, а 

структурна. Республика утратила механизм 

саморегуляции. Народ, лишённый земли и власти, искал 

защиты у щедрых вождей. Сенат, озабоченный 

сохранением привилегий, перестал выражать интересы 

государства. Армия стала телом, принадлежащим не 

государству, а конкретному человеку. В такой системе не 

выбор определяет исход, а накопленное напряжение, 

которое, рано или поздно, требует развязки. 

Можно было избежать войны — отложить её, смягчить, 

провести границу менее кроваво. Но избежать империи 

означало бы не просто остановить Цезаря, а изменить 

саму природу римской политики, сам образ мышления и 

отношения к власти. Это значило бы убедить миллионы 

в том, что закон выше победы, порядок важнее славы, а 

компромисс ценнее триумфа. Но в обществе, где годами 

учили обратному, где каждый триумф разрушал 

предыдущую норму, где сама система поощряла 

накопление исключений, империя становилась не 

искажением, а завершением пути. 

И потому, даже если бы Цезарь отступил, даже если бы 

Помпей проявил великодушие, даже если бы сенаторы 

отложили мстительность ради мира — Рим бы всё равно 

дошёл до той точки, где закон стал бы орудием власти, а 



Перейти Рубикон   

  

   23 

власть — наследственной. Цезарь был лишь первым, кто 

решился пойти до конца. 

  

Имя Суллы в римской истории звучит как 

предупреждение, которое никто не захотел услышать. Он 

не был первым, кто поднимал меч против сограждан, но 

стал первым, кто сделал это с открытым намерением 

разрушить политическую ткань ради личной победы — и 

при этом называл свои действия законными. Его фигура, 

окружённая страхом, злобой, восхищением и 

ненавистью, возвещала новый порядок задолго до того, 

как Цезарь пересёк Рубикон. Именно с Суллой 

республика впервые увидела, что власть можно взять 

силой, а затем узаконить. 

Когда он, во главе преданного ему войска, вошёл в Рим 

— не для защиты города, а ради своей карьеры, — 

нарушилась последняя иллюзия нерушимости 

гражданской власти. До этого момента военная сила 

находилась за пределами города не только по закону, но 

и по нравственному убеждению: вооружённый человек 

внутри помпейских границ означал угрозу для самой 

идеи гражданского мира. Сулла не просто нарушил этот 

обычай — он сделал это дважды, с хладнокровием 

человека, уверенного, что только он знает, как должно 

быть. 

После победы он очистил политическое поле — не от 

врагов, а от инакомыслия. Проскрипции, в которых 

имена вычёркивались из жизни, как строки из текста, 

стали механизмом государственного террора. Убийство 

превратилось в инструмент реформы, а страх — в базу 

правления. Сенат был увеличен, суды реформированы, 

но все эти действия были лишь внешним обликом 

глубинного слома. Сулла пытался вернуть старую 



Борис Кригер 

 

24 

республику, закрепив за аристократией безусловную 

власть, и при этом действовал методами, которые эту 

самую республику уничтожали изнутри. Он действовал 

как монарх, но говорил от имени традиции. 

В его диктатуре впервые воплотился образ нового типа 

власти — без срока, без партнёрства, без проверки. Он 

отдал приказ, и его исполняли. Он объявил закон, и тот 

становился истиной. И хотя позднее он добровольно 

сложил полномочия и удалился в частную жизнь, сам 

факт того, что он мог так поступить, показал: 

республиканский строй стал фикцией, оставшейся лишь 

в речах и обрядах. 

Сулла не провозглашал империи, не стремился к её 

созданию, но именно в нём проявились все признаки 

конца республиканской идеи. Он доказал, что военная 

сила выше гражданского долга, что закон поддаётся 

переписыванию, что месть может быть названа 

реформой. И главное — он показал, что государство, 

однажды поддавшееся насилию, уже не может вернуться 

к прежнему равновесию. После него Рим остался внешне 

прежним, но внутренне был уже другим. Теперь каждый, 

у кого была армия, мог претендовать на власть не как 

узурпатор, а как продолжатель практики. Цезарь, спустя 

десятилетия, просто довёл до конца то, что Сулла сделал 

возможным. 

  

В поступках Цезаря, особенно в его переходе через 

Рубикон и последующем установлении личной власти, 

легко просматриваются черты, восходящие не к 

конкретной политической ситуации, а к глубинному 

архетипу вождя, бросающего вызов старому порядку. 

Этот архетип появляется вновь и вновь в разные эпохи, в 

разных культурах, в разных масштабах — как фигура 



Перейти Рубикон   

  

   25 

человека, берущего на себя бремя судьбы и 

утверждающего новый закон силой своего поступка. 

Цезарь стал не просто политическим игроком, он стал 

символом той трансформации, когда структура власти 

обретает человеческое лицо — и, вместе с тем, теряет 

всякую институциональную устойчивость. 

Он действовал как солдатский вождь, стоящий выше 

гражданских законов, и именно в этом заключалась 

первооснова его власти. Рим был ещё внешне 

республикой, но по сути его судьбу решила военная 

хунта — соединение воли одного человека с верностью 

вооружённой силы. Это уже не была республика в 

привычном смысле, где решения принимаются 

коллегиально, где власть распределена, где закон выше 

личности. Всё это исчезло в тот момент, когда армия 

стала продолжением вождя, а вождь — выразителем воли 

легионов. Не сенат, не народные собрания, не 

магистратуры — а только сила, готовая идти за одним. 

Так возникает политическая конструкция, известная 

гораздо позже под другими именами, но с тем же 

содержанием: власть, основанная на поддержке военных, 

легитимизированная личной харизмой лидера и 

оправдывающая себя необходимостью спасти 

государство от хаоса. Эта форма правления не 

обязательно называет себя диктатурой — она может 

говорить о восстановлении порядка, о защите традиций, 

о временных мерах. Но суть её остаётся неизменной: 

правит не институт, а человек, не по правилам, а по силе. 

Цезарь, как и Сулла до него, нарушил границы, принятые 

как основа гражданского мира. Но в отличие от Суллы, 

он не притворялся охранителем старого. Он двигался 

вперёд с ясным сознанием, что прежняя форма уже не 

отвечает времени. Он не отрицал республику — он 



Борис Кригер 

 

26 

обернул её в новую оболочку, сохранив названия, но 

наполнив их другим содержанием. Это был переход от 

власти закона к власти фигуры. Именно это делает его 

действия архетипичными: он оказался воплощением 

мифа о реформаторе-мятежнике, о герое-разрушителе, о 

том, кто переступает запрет ради большего будущего. 

Но за этим мифом скрывается и структура, хорошо 

известная истории: правление, построенное на союзе 

меча и личности, при всех своих краткосрочных победах, 

неизбежно ведёт к размыванию институтов, к потере 

гражданского равновесия, к зависимости общества от 

воли одного. То, что начиналось как выбор, становится 

судьбой. А то, что выглядело как исключение, становится 

нормой. Именно в этом — скрытая цена архетипа. 

  

Римский выбор между республикой и единовластием 

невозможно рассматривать в отрыве от наследия, 

оставленного греческим миром. Уже в Афинах V века до 

нашей эры был заложен образец политического 

мышления, в котором демократия не просто 

рассматривалась как форма управления, а утверждалась 

как выражение коллективной воли, как воплощение 

свободы в рамках закона. Противоположностью ей с 

самого начала выступала тирания — не как техническая 

разновидность власти, а как извращение самой идеи 

общего блага, как подчинение закона прихоти одного. 

Греки первыми увидели, что деспотия может прийти под 

маской порядка, как спасение от внутренней 

неразберихи. Уже в персидских войнах демократия 

доказывала своё существование не только в 

политических дебатах, но и на поле битвы: свобода 

казалась более сильной, чем подчинение. Но 

одновременно с этим рождалась и тревога: в 



Перейти Рубикон   

  

   27 

демократическом строе скрыты и слабость, и 

нестабильность. Народ мог быть неразумен, подкуплен, 

ведом популистами. И каждый кризис рождал соблазн — 

передать власть одному, кто на короткое время 

восстановит равновесие. 

Это древнее напряжение между участием всех и волей 

одного стало постоянной темой греческой мысли. 

Историки, философы, драматурги писали об этом как о 

вечной опасности. Геродот ещё в V веке до н. э. вложил в 

уста персидских вельмож спор о трёх формах правления 

— и уже там тиран предстает не героем, а угрозой. 

Платон, мечтая о правлении мудрых, всё же признавал: 

демократия, доведённая до крайности, легко рождает 

хаос, из которого неизбежно вырастает диктатор — 

сначала как защитник, потом как господин. Аристотель, 

систематизируя формы правления, называл тиранию 

извращением монархии и видел в ней не устройство 

государства, а симптом его болезни. 

Именно в этом контексте римская республика 

рассматривалась потомками как наследница афинского 

эксперимента, пусть и оформленного в иных институтах. 

Разделение властей, цикличность должностей, 

законность власти — всё это восходило к тому 

представлению о гражданственности, которое возникло в 

Элладе. И потому диктатура, в римском контексте, 

воспринималась не только как изменение политической 

формы, но и как отступление от культурного идеала, 

который греки когда-то выстрадали на собственной 

земле. 

Цезарь, вступив в борьбу с сенатом, был, с одной 

стороны, продолжателем афинской трагедии — когда 

свобода сама себя разрушает, — а с другой, её 

отрицанием. В отличие от Перикла, он не стремился 



Борис Кригер 

 

28 

управлять через убеждение. Он не был первым среди 

равных — он становился единственным. В его власти 

исчезал сам дух равновесия, столь дорогой грекам. Там, 

где в афинской агоре решала масса, в римском форуме 

решал голос одного. 

Так римская диктатура стала не только политическим 

сдвигом, но и завершением культурной дуэли между 

двумя образами власти: той, что зиждется на согласии 

многих, и той, что держится на решении одного. 

Греческий идеал остался в книгах, в трагедиях, в 

философских системах, но на практике он уступил силе 

римского меча, за которым стояло не гражданское 

убеждение, а армия. И всё же память о демократии, о её 

зыбкости и величии, продолжала жить — как 

предупреждение, как сожаление и как несбывшаяся 

возможность. 

  

Альтернативная история — не просто литературный 

жанр или историческая игра ума, но глубокий 

философский приём, позволяющий исследовать пределы 

возможного и освещать действительное в непривычном 

свете. Она не ставит себе целью изменить прошлое, ведь 

оно уже произошло, но стремится раскрыть его 

внутреннюю структуру, показать, где пролегали 

развилки, какие силы влияли на выбор, и каким образом 

необратимое стало таким, каким мы его знаем. Это 

размышление не о том, что было, а о том, что могло бы 

быть, и в этой потенциальности раскрывается само 

понимание истории как процесса не единственно 

возможного, но множественного по своей природе. 

Используя альтернативу, мысль входит в диалог с 

необходимостью. Она спрашивает: действительно ли всё 

было предопределено? Был ли переход Цезаря через 



Перейти Рубикон   

  

   29 

Рубикон неизбежен? Была ли диктатура историческим 

фатумом? Или всё же оставались иные варианты — менее 

яркие, менее трагические, но не менее реальны? Эти 

вопросы не дают прямых ответов, они открывают 

пространство для рассуждения о человеческой воле, о 

случайности, о тех незаметных решениях, которые на 

поворотах времени становятся судьбоносными. 

В этом смысле альтернативная история сближается с 

трагедией. Трагическое не в том, что герой погибает, а в 

том, что он мог бы не погибнуть, но всё же идёт 

навстречу гибели. Так и история — становится по-

настоящему осмысленной тогда, когда обнажается её 

возможность быть иной. Альтернатива не опровергает 

прошлое, она делает его видимым, придавая ему форму 

выбора, а не механического следования. Она возвращает 

человеческое измерение в процесс, который слишком 

часто изображается как игра без участников, как течение, 

не зависящее от воли. 

Особенно ценно такое мышление в отношении 

переломных эпох — когда один шаг, одно решение, один 

голос могли повлиять на ход столетий. Если бы Цезарь не 

перешёл реку — осталась бы республика? Если бы 

Помпей отказался от власти — могла ли начаться мирная 

передача правления? Если бы Сулла не вошёл в Рим — 

устояла бы традиция, охраняющая от военной 

диктатуры? Эти вопросы не отменяют действительного 

хода событий, но заставляют его звучать по-другому — 

уже не как хроника, а как драма, полная напряжения и 

возможностей. 

Альтернативная история становится философией выбора 

— тем искусством мышления, которое не даёт забыть, 

что история совершается людьми. В ней нет чистого 

детерминизма, как нет и полного произвола. Есть 



Борис Кригер 

 

30 

пределы, обусловленные культурой, экономикой, 

военной силой — и есть решения, совершаемые в 

тишине, под покровом ночи, как шаг в холодную реку. И 

в этом шаге — всё: свобода, страх, неуверенность, логика 

времени и парадокс его преодоления. Альтернатива не 

исправляет историю, она заставляет её звучать глубже. 

  

Вопрос о соотношении личности и структуры власти — 

один из тех, что возвращаются в разные эпохи, принимая 

всё новые формы, но сохраняя внутреннюю суть. Что 

определяет ход истории — индивидуальная воля или 

система, в которую человек лишь вписан? Где 

заканчивается влияние отдельной фигуры и начинается 

воздействие исторического механизма, 

сопротивляющегося случайному движению? Эти 

размышления особенно остро звучат на переломах, где 

поступок одного переворачивает судьбу целого мира, как 

это произошло в случае с Цезарем. 

Римская республика долго держалась именно на 

структуре — на балансе между магистратурами, на 

сменяемости должностей, на законности решений. Эта 

система была создана для того, чтобы ни одна личность 

не могла подчинить себе государство. Однако со 

временем сама структура начала давать сбои. 

Институции утратили гибкость, сословные противоречия 

обострились, а управление государством стало всё чаще 

зависеть не от правовых норм, а от силы влияния. В этой 

трещине между формой и реальностью и возникло 

пространство для личности, способной превзойти рамки, 

нарушить равновесие и подчинить структуру себе. 

Цезарь оказался не просто продуктом времени, но его 

выразителем. Он использовал слабости системы — 

разобщённость элиты, демагогию народных трибунов, 



Перейти Рубикон   

  

   31 

зависимость армии от полководца, — чтобы выстроить 

новую вертикаль, в которой всё вращалось вокруг одного 

центра. Без него подобный переворот, возможно, 

произошёл бы позже и в иной форме, но именно его 

личные качества — политическая гибкость, военная 

решимость, риторический дар и абсолютная внутренняя 

уверенность — сделали возможным столь быстрый и 

необратимый сдвиг. Структура, ослабленная внутренне, 

не выдержала напора индивидуальности. 

Однако сила личности проявляется только тогда, когда 

система уже не способна защитить себя. В этом и кроется 

сложная взаимосвязь: личность становится судьбоносной 

лишь в момент, когда структура допускает её усиление. 

И, напротив, мощные и устойчивые системы способны 

поглотить даже самые яркие фигуры, сведя их влияние к 

частному эпизоду. Когда работает механизм власти, 

когда институты живы, личность действует в их 

пределах. Когда механизм разлажен — всё зависит от 

того, кто первым осмелится взять на себя роль центра. 

История Рима показывает: личность может изменить 

структуру, но только в том случае, если сама структура 

готова к разрушению. Цезарь не сломал республику, как 

ломают крепость штурмом — он вошёл в неё, как в 

пустующий дом, и начал строить заново, на тех же 

камнях. Его шаг был актом воли, но воля стала 

решающей именно потому, что никто больше не обладал 

ни достаточной силой, ни доверием армии, ни 

авторитетом в народе. В другом времени, при иных 

обстоятельствах, те же качества могли остаться 

незамеченными, а фигура Цезаря — не стать 

судьбоносной. 

Что важнее — личность или структура? Не одно и не 

другое. Важен момент, в котором они пересекаются. 



Борис Кригер 

 

32 

Структура определяет границы возможного, личность — 

предел допустимого. И когда одно начинает отставать от 

другого, история входит в зону нестабильности, где 

каждый поступок становится осью вращения. В такой 

момент шаг через реку уже не просто переход, а 

перерождение власти. 

  

Вопрос о свободе воли — один из тех, что не теряют силы 

даже тогда, когда кажется, будто всё давно решено. Он 

вспыхивает особенно ярко на границах истории, в 

мгновениях, подобных тем, когда человек оказывается 

перед своим личным Рубиконом — чертой, за которой 

всё меняется, но обратного пути больше нет. В такие 

моменты, насыщенные внутренним напряжением, 

возникает ощущение выбора: будто именно сейчас, 

именно здесь решается судьба, будто человек свободен 

— решать, отступить или идти вперёд. 

Но подлинна ли эта свобода? Или она — лишь иллюзия, 

рождаемая напряжением, в котором выбор 

предопределён всем предшествующим опытом, 

обстоятельствами, логикой эпохи? Были ли у Цезаря 

иные пути? Мог ли он отказаться, стать иным, выбрать 

закон, а не власть? Или весь его путь — от ранних речей, 

от триумфов, от галльских дорог — уже вёл его к этому 

берегу, где вода текла не просто между двумя землями, а 

между судьбой и воспоминанием о возможности её 

изменить? 

Философия с древности борется с этим парадоксом. 

Стоики учили, что свобода заключается не в изменении 

хода событий, а в согласии с ними — в умении принять 

необходимость как внутреннюю правду. Эпикурейцы, 

напротив, верили в спонтанность выбора, в возможность 

отклонения даже в мельчайших частицах, и этим 



Перейти Рубикон   

  

   33 

оправдывали человеческую ответственность. 

Современные размышления лишь усложнили картину, 

показав, что свобода всегда вплетена в структуру: язык, 

общество, память, страх, власть — всё это формирует, 

направляет, ограничивает. 

И всё же остаётся нечто, что невозможно отнять у 

человеческого сознания — сам акт решения, внутренний 

опыт напряжения перед шагом. Пусть этот шаг 

рождается из обстоятельств, пусть он продиктован 

логикой времени, но в нём всё равно живёт ощущение 

воли. Цезарь, стоящий у Рубикона, был связан долгами, 

амбициями, ненавистью и славой — но он всё же шагнул 

сам. Никто не толкал его в воду. И потому момент 

выбора, каким бы обусловленным он ни был, остаётся 

точкой человеческого усилия — встречи личности с 

необходимостью. 

Каждый, кто живёт в истории, сталкивается со своими 

рубиконами. Иногда они велики, иногда невидимы, но в 

каждом скрыт тот же вопрос: действительно ли возможен 

отказ? И если да — почему он так редок? Быть может, 

потому, что свобода воли — не способность выбирать 

любое, а готовность принять ответственность за 

единственное. Не фантазия о множестве дорог, а зрелость 

идти по той, что становится своей. 

Рубиконы не выбираются — они возникают. Но то, как 

человек отвечает на их вызов, и определяет ту степень 

свободы, которая возможна в мире, полном ограничений. 

И в этом — самая тонкая, самая драгоценная форма 

человеческой воли. 

  

Человечеству необходимы мифы не потому, что они 

рассказывают о том, что было, а потому, что они 

помогают понять то, что есть. Миф не фиксирует 



Борис Кригер 

 

34 

реальность, он придаёт ей форму, позволяя 

человеческому сознанию обрести опору там, где факты 

распадаются, где история оказывается слишком 

хаотичной, слишком раздробленной, слишком глухой к 

внутренним переживаниям. Мифы отвечают не на вопрос 

что произошло, а на вопрос что это значит — и именно 

поэтому они живут дольше любой хроники, переживают 

смену цивилизаций и становятся основой размышлений, 

даже если построены на невозможном. 

Рассказ о Цезаре, шагнувшем в реку, остаётся в памяти 

не потому, что это событие само по себе уникально, а 

потому, что оно стало формой, в которую можно вложить 

универсальное переживание выбора. Люди во все 

времена стоят перед своими внутренними Рубиконами, 

где решение меняет саму ткань будущего. То, что в 

действительности могло быть мгновением, наполненным 

сомнениями, страхом, даже случайностью, миф 

преображает в ясный, почти священный акт. В этом 

преображении невозможное — совершенный выбор, 

абсолютная решимость, чистота жеста — становится 

инструментом, через который можно размышлять о 

подлинной природе действия, воли, времени. 

Миф очищает реальность от случайного, оставляя в ней 

только суть. И в этом его сила. Он не требует 

доказательств, он не обращается к архивам — он 

действует напрямую, как символ, как образ, как форма 

мысли. Цезарь, переступающий черту, становится не 

просто человеком в истории, а точкой напряжения, 

которая вспыхивает всякий раз, когда необходимо 

принять решение без возможности вернуться. Его шаг 

невозможен в том смысле, в каком невозможна 

абсолютная ясность, абсолютная уверенность, 

абсолютная свобода — но именно потому, что она 



Перейти Рубикон   

  

   35 

невозможна, она становится предметом вечного 

размышления. 

Человеческий разум не удовлетворяется набором дат, 

имён и последовательностей. Он стремится к смыслу, к 

модели, к метафоре, через которую можно осмыслить не 

только прошлое, но и настоящее. Миф — это форма, в 

которую вкладывается содержание времени. Он 

позволяет говорить о свободе, о вине, о мужестве, о долге 

так, как не позволяет это сделать ни один протокол. 

Мифологическая история Цезаря — это не 

реконструкция, а проекция: в ней отражаются ожидания 

и страхи культуры, её идеалы и предчувствия, её 

восхищение властью и её же ужас перед ней. 

И потому человечество вновь и вновь создаёт такие 

мифы: о шаге, который невозможно сделать, но который 

сделан; о словах, которые невозможно произнести, но 

которые были сказаны; о героях, которые не могли 

существовать, но без которых нельзя мыслить. Они не 

искажают реальность — они придают ей внутреннюю 

архитектуру, позволяя человеку видеть в хаосе прошлого 

не только цепь случайностей, но и систему смыслов. 

  



Борис Кригер 

 

36 

ГЛАВА ТРЕТЬЯ. РУБИКОН КАК МЕТАФОРА   

 

Когда событие выходит за пределы своего времени и 

перестаёт принадлежать только истории, оно начинает 

жить в языке — и именно тогда превращается в 

метафору. Так произошло с Рубиконом. Река, едва 

различимая на карте, превратилась в символ выбора, от 

которого нельзя отступить, в образ, хранящий в себе 

напряжение решимости, риск и неизбежность. С тех пор 

"перейти Рубикон" — значит переступить черту, за 

которой нет возврата, не столько в пространстве, сколько 

в сознании. Это выражение становится речевым знаком 

не географии, а внутреннего рубежа, и язык, принимая 

его, закрепляет за ним смысл, глубже буквального. 

Фраза, некогда сказанная — или, быть может, 

приписанная — одному человеку, обрела собственную 

жизнь. Она перешла из летописей в повседневную речь, 

из хроники в культурный код. Используемая в разных 

контекстах — от политических решений до личных 

поворотов судьбы — она всегда сохраняет в себе 

напряжённую полноту момента, когда шаг вперёд равен 

выбору без возможности оглянуться. Так язык фиксирует 

то, что само по себе мимолётно: колебание, решимость, 

неотвратимость. 

Синонимом этого выражения в современной речи часто 

становится понятие "точки невозврата" — образ менее 

поэтичный, но столь же насыщенный внутренним 

напряжением. В нём звучит идея границы, после которой 

всё, что было до, теряет силу, а всё, что будет после, 

развивается по собственной логике. Это выражение 

технически точно, но в нём отсутствует то, что придаёт 

«Рубикону» живую плоть: историческая глубина, 

мифологическая тень, образ воды, разделяющей 



Перейти Рубикон   

  

   37 

известное от неизведанного. Рубикон — это не просто 

точка, это путь через реку, переход, шаг, связанный не 

только с решением, но и с телесным действием, с 

движением сквозь преграду, что делает метафору 

особенно выразительной. 

Именно потому "перейти Рубикон" живёт не как сухой 

термин, а как знак, вмещающий в себя историю, судьбу, 

страх и волю. Он говорит не о факте, а о состоянии: когда 

всё ещё можно остановиться, но внутренне уже 

невозможно. Этот образ наделён ритмом драмы, он 

содержит в себе момент тишины перед шагом, идущим 

вразрез с привычным. В нём — не только пересечение, но 

и отрыв, окончательное расставание с прежним 

порядком. 

Метафоры такого рода не просто украшают речь, они 

формируют способ мышления. Через них мысль обретает 

форму, через них поступки приобретают измерение 

значимости. И когда кто-то говорит о своём рубиконе, он 

тем самым придаёт личному решению статус 

исторического, даже если речь идёт не о войне, а о 

перемене в жизни, в профессии, в отношениях. Метафора 

делает частное событие частью общего нарратива — 

именно так миф продолжает действовать, перерабатывая 

реальность в язык. 

 

Метафора в философии — не просто украшение мысли и 

не средство для упрощения сложного. Она — один из 

древнейших и тончайших способов постижения, в 

котором образ и идея сливаются в единое целое. Там, где 

абстрактная формулировка оказывается слишком 

холодной, где аналитический язык теряет связь с живым 

переживанием, метафора входит как мост — соединяя 

чувственное с понятийным, частное с универсальным, 



Борис Кригер 

 

38 

случайное с необходимым. Через неё мысль не 

объясняет, а раскрывается, позволяя прочувствовать то, 

что иначе можно было бы только обозначить. 

Философы с древности прибегали к образам не из 

слабости языка, но из силы интуиции. Платон говорил 

через мифы и притчи: пещера, колесница души, лестница 

любви — это не иллюстрации, а формы мышления. Они 

не описывают истину, но ведут к ней, как звёзды ведут 

путника, не показывая дороги, но указывая направление. 

Аристотель, систематизируя риторику, уже понимал: 

метафора — это акт познания, сопоставление 

несопоставимого, которое вскрывает в предмете то, что 

не видно в прямом значении. 

Позднее мыслители вновь и вновь возвращались к этому 

языку, когда речь шла о границах опыта. Августин 

говорил о времени как о реке, Декарт — о разуме как о 

господине дома, Ницше — о человеке как о канате над 

бездной. Все эти образы не случайны: они дают 

возможность не только выразить мысль, но и пережить 

её, сделать её внутренне ощутимой. Метафора оживляет 

абстракцию, делает её напряжённой, динамичной, 

соучастной человеческому опыту. 

Особенно острое значение метафора приобретает там, 

где мысль касается пределов: жизни и смерти, свободы и 

воли, начала и конца. В таких пространствах понятия 

теряют точность, но образы обретают силу. "Перейти 

Рубикон" — именно из этого ряда. Это не просто 

высказывание о решимости. Это философская формула, 

выражающая суть выбора как перехода: от 

потенциального к осуществлённому, от 

множественности возможностей к одному, уже 

необратимому следствию. Это образ свободы, 

вплетённой в судьбу, когда шаг совершается 



Перейти Рубикон   

  

   39 

сознательно, но последствия уже живут собственной 

жизнью. 

Метафора даёт доступ к тем слоям понимания, которые 

невозможно расчленить логически. Она действует не 

через доказательство, а через узнавание. В этом — её 

философская глубина. Она не подменяет аргумент, но 

открывает для него пространство. Метафора — это не 

риторика, это способ бытия мысли в языке. Когда 

философ говорит о «границе», о «прыжке», о «зеркале», 

он не играет в поэзию, он ищет форму, в которой истина 

не разлагается на определения, а дышит — как дыхание 

истины, не пойманной, но предощущённой. 

 

Метафора в политике — это не просто выразительное 

средство, это инструмент власти, один из самых 

действенных и незаметных способов управления 

восприятием. В отличие от прямого приказа или сухого 

закона, метафора проникает глубже — в образ 

мышления, в структуру суждений, в саму ткань 

коллективного воображения. Она не требует 

доказательств, не вступает в спор, но создаёт контекст, в 

котором одно кажется естественным, другое — 

невозможным, а третье — неизбежным. В политической 

речи метафора — это способ наделить власть смыслом, 

действия — оправданием, а решения — судьбой. 

История показывает: великие политические переломы 

почти всегда сопровождаются образами, которые затем 

становятся кодами эпохи. «Железный занавес», 

«Берлинская стена», «враги народа», «ось зла», «цветные 

революции» — всё это не просто слова, но миры, 

навязанные массовому сознанию как система координат. 

Через метафору власть структурирует реальность, 

разделяя на «свет» и «тьму», «будущее» и «прошлое», 



Борис Кригер 

 

40 

«своих» и «чужих». Одна фраза способна перевернуть 

представление о событиях, как одна карта — о 

направлении пути. 

Особое место в этом ряду занимает «перейти Рубикон» 

— выражение, которое стало политическим клише, но 

сохранило мифологическую насыщенность. Его 

используют, когда нужно оправдать шаг, нарушающий 

порядок: объявление войны, отказ от переговоров, 

изменение основ закона. За этим выражением скрывается 

не просто решимость — в нём звучит тень древней 

власти, отголосок судьбы, как будто тот, кто говорит, не 

просто действует, а исполняет волю истории. Это не 

метафора поступка, это метафора оправдания: дескать, 

выбора не было, дорога уже пройдена, назад не 

повернуть. 

Политики прибегают к метафоре, когда хотят 

замаскировать принуждение под вдохновение. «Мир в 

опасности», «мы на перепутье», «вызовы времени», 

«битва за ценности» — все эти образы создают иллюзию 

участия, сопричастности, необходимости. Они делают 

сложное простым, а спорное — очевидным. И, что 

особенно важно, они позволяют перевести конкретное в 

вечное, актуальное в универсальное. Метафора придаёт 

политике театральность, превращая сухие документы в 

драму, законы — в легенды, а личные амбиции — в 

историческую неизбежность. 

Но в этой силе скрыта и опасность. Когда политическая 

метафора перестаёт быть инструментом объяснения и 

становится способом манипуляции, она заменяет 

размышление ритмом, сомнение — лозунгом, а выбор — 

автоматизмом. Тогда человек уже не думает, а повторяет; 

не оценивает, а реагирует. Так метафора, родившаяся как 

акт мышления, может превратиться в инструмент 



Перейти Рубикон   

  

   41 

подчинения — особенно в руках тех, кто умеет говорить 

словами, у которых нет автора, но есть цель. 

В политике метафора — это всегда нечто большее, чем 

образ. Это поле, на котором ведётся борьба за смысл. И 

от того, кто первым назовёт происходящее, кто вложит в 

него нужное слово, зависит не только интерпретация — 

но и сам ход истории. 

В психологии метафора — не просто фигура речи, а 

способ говорить о внутреннем, не разрушая его прямыми 

определениями. Она позволяет выразить то, что не 

поддаётся точному описанию: сны, страхи, желания, 

воспоминания, подавленные импульсы, расплывчатые 

состояния души. В метафоре переживание обретает 

форму, которую можно осмыслить, обсудить, пережить 

заново. Она становится мостом между бессознательным 

и осознанным, между тем, что чувствуется, и тем, что 

может быть понято. 

Человек редко говорит о себе буквально. Он говорит: «я 

на грани», «что-то давит», «опустились руки», «я 

блуждаю в темноте», «перехожу черту» — и за каждым 

из этих выражений стоит не образ, а переживание. В 

метафоре человек непроизвольно рисует карту своей 

внутренней реальности, создавая язык, на котором 

возможно не просто рассказать, но и услышать самого 

себя. Психолог, работающий с метафорой, не ищет 

буквального смысла — он ищет движение мысли, 

направление эмоции, неочевидный, но глубокий образ, за 

которым скрыто нечто подлинное. 

Психоанализ с самого начала исходил из того, что 

бессознательное говорит не логикой, а символами. 

Сновидения, оговорки, фантазии — всё это формы 

метафорического высказывания. Интерпретация в этом 

контексте — не объяснение, а перевод: бессознательное 



Борис Кригер 

 

42 

говорит в образах, сознание пытается их расшифровать. 

Фрейд видел в этом механизм вытеснения, Юнг — 

проявление архетипов, коллективных символов, через 

которые личное соединяется с вечным. В обоих подходах 

метафора — это не украшение речи, а сущность 

внутренней драмы. 

В терапевтической практике метафора открывает путь к 

разговору, который иначе был бы невозможен. Когда 

человек говорит: «я как будто стою у края пропасти», он 

не нуждается в объяснении, где именно он стоит — он 

нуждается в том, чтобы это почувствовали, признали, 

приняли. Психолог может задать вопрос не «что это за 

пропасть?», а «что по ту сторону?», «что удерживает?», 

«что будет, если сделать шаг?». Так начинается движение 

— не аналитическое, а метафорическое, но именно оно 

приводит к подлинным сдвигам в сознании. 

Особое значение имеет метафора в тех случаях, когда 

речь идёт о кризисах, травмах, болезненной памяти. 

Здесь прямое высказывание часто невозможно — боль 

слишком велика, чтобы быть названа. Но она может быть 

показана — через образ, через символ, через 

иносказание. Метафора не нарушает хрупкости 

переживания, она обходит его, как вода обтекает камень, 

давая возможность заговорить без угрозы быть 

разрушенным. 

И наконец, метафора в психологии — это не только путь 

к исцелению, но и форма осознанности. Человек, 

умеющий говорить о себе в образах, уже отделяет себя от 

хаоса, в который может быть вовлечён. Он не в страхе, 

он ощущает страх как нечто, что можно описать. Этот 

язык даёт дистанцию, а вместе с ней — свободу. В этом 

смысле метафора становится способом быть собой, не 

растворяясь в потоке чувств. 



Перейти Рубикон   

  

   43 

Так, как в философии она приближает к истине, а в 

политике формирует восприятие власти, в психологии 

метафора приближает к себе — не через формулу, а через 

живой, полузакрытый образ, в котором человек, 

возможно впервые, узнаёт самого себя. 

Каждое подлинное личное решение есть, в сущности, 

пересечение границы. Не внешней, не формальной, не 

зафиксированной в документе или ритуале, а внутренней 

— той, за которой остаётся привычное, безопасное, 

контролируемое, и начинается неведомое, где нет 

гарантий, нет возврата, но есть нечто, что требует шага 

вперёд. Такие мгновения в жизни редки, и, быть может, 

именно потому они запоминаются не как события, а как 

образы. Их не объясняют — их переживают, и потому так 

близок им язык метафоры, особенно метафоры перехода: 

порог, река, черта, рубеж. 

В этих решениях проявляется то, что можно назвать 

экзистенциальной храбростью — не внешней бравадой, 

не поступком на показ, а внутренним актом, когда 

человек соглашается с тем, что путь нельзя просчитать до 

конца, но идти по нему всё равно необходимо. Это не 

слепой бросок, не жертвенность, не романтический жест. 

Это тишина перед шагом, где в полной ясности 

осознаётся: всё, что будет дальше, будет другим. И всё же 

человек делает этот шаг — не потому, что уверен, а 

потому, что больше не может оставаться на месте. 

Неотвратимость последствий придаёт такому моменту 

особую тяжесть. После — не всегда хуже, иногда — 

лучше, чаще — просто иначе. Но главное — 

необратимость. Принятое решение меняет не только 

обстоятельства, но и самого человека, изменяя угол его 

взгляда, тон его речи, вес его молчания. В этом смысле 

последствия живут не во внешнем, а внутри. Нельзя 



Борис Кригер 

 

44 

войти в реку и остаться прежним. Даже если вода 

покажется мелкой, даже если шаг забудется, движение 

уже совершено. Символ не отпускает — он становится 

частью внутреннего ландшафта. 

И всё же, при всей тяжести и тревожности таких 

моментов, в них заключена особая красота. Не та, что 

бросается в глаза, не эффектная, но глубокая и простая, 

как линия горизонта. Красота символа живёт в его 

ясности. Когда человек пересекает границу, он делает не 

просто поступок — он называет нечто своим. Он 

утверждает: это я, это мой выбор, это моя река. В этом 

— полнота человеческого достоинства, то напряжённое 

равновесие между страхом и решимостью, в котором 

раскрывается суть свободы. 

Метафора Рубикона, рожденная однажды из 

политического жеста, потому и жива до сих пор, что 

говорит не о Цезаре, а о каждом. Она заключает в себе 

всё: пространство и время, страх и волю, прошлое и 

будущее, — и потому становится не просто символом 

истории, а образом внутренней жизни. Каждый раз, когда 

человек решается — всерьёз, до конца, без оглядки, — он 

проходит свою воду. И пусть мир не узнает об этом, пусть 

не будет свидетелей, всё же в эту минуту совершается 

нечто великое. 

Образ, однажды возникший на пересечении 

исторического действия и человеческого воображения, 

способен пережить не только века, но и полное 

исчезновение своего первоначального контекста. Так 

случилось с Рубиконом — скромной рекой на севере 

Италии, превратившейся в символ, который продолжает 

жить в культуре, языке, мышлении. Суть его живучести 

— в универсальности и ясности: он обозначает момент, в 

котором совершается выбор, отделяющий старое от 



Перейти Рубикон   

  

   45 

нового, страх от решимости, план от поступка. И хотя 

фактическое значение давно стёрлось — география, 

точная дата, детали военной кампании — образ не только 

не исчез, но продолжает усиливаться, переходя от эпохи 

к эпохе, от жанра к жанру, от политики к литературе, от 

истории к личной жизни. 

От античности до современности он остаётся 

узнаваемым, потому что не требует пояснений. Писатели, 

философы, политики, драматурги, психологи используют 

его, не вдаваясь в детали: нет нужды объяснять, что это 

за река и когда её перешли. Смысл уже встроен в 

сознание — как символ безвозвратности, как знак 

окончательного шага. В этом его сила: он избавляет от 

необходимости доказывать, объяснять, уточнять. Он 

действует напрямую, как знак, к которому всё прочее 

лишь подтягивается. 

История хранит множество подобных символов, но не 

все выживают. Одни сгорают вместе с эпохой, другие 

теряются в беспамятстве. Выживают лишь те, что 

касаются чего-то общего, не принадлежащего только 

одному времени или народу. Рубикон — один из 

немногих, потому что он не о политике, не о Цезаре, не о 

республике. Он — о моменте, который знает каждый: 

когда назад невозможно, а вперёд — страшно. И в этом, 

быть может, объяснение, почему метафоры живут 

дольше фактов. 

Факт ограничен: временем, местом, интерпретацией. Он 

требует точности, доказательств, принадлежит только 

себе. Факт можно забыть, опровергнуть, заменить. 

Метафора же выходит за границы. Она не поддаётся 

отмене, потому что не утверждает — она показывает. Она 

не зависит от подтверждений, потому что живёт в 

ощущении. Факт говорит что, метафора — как. И 



Борис Кригер 

 

46 

потому, когда исчезают подробности, когда хроники 

оборачиваются пылью, метафора остаётся: как 

кристаллизованное чувство, как образ, который 

продолжает говорить, когда язык уже молчит. 

В современности, столь насыщенной информацией, 

метафора вновь обретает первостепенное значение. Там, 

где факты множатся до непроницаемости, где каждое 

событие вызывает десятки версий, именно образ даёт 

опору. Он позволяет мыслить сквозь шум, чувствовать 

сквозь детали. И потому «перейти Рубикон» сегодня 

может означать что угодно — от политического жеста до 

личного прозрения, — но всегда будет звучать как нечто 

большее, чем просто переход. Это знак встречи человека 

с решением. Именно такие образы становятся вечными. 

Не потому, что они точны, а потому, что они правдивы. 

 



Перейти Рубикон   

  

   47 

ГЛАВА ЧЕТВЁРТАЯ. РУБИКОН И ЛИЧНАЯ ЖИЗНЬ 
 

Каждый человек рано или поздно оказывается перед 

выбором, который подобен невидимой черте, переступив 

через которую, уже невозможно вернуться к прежнему. В 

такие мгновения всё приобретает особую остроту, словно 

сама жизнь замирает, ожидая ответа. Решение жениться 

или, напротив, покинуть близкого человека не просто 

изменяет обстоятельства, оно разрушает старый порядок 

и воздвигает новый, требуя мужества взглянуть в глаза 

неизбежному. Обещание, данное другому сердцу, сродни 

клятве, за которую придётся отвечать до конца. И 

напротив, шаг прочь, совершённый в одиночестве, 

становится столь же судьбоносным, потому что лишает 

привычной опоры и одновременно открывает 

пространство для иной судьбы. 

Признание в любви часто становится рубежом, за 

которым уже нельзя спрятаться за условности. Слова, 

однажды сорвавшиеся с уст, меняют расстановку сил, 

превращая лёгкую игру в испытание. В такие минуты 

обнажается самое сокровенное, и, произнося простые 

фразы, человек как будто отдаёт ключ от своего 

внутреннего мира. И тот, кто услышал это признание, 

получает власть, которую невозможно ни отнять, ни 

отозвать. 

Уход из дома, будь то бегство от семейных уз или 

решимость эмигрировать в иную страну, несёт в себе ту 

же бесповоротность. Дом остаётся в прошлом, словно 

снятый с плеч плащ, а дорога впереди не сулит 

возвращения к прежним привычкам. Каждая улица, 

каждый запах из детства остаются за спиной, 

превращаясь в воспоминания, которые уже невозможно 

оживить. Даже если случится вернуться, будет ясно: 



Борис Кригер 

 

48 

человек пересёк свой Рубикон, и прошлое перестало 

принадлежать ему в прежнем виде. 

И всё же самое тяжёлое из этих испытаний — 

предательство. Оно разрывает ткань доверия, и никакие 

усилия не могут сшить её обратно. Можно простить, но 

невозможно забыть. Можно примириться, но прежняя 

близость исчезает, словно стекло, однажды треснувшее: 

даже склеенное, оно хранит следы разрушения. В этом и 

заключается его необратимость, потому что рана, 

нанесённая предательством, всегда напоминает о себе, 

меняя взгляд на мир и на тех, кто в нём остаётся. 

Принятие веры или решимость отказаться от неё всегда 

связано с глубоким внутренним переворотом. Доверие к 

высшей силе или же решительное отрицание её 

существования становятся не просто убеждением, а 

новым способом видеть и проживать жизнь. Когда 

человек принимает веру, он как будто вступает в иной 

мир, где каждое событие освещается особым смыслом, а 

случайности обретают форму предначертанного. Отказ 

же несёт иную тяжесть — он требует мужества взглянуть 

на мир как на пространство, лишённое внешней опоры, 

где вся ответственность за шаги и решения ложится на 

плечи самого человека. И в том, и в другом случае 

возвращение к прежнему невозможно, потому что сама 

основа внутренней картины мира изменяется 

бесповоротно. 

Призвание всегда является шагом, который определяет 

судьбу. Случается, что человек долго блуждает, не 

находя своего пути, но стоит ему однажды осознать своё 

предназначение, как всё прошлое складывается в единую 

цепь, готовившую его к этой точке. Отказаться уже 

невозможно: призвание, однажды открывшееся, требует 

верности и подчинения, подобно голосу, которому нельзя 



Перейти Рубикон   

  

   49 

заткнуть уши. Попытка пойти вразрез с ним 

превращается в мучение, потому что каждая минута 

тогда окрашена ощущением предательства самого себя. 

Болезнь приходит неожиданно, нарушая привычный 

порядок и словно очерчивая черту между прежним и 

новым существованием. Вчера ещё казалось, что тело — 

верный союзник, а сегодня оно оборачивается хрупкой 

оболочкой, которая способна предать в любой момент. С 

этим знанием человек уже не может жить по-старому: 

каждый день обретает особую цену, а простые радости 

начинают восприниматься как дар. Болезнь становится 

личным рубежом, после которого человек обретает новое 

чувство времени и иного измерения собственного бытия. 

Испытание смертью близких — это удар, после которого 

мир перестраивается навсегда. Внезапная тишина, 

оставшаяся на месте живого голоса, разрывает сердце и 

меняет взгляд на всё, что окружает. Обычные вещи 

теряют свою лёгкость, привычные радости кажутся 

бледными, и только память о тех, кого уже нет, 

становится источником сил. Пережив такое, человек 

осознаёт, что рубеж пройден: прежнего беззаботного 

взгляда на жизнь уже не вернуть, а сама душа словно 

взрослеет, принимая тяжесть утраты как часть 

собственной судьбы. 

Момент взросления редко наступает внезапно, но его 

невозможно не заметить. Он проявляется не в датах и 

праздниках, а в тихом осознании, что отныне никто не 

защитит от последствий собственных решений. Это не 

резкий перелом, а скорее внезапное прозрение, когда 

вчерашние игрушки и привычные радости теряют блеск, 

а вопросы, прежде казавшиеся далекими, встают во весь 

рост. С этого мгновения уже нельзя жить в беспечности: 

приходит обязанность выбирать и отвечать за выбранное. 



Борис Кригер 

 

50 

Экзистенциальный кризис, словно тень, нависает тогда, 

когда привычные смыслы рассыпаются. Вдруг 

оказывается, что то, ради чего были прожиты годы, 

утратило силу, а старые оправдания больше не работают. 

Человек сталкивается с пустотой и вынужден искать 

новое основание для жизни, создавая его собственными 

усилиями. Этот перелом мучителен, но именно он 

открывает пространство для иной глубины, когда 

прежние иллюзии исчезают, уступая место подлинному 

опыту. 

Храбрость жить по-новому рождается не из внешнего 

героизма, а из внутреннего согласия переступить через 

страх. Это умение оставить позади не только старые 

привычки, но и самого себя прежнего. Подобная отвага 

сродни прыжку в неизвестность, где нет гарантий и 

страховок, зато есть возможность обрести подлинное 

дыхание. Каждый шаг в этом направлении становится 

свидетельством того, что человек способен не только 

существовать, но и творить собственную судьбу. 

Каждый человек однажды переходит свой Рубикон. Для 

одного это признание в любви, для другого — решение 

уйти, а для третьего — принятие веры или встреча со 

смертью близкого. У каждого своя черта, но суть её 

едина: переступив её, нельзя вернуться в прежний мир. 

Эта черта разделяет жизнь на «до» и «после», превращая 

человека в свидетеля собственной судьбы, который уже 

никогда не будет прежним. 

 



Перейти Рубикон   

  

   51 

ГЛАВА ПЯТАЯ. ПОЛИТИЧЕСКИЕ РУБИКОНЫ 

История человечества знает мгновения, когда народы, 

словно единый организм, совершают шаг, который 

невозможно обратить вспять. Политические рубиконы 

отличаются от личных тем, что их прохождение 

переживается сразу миллионами, и каждая судьба 

оказывается вплетена в ткань великого перелома. 

Революции всегда знаменуют переход — разрушение 

старого порядка и рождение нового, зачастую 

непредсказуемого и сурового. Они начинаются как 

протест против обветшавших форм власти, но вскоре 

перерастают в потоки, сметающие всё на своём пути. 

Французская революция конца XVIII века стала 

примером того, как недовольство народа, вызревшее в 

тишине, обернулось бурей, перевернувшей судьбы целой 

Европы. Казавшаяся непоколебимой монархия рухнула, 

уступив место республике, а вместе с ней изменилось и 

само представление о правах человека и свободе. 

Переступив этот рубеж, Франция уже не могла вернуться 

к прежнему облику: даже попытки реставрации лишь 

подчеркивали необратимость свершившегося. 

Октябрь 1917 года в России также стал точкой 

невозврата, где сама ткань общества была разорвана и 

переплетена заново. Народ, уставший от войны и 

нищеты, доверился обещанию равенства и 

справедливости, и в одно мгновение древние устои 

рухнули под натиском новой власти. Этот шаг определил 

жизнь огромной страны на десятилетия вперёд, создав 

иную картину мира, которая воздействовала не только на 

её собственных жителей, но и на весь XX век. 

Падение Берлинской стены в 1989 году стало символом 

того, что даже самые прочные перегородки однажды 

рушатся. Стена, разделявшая не только город, но и 



Борис Кригер 

 

52 

судьбы миллионов, пала под тяжестью времени и 

стремления людей к свободе. В тот момент не просто 

исчезла преграда из бетона, но и закончилась целая 

эпоха, где Восток и Запад стояли друг против друга. Этот 

политический рубикон открыл дорогу к новой Европе, в 

которой границы начали терять былую силу. 

Крах Советского Союза стал одним из величайших 

политических переломов новейшей истории. Он 

произошёл без грома пушек, но потряс целый мир. 

Империя, державшая десятилетиями в напряжении 

полмира, распалась на множество самостоятельных 

государств, и каждое из них оказалось перед лицом 

собственного будущего. Для миллионов людей это 

означало резкий обрыв привычной действительности: 

вчерашняя уверенность в завтрашнем дне сменилась 

тревогой, а ощущение великой державы уступило место 

поиску новых опор. Рубикон был пройден, и возврата к 

прежней форме уже не существовало. 

Войны за независимость, которые следовали за распадом 

великих империй, становились испытанием для целых 

народов. Иногда они приобретали форму героического 

восстания, иногда превращались в затяжное 

кровопролитие, но всегда становились точкой, после 

которой уже невозможно было жить под прежним 

владычеством. Каждое восстание, каждая борьба за 

свободу рождала новое государство, а вместе с ним и 

новое ощущение времени, когда будущее начинало 

строиться на собственной земле и собственных жертвах. 

Национальные идентичности в такие моменты 

становились источником силы и одновременно причиной 

противоречий. Народ, ещё вчера растворённый в 

большой имперской общности, вдруг начинал осознавать 

себя самостоятельным. Язык, культура, обычаи 



Перейти Рубикон   

  

   53 

становились знамёнами, под которыми собирались люди, 

готовые утверждать своё право на существование. Но 

вместе с этим рождались и конфликты, потому что поиск 

единства оборачивался борьбой за отличие, и каждая 

нация стремилась доказать свою неповторимость. 

Политический риск всегда сопутствует подобным 

рубежам. Те, кто решается вести за собой массы, ступают 

по краю пропасти: шаг в сторону может обернуться 

катастрофой, а колебание — потерей доверия. И всё же 

без риска невозможны перемены, потому что каждый 

великий перелом требует смелости. Именно она 

позволяет пересечь политический Рубикон, 

открывающий новый путь, где впереди ждут и 

возможности, и опасности, а позади остаётся мир, уже 

навсегда ушедший в прошлое. 

Лидеры всегда оказываются в центре политических 

рубежей, и каждый их шаг становится не только личным 

решением, но и судьбой целых народов. Иногда это 

смелый призыв к переменам, за которым следуют 

миллионы, иногда — осторожный манёвр, меняющий 

расстановку сил на десятилетия. История хранит имена 

тех, кто рискнул перейти черту, понимая, что обратной 

дороги не будет, и чьё мужество или жестокость 

определили облик эпохи. В этих решениях всегда 

чувствуется тяжесть ответственности, которую 

невозможно снять, даже если результат окажется 

трагическим. 

Демократия и диктатура выступают как два 

противоположных выбора, каждый из которых 

становится Рубиконом для государства. 

Демократическая форма даёт голос народу, открывая 

путь к разнообразию мнений, но вместе с тем влечёт и 

хаос неопределённости. Диктатура же обещает порядок и 



Борис Кригер 

 

54 

ясность, но цена её — отказ от свободы и концентрация 

власти в одних руках. Выбор между этими путями 

никогда не бывает случайным: он совершается под 

давлением обстоятельств и часто сопровождается бурей, 

после которой невозможно вернуться к прежнему 

устройству. 

Мировая политика напоминает сеть рубежей, где каждое 

государство пересекает свои линии и тем самым меняет 

картину всего мира. Революции, войны, договоры и 

союзы — всё это шаги, после которых история обретает 

новое русло. Ни одна страна не существует в изоляции, и 

потому чужой Рубикон часто становится собственным, 

вовлекая в круговорот событий тех, кто ещё вчера считал 

себя сторонним наблюдателем. Так складывается ткань 

мировой истории, где переломы одного народа 

отражаются эхом в судьбах многих. 

И всё же возникает вопрос: существует ли путь назад? 

Опыт подсказывает, что возвращения нет. Можно 

возродить старые лозунги, можно воссоздать символы 

прошлого, но само время движется вперёд, и повторение 

оказывается лишь тенью. Пройденный Рубикон навсегда 

остаётся позади, превращаясь в память, которая 

формирует будущее, но не даёт вернуться в прошлое. 

Каждый политический шаг подобен камню, брошенному 

в воду: круги расходятся всё дальше, и остановить их уже 

невозможно. 

 



Перейти Рубикон   

  

   55 

ГЛАВА ШЕСТАЯ. СОЦИАЛЬНЫЕ РУБИКОНЫ  
 

История общества знает моменты, когда терпение 

народных масс иссякает, и тогда привычный порядок 

рушится под натиском протеста. Массовые выступления 

становятся границей между покорностью и 

сопротивлением, ведь, однажды выйдя на улицы, люди 

уже не могут вернуться к молчанию. Каждое подобное 

движение рождается из множества обид и надежд, 

которые, соединяясь, превращаются в силу, способную 

менять государственные устои и законы. 

Восстания рабов в древности были первыми 

свидетельствами того, что даже самые угнетённые ищут 

путь к свободе. Поднимаясь против своих господ, они 

понимали, что дорога назад невозможна: поражение 

означало гибель, а победа — шанс на иной мир. Эти 

бунты становились символами жажды справедливости, а 

их участники оставались в памяти потомков как первые, 

кто решился сломать цепи и тем самым обозначил новый 

социальный рубеж. 

Женские движения в XIX и XX веках стали 

продолжением этой борьбы, но уже в иной форме. 

Женщины, веками отстранённые от общественной 

жизни, впервые громко заявили о своём праве на голос, 

на труд, на собственное место в истории. Их 

выступления, вначале встречавшие насмешку и 

сопротивление, постепенно превращались в признанную 

силу, изменившую само представление о равенстве. 

Переступив этот рубеж, общество уже не могло 

вернуться к прежнему молчаливому согласию, когда 

половина человечества лишалась права говорить. 

Рабочие движения стали ещё одной гранью социального 

перелома. Люди труда, собравшиеся вместе, осознали 



Борис Кригер 

 

56 

свою силу и впервые заявили о справедливых условиях 

жизни и работы. Забастовки, профсоюзы, политические 

организации рождались из страдания и усталости, но 

становились опорой для будущих преобразований. 

Отказавшись быть лишь частью безмолвного механизма, 

рабочие потребовали признания своего достоинства, и с 

этого момента дорога к прежнему порядку оказалась 

закрыта. 

Колониальная эмансипация стала одним из самых 

значительных социальных переломов XX века. Народы, 

веками подчинённые чужой воле, однажды осознали 

собственную силу и решились стряхнуть оковы 

зависимости. Процесс этот редко проходил мирно: за 

каждой декларацией независимости скрывались годы 

борьбы, страха и надежды. Но, раз обретя свободу, 

колониальные общества уже не могли вернуться в 

состояние подчинения. Их шаг становился рубежом, 

меняющим карту мира и создающим новые 

национальные судьбы. 

Стремление к социальной справедливости сопровождало 

человечество на каждом этапе его развития. Оно 

пробуждалось там, где обострялись противоречия между 

бедностью и богатством, унижением и властью. Когда 

общество поднималось ради уравновешивания этих 

крайностей, оно неизбежно проходило через Рубикон, 

переступив который уже нельзя было мириться с 

прежним устройством. Каждое поколение вносило в эту 

борьбу собственные слова и поступки, но суть её 

оставалась прежней — стремление к равному 

достоинству для всех. 

Экономические кризисы становились испытанием для 

целых наций, нарушая привычный порядок жизни. В 

одно мгновение рушились состояния, исчезали 



Перейти Рубикон   

  

   57 

предприятия, массы людей оказывались без работы и 

средств к существованию. И всё же именно эти 

потрясения заставляли искать новые пути, перестраивать 

производство и менять систему ценностей. Прожив 

катастрофу, общество уже не могло вернуться к 

прежнему благоденствию безмятежных лет: в памяти 

оставался опыт падения, который учил осторожности и 

укреплял стремление к обновлению. 

Технологические революции, напротив, открывали двери 

в будущее, изменяя само представление о возможностях 

человека. Изобретение печатного станка, паровой 

машины, электричества или интернета становилось не 

просто новшеством, а чертой, после которой мир 

перестраивался навсегда. Каждое поколение, 

пережившее подобный перелом, ощущало себя 

свидетелем рождения новой эпохи, и возврата к 

прежнему образу жизни уже не существовало. 

Технология становилась частью судьбы, определяя и 

работу, и отношения, и саму структуру общества. 

Сетевое общество стало одним из самых заметных 

переломов последних десятилетий. Мир, когда-то 

разделённый пространством и временем, оказался связан 

невидимыми потоками информации, превращающими 

планету в единое поле общения. Интернет и социальные 

сети стерли границы между частным и публичным, 

превратив каждого человека в возможного свидетеля, 

участника и автора. Этот рубеж оказался необратимым: 

пройдя его, человечество утратило прежнюю 

медлительность и закрытость, вступив в эпоху 

мгновенного обмена, где новость или мысль разлетается 

быстрее, чем можно её осмыслить. 

Культура отмены стала ещё одним проявлением этой 

новой реальности. Она показала, что репутация, некогда 



Борис Кригер 

 

58 

создававшаяся годами, может быть разрушена в одно 

мгновение общественным осуждением. Отказ от 

привычки прощать ошибки и стремление мгновенно 

наказывать словом или бойкотом превратились в 

своеобразный инструмент социальной справедливости, 

но одновременно и в оружие. Этот феномен стал 

рубежом, отделяющим старое понимание 

ответственности от нового, где каждый поступок и 

каждое слово остаются в памяти цифрового общества. 

Экологические движения, поднимающиеся всё громче, 

обозначили ещё одну черту, которую современное 

человечество вынуждено переступать. Загрязнённые 

реки, вырубленные леса, исчезающие виды и 

климатические перемены сделали очевидным, что 

прежнее потребительское отношение к планете ведёт к 

катастрофе. Миллионы голосов, требующих перемен, 

превращаются в силу, способную менять 

промышленность и политику. И как только общество 

осознало эту угрозу, оно уже не могло жить так, как 

прежде, закрывая глаза на последствия собственного 

прогресса. 

Новые рубиконы общества XXI века проявляются во 

множестве форм — от технологий искусственного 

интеллекта и биоинженерии до борьбы за равенство и 

поиска новых ценностей. Каждый из них становится 

точкой, за которой привычное исчезает, уступая место 

непредсказуемому будущему. Человечество идёт по цепи 

этих невидимых границ, переступая их одно за другим, и 

каждый шаг уводит всё дальше от прежнего мира, 

оставляя позади старые формы жизни и открывая путь к 

реальности, которую ещё предстоит осознать. 

Геополитика, несмотря на века развития, словно 

застывает в своём архетипе, где главным аргументом 



Перейти Рубикон   

  

   59 

остаётся сила. Государства, облекаемые в современные 

формы, по сути продолжают жить по древним законам 

соперничества, в которых доминирует борьба за 

территорию, ресурсы и влияние. Каждое поколение 

изобретает новые средства коммуникации, строит 

сложнейшие институты и договаривается о правилах, но 

при первом серьёзном столкновении привычные 

конструкции рушатся, обнажая старый инстинкт — 

подавить противника оружием. 

Причина этого кроется в самой природе власти, 

стремящейся к расширению и укреплению. Любая 

держава, обретя силу, стремится закрепить её, а значит 

неизбежно сталкивается с другими, претендующими на 

то же. Подобные столкновения редко решаются только 

словами, потому что доверие между государствами 

всегда хрупко, а страх оказаться слабым толкает к 

упреждающему удару. В этом механизме и заключена 

трагическая устойчивость войн: они становятся 

продолжением политики другими средствами, как 

говорил ещё старый мыслитель, и в этой формуле нет 

места окончательной модернизации. 

Можно создавать союзы, выстраивать международные 

организации, подписывать договоры, но эти конструкции 

держатся лишь до тех пор, пока баланс сил кажется 

справедливым. Стоит нарушить равновесие — и старые 

тени оживают, возвращая мир к образцам, которые 

казались давно преодолёнными. Современные 

технологии только усиливают этот парадокс: вместо того 

чтобы уводить от насилия, они превращают войны в ещё 

более разрушительные явления, сохраняя при этом их 

архаичную суть. 

И потому человечество снова и снова оказывается на 

краю варварства. Оно способно покорять космос, 



Борис Кригер 

 

60 

создавать искусственный разум, но остаётся пленником 

древнего Рубикона, за которым всегда стоит война. 

Каждая попытка модернизировать геополитику 

разбивается о то, что в её основе лежит не только разум, 

но и страх, жадность и стремление властвовать — силы, 

которые ни один прогресс пока не смог укротить. 

 

 



Перейти Рубикон   

  

   61 

ГЛАВА СЕДЬМАЯ. ФИЛОСОФСКИЕ ИНТЕРПРЕТАЦИИ 
 

Стоицизм с его учением о внутренней свободе и 

спокойствии перед лицом судьбы предлагает особое 

понимание решимости. Для стоика пересечение рубежа 

не связано с внешними обстоятельствами — оно 

совершается в душе, когда человек принимает 

неизбежное и отказывается от напрасных волнений. 

Решимость в этом ключе означает согласие с природным 

ходом вещей и одновременно твёрдость, которая не 

зависит от удачи или поражения. Приняв судьбу как 

закон, стоик переступает через страх и тем самым 

обретает силу, которой невозможно лишиться. 

Кант рассматривал момент выбора через категорию 

долга, превращая его в нравственный рубикон. Человек 

оказывается перед обязанностью поступать так, чтобы 

его действие могло стать всеобщим законом. Решение 

здесь не продиктовано выгодой или склонностью, оно 

вытекает из внутреннего императива. Переступить этот 

рубеж означает признать себя существом, способным к 

моральной автономии. И с того мгновения возврата к 

бездумному подчинению желаниям уже нет: долг 

становится мерой человеческой свободы и её 

подтверждением. 

Хайдеггер видел в решимости иной смысл — не 

покорность и не долг, а подлинность существования. Для 

него рубеж проходил там, где человек переставал жить 

чужими ожиданиями и соглашениями, обретая 

готовность принять собственное бытие во всей его 

конечности. Решимость означала ясное обращение к 

собственной смерти и вместе с тем — к собственной 

жизни, которая в её свете обретает настоящий вес. 

Подлинность открывалась как опыт перехода: перестав 



Борис Кригер 

 

62 

уклоняться, человек переступает границу и начинает 

существовать во всей глубине своего «я». 

Ницше же видел в переходе прежде всего переоценку 

ценностей. Для него рубикон не ограничивался личной 

судьбой, он становился испытанием для всей культуры. 

Прежние основания теряли силу, и человек оказывался 

перед задачей создать новые. Переступить черту 

означало отказаться от старых кумиров и привычных 

оправданий, дерзнув взглянуть на мир глазами творца. В 

этой смелости Ницше видел возможность нового начала: 

человек, осмелившийся на переоценку, вступал в 

пространство, где он сам становится источником смысла 

и закона. 

Христианская перспектива связывает момент перехода с 

покаянием и крещением. Покаяние становится 

внутренним Рубиконом, когда человек решается 

признать собственную неправду и отвернуться от 

прежнего пути. Крещение же выражает это решение 

внешне, превращая его в символический и одновременно 

реальный переход в новое состояние, где прошлое 

остаётся позади, а будущее открывается в свете иной 

истины. Этот шаг не допускает обратного движения: 

однажды восприняв веру, человек вступает в 

пространство, где прошлые ошибки уже не имеют 

прежней власти, а жизнь становится обращённой к 

высшему смыслу. 

Экзистенциалисты, в особенности Сартр, видели рубеж 

прежде всего в свободе. Для него человек неизбежно 

осуждён быть свободным, и каждое решение становится 

актом, который невозможно отменить. Переступив 

внутреннюю черту, он принимает ответственность за 

выбор, даже если стремился её избежать. Свобода у 

Сартра не есть дар, а тяжесть, от которой нельзя 



Перейти Рубикон   

  

   63 

отказаться: она делает жизнь подлинной, но и обязывает, 

потому что каждое действие формирует не только 

личность, но и облик человечества. 

Камю добавлял в этот ряд иной акцент, видя в абсурде 

саму ткань человеческого существования. Осознав, что 

мир лишён окончательных ответов, человек сталкивается 

с пустотой, и тогда ему остаётся лишь решение — жить 

несмотря ни на что. Принятие абсурда становится 

переломом: отказавшись от иллюзий, человек тем не 

менее выбирает продолжать, наполняя каждый миг 

собственным смыслом. Это тоже Рубикон, который 

делает невозможным возвращение к прежней наивной 

вере в готовые истины. 

Шестов шёл ещё дальше, видя в рубеже шаг в 

неизвестность, где разум перестаёт быть последней 

инстанцией. Он говорил о решимости довериться тому, 

что не имеет обоснования и не подчиняется 

доказательствам. Для него подлинный переход 

совершается тогда, когда человек отбрасывает 

привычную почву под ногами и открывается тайне, не 

гарантируя себе ничего, кроме самого акта веры. Этот 

прыжок за пределы логики и есть черта, переступив 

которую, уже невозможно жить по-старому. 

Фуко видел рубеж там, где человек пересекает 

дисциплинарные границы. Его размышления о власти и 

контроле показывали, что общество формирует личность 

через сети норм, правил и наблюдения. Переход в этом 

случае означает не столько революционный разрыв, 

сколько осознание того, что сами механизмы власти 

пронизывают тело и сознание. Переступая этот порог, 

человек видит, что свобода не противоположна 

дисциплине, а возникает внутри неё, в умении распознать 

невидимые пределы и выйти за них. Этот рубикон не 



Борис Кригер 

 

64 

разрушает систему полностью, но открывает 

возможность мыслить и действовать за рамками 

навязанных форм. 

Деррида предлагал иной взгляд, указывая на 

деконструкцию как на процесс, где каждая структура 

рано или поздно сталкивается с собственной трещиной. 

Для него перелом наступает в тот момент, когда 

обнаруживается, что смысл не закреплён окончательно и 

всегда ускользает. Рубеж здесь выражается в отказе от 

окончательной истины, в принятии игры различий и 

неустойчивости. Такой переход нельзя отменить: 

однажды увидев, что каждое утверждение содержит в 

себе возможность подрыва, уже невозможно вернуться к 

прежней уверенности в цельных системах. 

Современные интерпретации продолжают эту линию, 

рассматривая Рубикон как символ перехода между 

устойчивым и изменчивым. В эпоху глобализации, 

цифровых технологий и постоянных кризисов 

философия обращается к теме границ и их пересечения, 

видя в этом центральный опыт нашего времени. Рубежи 

возникают не только в политике и культуре, но и в самой 

человеческой идентичности, которая всё чаще 

переживается как процесс, а не как фиксированная 

данность. 

Рубикон в философии становится универсальным 

образом, обозначающим момент, когда возврат 

невозможен. В нём соединяются античная идея 

судьбоносного шага и современные поиски подлинности, 

свободы или смысла. Этот символ объединяет традиции, 

потому что каждая из них сталкивается с опытом 

перехода — от незнания к знанию, от покорности к 

свободе, от иллюзии к правде. И потому Рубикон 

остаётся вечным образом человеческого существования, 



Перейти Рубикон   

  

   65 

которое всегда определяется не только дорогой, но и 

границей, которую однажды необходимо переступить. 

 



Борис Кригер 

 

66 

ГЛАВА ВОСЬМАЯ. ПСИХОЛОГИЯ ТОЧКИ НЕВОЗВРАТА  

 

Решимость всегда соседствует со страхом. Внутренний 

шаг к переменам редко совершается в спокойствии: 

сердце замирает перед неизвестным, разум ищет 

оправдания, а тело ощущает напряжение, словно 

готовясь к прыжку в темноту. И всё же именно в этот миг 

рождается настоящая сила. Решимость не устраняет 

страха, она учится идти рядом с ним, превращая его в 

двигатель движения. Там, где один отступает, другой, 

собравшись, переступает границу, открывая новую 

страницу собственной судьбы. 

Риск и азарт окрашивают этот момент в разные тона. 

Одни испытывают тяжесть выбора как непосильное 

бремя, другие ощущают в нём вкус вызова. Азарт 

способен превратить опасность в игру, где сама угроза 

поражения воспринимается как доказательство 

подлинности. Но за лёгкостью скрывается та же самая 

бездна: риск требует полной отдачи, и, переступив порог, 

человек уже не может вернуться к прежней 

осторожности. Азарт влечёт, но он же делает каждый шаг 

окончательным. 

Необратимость всегда сопряжена со стрессом. 

Понимание, что путь назад закрыт, обостряет чувства и 

мысли, словно сама психика входит в состояние 

тревожного напряжения. Человек оказывается перед 

лицом ситуации, где привычные механизмы защиты не 

действуют: откладывание, избегание, самообман — всё 

теряет силу, потому что момент уже наступил. Этот 

стресс не всегда разрушителен: иногда он пробуждает 

скрытые силы, открывая способность выдерживать то, 

что казалось невозможным. 



Перейти Рубикон   

  

   67 

Пороговые состояния психики становятся естественным 

откликом на такие переломы. Они напоминают 

переходные зоны между сознанием и бессознательным, 

где рождаются сны, галлюцинации, озарения. В эти 

минуты человек будто теряет прежнюю устойчивость, но 

вместе с тем обретает доступ к глубинам, которые 

обычно скрыты. Пороговое состояние опасно своей 

неустойчивостью, но именно оно нередко предшествует 

внутреннему возрождению. Психика, пройдя через 

надлом, выходит иной, уже не способной жить в прежней 

гармонии, но зато готовой к новому опыту. 

Кризис идентичности является одним из самых острых 

переживаний психики. Он наступает тогда, когда 

привычное представление о себе перестаёт работать, 

когда старые роли и маски сброшены или разрушены, а 

новые ещё не найдены. Человек оказывается в зыбком 

пространстве, где каждый шаг кажется опасным, потому 

что неясно, кем быть и каким путём идти дальше. Этот 

внутренний разлом часто становится болезненным, но 

именно он открывает дорогу к подлинному 

самоопределению, ведь, пройдя через пустоту и 

сомнения, личность рождается заново. 

Психология принятия решения связана с напряжённым 

балансом разума и чувства. С одной стороны, ум 

взвешивает возможные последствия, с другой — 

внутренний голос настаивает на собственном выборе, не 

всегда поддающемся логике. Человек стоит на 

перекрёстке, где невозможно просчитать всё до конца, и 

тогда решение превращается в leap, в прыжок через 

невидимую черту. Этот момент всегда окрашен в 

драматические тона, потому что каждое «да» неизбежно 

означает отказ от множества других возможностей, 

закрытых навсегда. 



Борис Кригер 

 

68 

Индивидуальная храбрость проявляется именно здесь, на 

границе неопределённости. Это не громкие жесты и не 

внешняя бравада, а тихая способность выдержать 

напряжение выбора и не уклониться в сторону. 

Храбрость — это согласие шагнуть туда, где нет 

гарантий, и при этом не потерять внутреннего 

достоинства. В этом качестве человек открывает в себе 

источник силы, который не зависит от обстоятельств и 

внешней поддержки, становясь хозяином собственной 

судьбы. 

Манипуляции и давление всегда стремятся лишить 

человека этого права. Внешние силы — будь то власть, 

общественное мнение или близкие — могут 

подталкивать к выбору, выгодному другим. Подобное 

давление создаёт иллюзию свободы, хотя на самом деле 

решение уже заранее запрограммировано. Распознать 

такие ловушки нелегко, потому что они проникают в 

сознание тонко, играя на страхах и надеждах. И всё же 

именно способность заметить чужую руку и сохранить 

верность собственному пути становится высшей формой 

внутренней зрелости. 

Коллективное решение рождается там, где множество 

людей вдруг соединяется в одном импульсе. Оно редко 

складывается из простого согласия: скорее это 

напряжённый процесс, в котором сталкиваются страх и 

надежда, эгоизм и вера в общее. Но в тот миг, когда 

массы принимают решение действовать вместе, 

возникает особое состояние, когда каждый чувствует 

себя частью большего. Это переживание несёт в себе 

мощь, но одновременно и ответственность, потому что 

коллективный выбор почти всегда необратим и уводит 

общество в сторону, из которой уже невозможно 

вернуться к прежнему покою. 



Перейти Рубикон   

  

   69 

Переживание катастрофы становится психологическим 

рубежом, когда привычный мир рушится в одночасье. 

Стихийное бедствие, война или личная трагедия 

пробуждают состояние, в котором всё прежнее кажется 

призрачным и хрупким. В такие минуты человек остро 

осознаёт уязвимость существования и вынужден 

перестраивать своё сознание, чтобы выдержать удар. 

Катастрофа лишает возможности жить так, как прежде: 

она оставляет след, который невозможно стереть, 

превращая память в постоянное напоминание о 

пройденном рубеже. 

Травма и новое начало всегда связаны друг с другом, 

словно тьма и свет. Ранящий опыт сначала парализует, 

заставляет закрыться в себе, но затем постепенно может 

стать источником роста. Внутри боли рождается 

потребность найти иной смысл, и эта работа даёт начало 

новому пути. Прежний человек остаётся в прошлом, а из 

руин поднимается иной, закалённый и более глубокий. 

Травма становится чертой, переступив которую 

невозможно вернуться, но именно благодаря ей 

появляется шанс на обновление. 

Психология выбора без возврата выражается в особом 

состоянии, когда ясно: дорога назад закрыта. Это 

переживание давит своей тяжестью, но одновременно 

освобождает от бесконечных колебаний. В этот момент 

внутренний голос становится главным проводником, и 

каждое сомнение уступает место решимости. Человек 

делает шаг, понимая, что все мосты за ним сожжены, и 

именно в этом окончательном согласии с собой обретает 

новое чувство силы. Выбор без возврата превращает 

жизнь в путь, где нет повторов, а есть лишь движение 

вперёд. 



Борис Кригер 

 

70 

ГЛАВА ДЕВЯТАЯ. РУБИКОН В КУЛЬТУРЕ И ИСКУССТВЕ 

 

В литературе образ Рубикона возник не просто как 

географический ориентир, но как метафора решимости, 

как символ рубежа, после которого уже невозможно 

возвратиться к прежнему состоянию. Писатели разных 

эпох, вглядываясь в этот древний сюжет, видели в нем не 

столько воспоминание о судьбоносном шаге Цезаря, 

сколько внутренний выбор человека, оказавшегося перед 

чертой. В трагических поэмах рубеж превращался в знак 

обреченности и гордого вызова, в романах Нового 

времени он наполнялся личностным звучанием, 

раскрывая драму героя, которого обстоятельства или 

страсть толкали к поступку без обратного пути. Нередко 

повествование строилось вокруг ожидания этого 

перехода, словно само движение к нему значило не 

меньше, чем шаг через воду. 

Живописцы, обращаясь к древнему мотиву, находили в 

нем повод для изображения столкновения человеческой 

воли с величием истории. Полотна, на которых 

изображался Цезарь у брода, становились аллегорией 

выбора, исполненной напряженной тишины перед бурей. 

Свет и тени в композициях усиливали чувство 

неотвратимости, а фигуры воинов, задержавших 

дыхание, подчеркивали, что граница, которую предстоит 

пересечь, касается не только вождя, но и всего его 

окружения. Позднейшие мастера, уже не нуждавшиеся в 

точной исторической детализации, переносили мотив в 

условные сцены: река превращалась в символическую 

преграду, а сама фигура человека — в воплощение 

внутреннего перелома. 

В музыкальном искусстве мотив рубежа нашел 

отражение в драматических партитурах, где напряжение 



Перейти Рубикон   

  

   71 

нарастало, как водный поток, стремящийся к разливу. 

Композиторы, создавая оперы и симфонии, пользовались 

этим образом как средством передать переход от 

спокойствия к буре, от сомнения к действию. 

Музыкальная ткань, словно подчиняясь неумолимой 

логике судьбы, вела слушателя к кульминации, где 

звучание оркестра обозначало решительный шаг, после 

которого наступало новое измерение повествования. 

Драматурги же, подхватывая этот символ, наделяли 

героев монологами, в которых борьба с самим собой 

предшествовала окончательному решению, и сцена, где 

произносились эти слова, становилась границей между 

старой и новой жизнью персонажа. 

Век кинематографа, вобравший в себя и литературу, и 

живопись, и театр, создал из образа Рубикона 

универсальный знак массовой культуры. В фильмах 

герой нередко оказывался перед дверью, мостом или 

морской гладью, где сама постановка кадра давала 

зрителю понять, что впереди точка невозврата. 

Популярные жанры — от исторических драм до 

фантастики — не раз использовали этот мотив, 

превращая его в метку решающего момента. Массовая 

культура, воспринимая древнюю метафору, расширила 

ее до бытовых ситуаций: герой сериала, стоящий перед 

выбором в любви или карьере, совершал свой переход 

через Рубикон, даже если реки в кадре не было. Так 

древний образ, пройдя через страницы книг и холсты 

художников, через звучание музыки и сцены театров, 

нашел новое дыхание в мире экранов, сохраняя вечное 

напоминание о том, что в жизни каждого наступает миг, 

когда дорога назад закрыта. 

Цезарь, переступивший узкую реку, превратился в 

вечный символ лидера, который берет на себя смелость 



Борис Кригер 

 

72 

решать за миллионы и тем самым обрекает себя на 

величие и опасность. Его фигура стала образцом того, кто 

не колеблется перед последствиями, кто готов возложить 

на собственные плечи тяжесть будущего. В 

литературных и исторических представлениях он был не 

только полководцем, но и человеком, чья воля к 

действию оказалась сильнее страха перед 

неизвестностью. С этим образом слилось представление 

о вожде, чья власть строится не на случайности, а на 

решительном жесте, навсегда изменяющем судьбы 

целых народов. 

Сюжеты о точке невозврата, рождённые древней 

метафорой, прочно вошли в мировое искусство. Каждый 

автор находил в них повод показать, как герой, достигнув 

предела, вынужден выбирать. Это могло быть любовное 

признание, военная кампания, моральное решение или 

творческий акт — неизменно в них звучала мысль о том, 

что дорога назад закрыта. Такие истории, восходя к шагу 

Цезаря, создавали напряжение ожидания, которое 

удерживало внимание читателя или зрителя сильнее, чем 

сами последствия поступка. В художественных мирах 

часто подчеркивалось, что величайшая драма заключена 

не в самой битве, а в моменте внутреннего перелома, 

когда колебание сменяется решимостью. 

В национальных мифах мотив Рубикона 

преобразовывался и обретал новые очертания. Для одних 

народов он становился символом восстания и 

освобождения, для других — мифологической границей 

между старым и новым миром. В эпохи становления 

государств легенды о решающем переходе обретали 

особую силу, помогая сформировать чувство общности. 

Народное воображение превращало образ реки в горы, 

степи или леса, но суть оставалась той же: коллективное 



Перейти Рубикон   

  

   73 

движение через опасный порог, после которого 

открывалась новая история. Так древний сюжет 

становился частью коллективной памяти, служа 

напоминанием о жертве и смелости предков. 

Поэзия воспринимала этот мотив с особенной остротой, 

превращая его в границу между молчанием и словом. Для 

поэта выбор оказывался внутренним актом, когда стихи 

становились шагом через собственный страх или 

отчаяние. В строках многих авторов Рубикон обретал не 

внешнюю форму, а душевное измерение: рубеж, за 

которым начиналась свобода творчества и 

невозможность возврата к прежней тишине. Поэтическое 

слово, перешагнувшее невидимую черту, открывало 

новые горизонты, и именно в этом раскрывалась 

глубинная родственная связь поэзии с древним символом 

решающего перехода. 

Драматическое искусство с особенной силой уловило 

сущность перехода, превращая сцену в пространство, где 

герой проходит сквозь внутренние и внешние преграды. 

Каждое действие в пьесе становится шагом, каждое слово 

— мостом через бурный поток, за которым уже нет 

возврата. Сцена, освещённая ярким светом рампы, 

превращается в символическую реку, через которую 

актёр ведёт зрителя, заставляя вместе с ним ощутить 

напряжение решающего момента. Драма в этом смысле 

всегда обращена к Рубикону, ибо её основа — выбор, 

изменяющий судьбу персонажа и пробуждающий в 

зрителях собственные воспоминания о пройденных 

чертах. 

Театр абсурда, отринувший привычные правила и 

логику, по-своему переосмыслил этот древний мотив. 

Герои пьес Беккета или Ионеско, оказавшиеся в мире 

лишённом привычных опор, словно бесконечно 



Борис Кригер 

 

74 

приближаются к невидимой границе, но никогда не могут 

её пересечь. Их вечное ожидание, их бесконечные 

диалоги и молчания создают парадоксальный Рубикон — 

границу, которая существует лишь как ощущение, но всё 

же разрушает прежний порядок жизни. В этой 

бесконечной неподвижности обнаруживается иная 

форма перехода: невозможность шага становится самой 

драмой, а река превращается в пустоту, от которой 

невозможно отвести взгляд. 

Современное искусство, многоголосое и стремительное, 

обращается к этому символу то в прямом, то в скрытом 

виде. Художники в перформансах и инсталляциях 

создают образы мостов, рек, дверей, предлагая зрителю 

самому совершить шаг и испытать чувство 

необратимости. В видеоискусстве и цифровых формах 

переход выражается через движение света, звука и 

пространства, которые ведут от привычного к 

неизведанному. Даже уличное искусство, возникая на 

стенах городов, часто обращается к мотиву черты, за 

которой раскрывается новое восприятие повседневности. 

Каждый раз в этом поиске возникает всё та же древняя 

идея: мгновение выбора, когда привычный мир 

рассыпается, уступая место другому. 

Рубикон как вечный сюжет продолжает сквозить во 

множестве жанров и форм, не теряя своей силы. Он 

может появиться в строках поэта, на холсте художника 

или в кадре киноленты, но всегда будет означать одно — 

границу, за которой открывается иная реальность. Смена 

эпох не разрушила его притягательности, напротив, 

сделала его ещё ближе к человеческому опыту. В каждом 

поколении люди находят собственные реки, через 

которые необходимо шагнуть, и искусство вновь и вновь 



Перейти Рубикон   

  

   75 

возвращает к этому образу, сохраняя его живым и 

неисчерпаемым. 



Борис Кригер 

 

76 

ГЛАВА ДЕСЯТАЯ. КОЛЛЕКТИВНЫЕ РУБИКОНЫ 

ЧЕЛОВЕЧЕСТВА 
 

История человечества наполнена моментами, когда 

народы и целые цивилизации оказывались перед 

решающей чертой. Эти переломы нельзя назвать 

внезапными, ибо они вызревали десятилетиями и даже 

веками, но именно в них сосредоточено ощущение 

судьбоносности, которое позднее превращалось в урок 

для потомков. Взгляд, обращённый на эти рубежи, 

неизменно окрашен в тона умозрительности, поскольку 

они позволяют осознать, как незначительные на первый 

взгляд перемены оборачивались великими сдвигами. В 

них заключено не только поучение, но и напоминание о 

том, что каждый шаг коллективного бытия имеет 

последствия, меняющие облик всего мира. 

Переход к земледелию стал первым великим Рубиконом 

человеческой истории. Люди, веками кочевавшие по 

равнинам и лесам, покинули мир охоты и собирательства, 

избрав путь оседлой жизни. Сев зерно в землю, они 

пересекли границу, которая изменила не только быт, но и 

само восприятие времени. Урожай потребовал ожидания 

и предвидения, что породило новые формы мышления, 

основанные на циклах и предсказуемости. Вместе с 

хлебом родилось чувство ответственности перед 

будущим, ибо каждая ошибка или случайность могла 

обернуться голодом. В этом шаге заключалась не только 

забота о сытости, но и начало нового образа 

цивилизации, обречённой расти и усложняться. 

Следующим переломом стало возникновение городов, 

превратившее расселённые общины в мощные центры 

сосредоточения людей и идей. Каменные стены и 

шумные площади означали переход к иной форме 



Перейти Рубикон   

  

   77 

существования, где личная судьба переплеталась с 

общей. Здесь рождались ремёсла, торговля, искусство и 

власть; здесь впервые человек ощутил себя частью 

большой общности, в которой его голос мог утонуть, но 

вместе с тем обретал новые силы. Город стал не только 

местом защиты, но и пространством, где история 

приобретала ускорение, а жизнь наполнялась новыми 

напряжениями. 

Изобретение письменности оказалось границей, за 

которой человечество перешло от устного слова к 

памяти, закреплённой в знаках. Эта перемена навсегда 

изменила природу мышления. Мысли, зафиксированные 

на глиняных табличках или папирусных свитках, 

перестали быть пленниками мгновения и обрели 

долговечность. Письмо позволило сохранять законы, 

вести хроники, передавать знания сквозь столетия. Этот 

Рубикон был не менее значителен, чем первый 

вспаханный участок земли, ибо он создал возможность 

общения между поколениями, которых разделяли века. 

Письменность открыла дверь к истории в подлинном 

смысле, ибо только с её появлением человеческая память 

обрела непрерывность. 

Религиозные революции стали следующими решающими 

переходами, когда духовные поиски выводили целые 

народы за пределы привычных представлений. 

Появление новых вероучений означало не только 

перемену в обрядах, но и глубокую переоценку смысла 

существования. Пророки и учителя, возвышая слово над 

мечом, открывали пути к внутренней свободе и 

моральной ответственности. Эти духовные Рубиконы 

разрывали ткань привычной жизни, нередко вызывая 

войны и расколы, но в конечном итоге создавали новые 



Борис Кригер 

 

78 

цивилизации, в которых прежние миры растворялись 

безвозвратно. 

Падение империй стало одной из самых драматичных 

форм коллективного перехода. Великие державы, 

достигавшие расцвета, неизбежно сталкивались с 

собственной тяжестью, и в момент их разрушения 

человечество оказывалось на новой границе. Гибель 

Рима, падение Константинополя, крушение держав 

Востока — каждое из этих событий стало Рубиконом, 

после которого прежний порядок исчезал, уступая место 

новому. Для современников такие катастрофы казались 

концом света, но для истории они означали лишь начало 

очередной эпохи. И каждый раз человечество, потеряв 

прежний оплот, вынуждено было искать новые формы 

жизни, открывая тем самым дороги в будущее. 

Эпоха великих географических открытий стала 

Рубиконом, когда человечество впервые решилось 

шагнуть за пределы привычного мира и расширить карту 

до невообразимых размеров. Каравеллы, уходившие за 

горизонт, уносили с собой не только надежду на золото и 

пряности, но и жажду познания, смелость преодолеть 

страх перед неизвестностью. Старые представления 

рушились, словно зыбкие стены, и на смену им 

приходило новое видение Земли как единого 

пространства, связанного морями и дорогами. В этом 

движении рождались великие цивилизационные сдвиги: 

столкновение культур, обмен знаниями, трагические 

столкновения народов, открывшие перед человечеством 

необратимые последствия. Пересекая океаны, люди 

переходили и внутренние границы, отказываясь от 

замкнутого мира предков ради будущего, в котором уже 

не существовало краёв земли. 



Перейти Рубикон   

  

   79 

Промышленная революция явилась следующим шагом, 

изменившим судьбы целых континентов. Рев машин, 

дым фабричных труб и новые формы труда означали 

окончательный отказ от вековой крестьянской 

медлительности. Человечество, подчинив силу природы 

механике и углю, пересекло порог, за которым мир 

навсегда утратил прежний ритм. Городская жизнь 

наполнилась шумом и скоростью, а человек оказался в 

объятиях железа и пара. Этот переход породил не только 

невиданный рост производства, но и новые социальные 

напряжения, стремление осмыслить человека в мире, где 

труд стал отчуждённым, а прогресс нёс в себе как 

освобождение, так и угрозу. Промышленный Рубикон 

был шагом, сделанным без возможности возврата, и за 

ним открылась современность, со всеми её 

противоречиями. 

Ядерная эра стала, пожалуй, самым грозным Рубиконом 

в истории. Секрет атома, превращённый в оружие, 

показал, что человеческая власть над природой достигла 

предела, за которым стоит опасность самоуничтожения. 

Взрыв в Хиросиме стал не только трагедией отдельных 

городов, но и знаком для всего человечества: отныне 

история живёт под тенью невидимой угрозы. Энергия, 

некогда сокрытая в недрах материи, была выпущена на 

свет и обрела двойственное лицо — обещание 

бесконечных источников силы и одновременно 

напоминание о хрупкости самой жизни. Человечество, 

вступившее в эту эпоху, не могло больше мыслить мир 

так, как прежде: за Рубиконом атомного века все шаги 

обрели новые масштабы, а каждое решение властителей 

стало весомее, чем в любую предшествующую эпоху. 

Космос стал тем рубежом, где человечество впервые 

устремилось за пределы собственной планеты, 



Борис Кригер 

 

80 

перешагнув границы, веками существовавшие лишь в 

воображении. Полёт Гагарина и высадка человека на 

Луну превратились в символический переход от земного 

к космическому, от привычного горизонта к бесконечной 

тьме, наполненной звёздами. Этот шаг не только 

расширил пределы науки, но и изменил самосознание: 

Земля, увиденная из безмолвной пустоты, предстала 

хрупким оазисом, соединяющим всех людей. Космос 

стал зеркалом, в котором отразились надежды и страхи 

цивилизации, а сама возможность покинуть планету 

открыла путь к новым мирам и новым испытаниям. 

Цифровая революция ознаменовала ещё один Рубикон, 

когда человек передал часть своей памяти и разума 

машинам. Виртуальные пространства, сети и алгоритмы 

создали новое измерение существования, где граница 

между реальным и воображаемым оказалась зыбкой. Эта 

перемена превратила информацию в главную силу, 

равную по значимости хлебу и железу прежних эпох. 

Человечество, вступившее в цифровой век, уже не может 

отказаться от этого пути: электронные технологии 

проникли во все сферы жизни, изменив труд, общение, 

искусство и даже восприятие времени. За этим переходом 

открылся новый мир, где свобода сочетается с 

зависимостью, а обилие знаний соседствует с угрозой 

забвения самого человека среди собственных 

изобретений. 

Кризис климата стал Рубиконом, который современный 

мир проходит с тревогой и сомнением. Изменения в 

природе, вызванные деятельностью человека, 

обернулись вызовом, затрагивающим все государства и 

поколения. Таяние льдов, засухи, катастрофы — всё это 

стало знаками приближающейся границы, за которой 

может оказаться уже иная планета. Этот перелом лишён 



Перейти Рубикон   

  

   81 

торжественности прежних побед и завоеваний: он несёт 

не расширение горизонтов, а угрозу утраты самого дома, 

в котором развивалась история. Человечество стоит 

перед выбором, способно ли оно осознать общую 

ответственность и изменить свой путь, или же шагнет 

через черту, после которой возврата не будет. 

Рубиконы будущего скрыты в тумане времени, но их 

приближение ощутимо. Это могут быть открытия в 

области разума и искусственного интеллекта, попытки 

выйти за пределы земной орбиты, или же социальные 

потрясения, способные изменить само представление о 

человеке. Каждый новый шаг будет напоминать о 

древнем символе реки, пересекаемой с риском и 

надеждой. История человечества, как и жизнь отдельного 

человека, состоит из таких переходов, и впереди ждут 

ещё те границы, которые предстоит переступить, не зная 

наверняка, что ожидает по ту сторону. 

 



Борис Кригер 

 

82 

ГЛАВА ОДИННАДЦАТАЯ. РУБИКОН И ЕВРОПЕЙСКАЯ 

ЦИВИЛИЗАЦИЯ  
 

  

Рим предстал основанием Европы не только в смысле 

политическом, но и как духовная почва, из которой 

выросли её законы, обычаи и представления о мире. 

Именно здесь древний Рубикон обрел свой первый и 

подлинный смысл, превращаясь из названия реки в 

символ решимости и судьбоносного выбора. Европа 

унаследовала от Рима не просто дороги и стены, но саму 

идею истории как цепи переломов, когда шаг в будущее 

требует преодоления рубежа. Римское наследие 

оказалось столь прочным, что даже спустя тысячелетия 

города, языки и формы власти сохраняли в себе 

отголоски его могущества. 

Империя стала моделью, к которой снова и снова 

обращались европейские народы, стремясь воссоздать 

единство, подобное римскому. Карл Великий, Наполеон, 

австро-венгерские и германские проекты — все они 

носили в себе тень древнего образца. Имперская форма 

воплощала идею порядка и величия, обещая гармонию 

под властью центра, но в то же время несла в себе 

напряжение, рождаемое столкновением разнообразных 

культур и стремлений. В сознании Европы империя 

превратилась в архетип, то пугающий, то 

притягательный, — в её образе отражалась жажда 

господства и вместе с тем страх перед чрезмерной 

властью. 

Республика же сохранилась как миф, который 

вдохновлял и обязывал. Воспоминание о римском сенате, 

о гражданской доблести и законах стало мерилом, к 

которому обращались мыслители и революционеры. 



Перейти Рубикон   

  

   83 

Этот миф никогда не существовал в чистом виде, но 

именно его призывность питала европейские движения, 

жаждавшие свободы. Республика как идеал жила в 

текстах гуманистов, в речах ораторов и в свержении 

тиранов, превращаясь в невидимый Рубикон, который 

народы стремились пересечь, чтобы войти в 

пространство справедливости и равенства. Так в 

сознании Европы соседствовали два вечных образа — 

империя как модель силы и республика как мечта о 

гражданской свободе, и между ними всегда текла река, 

которую приходилось переходить вновь и вновь. 

Христианство вступило в сложный и драматический 

диалог с Римом, вобрав в себя его формы и в то же время 

отвергнув его идолы. Вначале верующие воспринимали 

империю как гонителя, символ жестокости и земной 

власти, которая противостояла духовному пути. Но со 

временем Рим обернулся союзником: его дороги стали 

путями миссионеров, его правовые нормы — опорой для 

церковных структур, а сам императорский престол — 

образом, преобразованным в представлении о вселенской 

власти Церкви. В этом переплетении возникла особая 

форма европейской культуры, где Рубикон Цезаря 

превратился в Рубикон духа: шаг от языческого величия 

к вере, утверждавшей смирение и внутреннюю свободу. 

Возрождение вновь возвратило фигуру Цезаря к жизни, 

оживив её в свете античного идеала. Гуманисты, 

открывая старые рукописи, видели в нём образ 

решительного человека, воплощающего величие 

индивидуальной воли. Художники и поэты стремились 

передать в его лице силу, способную преобразовать 

судьбы, и этот образ стал символом эпохи, которая 

верила в человека как в созидателя. Рубикон здесь 

обретал значение личного выбора творца, который, 



Борис Кригер 

 

84 

подобно древнему вождю, отваживался выйти за пределы 

привычного, вступив в пространство нового искусства и 

новых знаний. 

Французская революция обратилась к античности с 

жаром и страстью, видя в ней не только источник 

вдохновения, но и оправдание собственных устремлений. 

Сенат и республика, трибуны и консулы — всё это вновь 

ожило в речах, в архитектуре, в символике новой власти. 

Цезарь в этом мире стал фигурой предостережения и 

соблазна одновременно: он воплощал опасность 

диктатуры, но вместе с тем служил примером воли, 

способной преодолеть хаос. Революция пересекала свой 

Рубикон, шаг за шагом отрываясь от старого порядка и 

вступая в новую эпоху, где прошлое служило не столько 

памятью, сколько оружием. 

XIX век создал культ Цезаря, превратив его в архетип 

сильной личности, необходимой в смутное время. В 

художественных произведениях, политических 

трактатах, в исторической прозе и романах он возникал 

как воплощение решимости и судьбоносной миссии. 

Этот культ выражался не только в восхищении военными 

подвигами, но и в преклонении перед волей, способной 

подчинить себе историю. Европа, переживавшая 

стремительные перемены, искала в образе Цезаря 

зеркало, в котором можно было увидеть оправдание 

собственной жажды силы. В этом поклонении вновь 

оживал древний символ Рубикона, ибо каждый 

властитель и каждый народ, обращавшийся к нему, искал 

в нём уверенность, что шаг вперёд, каким бы опасным он 

ни был, способен привести к величию. 

XX век вновь оживил тени Рима, но в них застыли не 

только величие, но и тревожные очертания диктатуры. 

Лидеры, стремившиеся к безграничной власти, 



Перейти Рубикон   

  

   85 

сознательно примеряли на себя образы Цезаря и Августа, 

подражая их жестам, символике и даже архитектурным 

формам. Фасады дворцов и марши на площадях 

становились зеркалами античного величия, и в этом 

подражании скрывалось желание придать собственным 

поступкам видимость исторической неизбежности. Но за 

римскими декорациями таились жестокость и страх, и 

потому древний символ оказался искажённым, 

превратившись в оправдание насилия и тотального 

контроля. 

Европа после бурь XX века обратилась к демократии как 

к новой опоре, но и здесь античные мифы продолжали 

звучать. Идея народного собрания, гражданского 

равенства и права стала восприниматься не только как 

политический строй, но и как глубокое наследие, 

связывающее континенты с теми отдалёнными 

временами, когда впервые прозвучали слова о свободе и 

законе. Демократия стала тем Рубиконом, который 

Европа пересекла после катастроф мировых войн, 

оставив за собой опыт тирании. Этот переход не был 

мгновенным, но в нём заключалось ощущение 

окончательного выбора, призванного удержать 

цивилизацию от возвращения в тень прошлого. 

Имперская идея в XX веке проявляла себя двояко: с 

одной стороны, в колониальных владениях ещё 

теплились иллюзии всемогущества, с другой — процесс 

распада империй стал необратимым и придал новый 

облик миру. Европа, веками строившая свою мощь на 

господстве над заморскими землями, вынуждена была 

пересечь рубеж отказа от колониального наследия. Этот 

Рубикон оказался болезненным, ибо он означал не только 

политическую, но и культурную трансформацию, когда 



Борис Кригер 

 

86 

привычное чувство превосходства уступало место 

осознанию равенства и множественности миров. 

Образ Рубикона в европейской культуре постепенно 

превратился в символ необратимости перехода, в знак, 

который помогал осмыслить собственные трагедии и 

надежды. Он звучал в философии, где рассуждали о 

«пределах возможного», он жил в романах и пьесах, где 

герои не могли вернуться к прошлому, и он же 

проявлялся в искусстве, фиксировавшем момент 

окончательного выбора. Европа, пройдя через войны, 

революции и перемены, осознала в этом символе не 

только древнюю историю Цезаря, но и собственный 

опыт. Рубикон стал её внутренней рекой, которую она 

пересекала снова и снова, каждый раз открывая новые 

горизонты и теряя возможность оглянуться назад. 

Римский миф не утратил своей силы и в современности, 

продолжая притягивать воображение, словно древний 

город до сих пор стоит в центре мира. В повседневной 

речи, в политических метафорах, в образах искусства 

вновь и вновь всплывает сравнение с империей, её 

величием и падением. Этот миф не сводится к 

воспоминанию о далёкой истории — он стал частью 

самой структуры европейского сознания, где прошлое и 

настоящее переплетаются столь тесно, что границы 

времен стираются. 

Причина этого в том, что Рим воплотил универсальные 

формы человеческого существования. Его право до сих 

пор лежит в основе законов, его города стали 

прообразами современных мегаполисов, его дороги — 

символом связей, которые объединяют народы. Даже 

идея глобального порядка, объединяющего разные 

культуры под одной властью или системой, по сути 

восходит к римскому опыту. Каждое новое поколение, 



Перейти Рубикон   

  

   87 

пытаясь осмыслить собственное место в истории, 

невольно обращается к Риму как к мерилу силы, величия 

и неизбежного упадка. 

В этом непрекращающемся обращении к империи есть не 

только историческая память, но и скрытая тоска. Европа 

и весь современный мир как будто проверяют себя на 

прочность: не повторяется ли путь, не идёт ли снова 

человечество по дорогам, которые однажды привели к 

закату. Параллели с римскими диктаторами, с борьбой за 

власть, с излишествами поздней империи возникают 

столь часто, что кажется — мы живём в продолжении её 

истории, лишь сменив костюмы и сцены. 

И всё же в этом ощущении есть нечто большее, чем 

простое сходство. Рим превратился в вечный символ, в 

зеркало, в котором современность видит саму себя. Мы 

не живём в империи буквально, но мы живём в её тени, 

её язык и образы пронизывают нашу культуру, её 

падение напоминает о хрупкости любого величия. 

Поэтому мысль о Риме возвращается вновь и вновь: в 

каждом парламенте, в каждом небоскрёбе, в каждом 

споре о силе и справедливости слышится отзвук того 

мира, который однажды перешёл свой Рубикон и оставил 

наследие, из которого невозможно выйти окончательно. 

 



Борис Кригер 

 

88 

ГЛАВА ДВЕНАДЦАТАЯ. МОЙ РУБИКОН И РУБИКОН 

КАЖДОГО  

 

Личный опыт точек невозврата присутствует в жизни 

любого человека, хотя осознаётся он не всегда сразу. 

Одни из этих мгновений окрашены радостью — 

рождение ребёнка, признание в любви, выбор профессии, 

— другие несут в себе боль утраты или тяжесть 

прощания. В них есть общее: за сделанным шагом уже 

невозможно вернуться в прежнее состояние. Даже если 

память хранит дорогу назад, сама жизнь не позволяет 

повторить её, и это придаёт каждому поступку особую 

значимость. В такие минуты ощущается дыхание 

истории, только не мировой, а личной, и собственное 

существование предстает как малый, но подлинный эпос. 

Жизнь сама по себе есть цепь рубежей, которые 

пересекаются с большей или меньшей ясностью. Детство 

завершается первой взрослой решимостью, юность — 

выбором пути, зрелость — встречей с ответственностью, 

а старость становится последним Рубиконом, когда мир 

оставляется позади. Эти переходы не всегда отмечены 

внешними событиями, но внутренне они ощущаются как 

переломы. Человеческая судьба складывается не из 

плавного течения, а из этих переломных мгновений, и 

именно они придают ей глубину. 

Каждый человек рано или поздно оказывается перед 

собственным выбором, который нельзя отложить или 

переложить на другого. Именно тогда проступает 

сходство между отдельной жизнью и историей целых 

народов: в обоих случаях судьба решается шагом, 

который изменяет всё последующее. Порой этот выбор 

совершается тихо, без свидетелей, и лишь годы спустя 

становится ясно, что именно в тот момент был пересечён 



Перейти Рубикон   

  

   89 

личный Рубикон. Так жизнь каждого обретает 

героическое измерение, пусть и скрытое под внешней 

обыденностью. 

Пределы и свобода соприкасаются в этом образе 

особенно остро. Рубикон всегда обозначает границу, за 

которой многое теряется, но именно она открывает 

пространство свободы. Человек не может оставаться в 

вечном колебании: только шаг вперёд освобождает от 

тяжести сомнений. Но свобода всегда оборачивается 

ответственностью, ведь после перехода уже нельзя 

винить судьбу или обстоятельства. В этом парадоксе и 

заключено величие человеческого существования: 

свобода становится полной лишь тогда, когда пересечён 

рубеж, и в этой необратимости раскрывается подлинный 

смысл жизни. 

Судьба и свобода воли всегда соперничают в человеке, 

словно два потока, стремящихся слиться и разойтись 

одновременно. Одни видят в судьбе неумолимую силу, 

ведущую к заранее определённому исходу, другие 

утверждают, что каждый шаг совершается по 

собственной воле. Но образ Рубикона показывает: и то и 

другое тесно переплетено. Судьба подводит к границе, а 

свобода проявляется в решении её пересечь. Этот миг 

соединяет предопределённость и выбор, превращая 

жизнь в драму, где человек и ведом, и ведущий 

одновременно. 

Вера и сомнение стоят друг против друга, образуя ещё 

один внутренний Рубикон. Вера требует решимости и 

доверия, сомнение — осторожности и поиска. Но именно 

в столкновении этих начал рождается подлинное 

духовное движение. Сомнение не разрушает веру, а 

делает её глубже, вынуждая заново утверждать то, что 

кажется очевидным. И шаг за границу сомнений 



Борис Кригер 

 

90 

становится не падением, а обновлением, как будто 

человек пересекает собственную реку и открывает новый 

берег понимания. 

Любовь и предательство — два чувства, в которых 

особенно ясно ощущается точка невозврата. 

Влюблённый, открывая сердце, неизбежно пересекает 

границу, после которой уже не может быть 

равнодушным. Предательство же обрывает мосты, 

разрушает доверие и превращает прошлое в чужую 

землю. В обоих случаях Рубикон пересекается 

необратимо: любовь связывает души так, что их жизнь 

меняется навсегда, а предательство навсегда разрывает 

эти связи. В этом двойственном опыте заключена острота 

человеческой судьбы, которая редко позволяет остаться 

в равновесии. 

Искусство и творчество тоже можно рассматривать как 

переход. Художник, писатель или музыкант, решаясь 

выразить внутренний мир во внешней форме, словно 

шагает через собственный Рубикон. В тот миг, когда 

мысль или чувство облекаются в слово, краску или звук, 

они уже не принадлежат только создателю: они вступают 

в жизнь, становятся частью культуры, живут отдельно и 

непредсказуемо. Каждый акт творчества — это переход 

от молчания к выражению, от внутреннего к общему. И 

этот шаг, подобно древнему символу, всегда связан с 

риском, но именно он делает искусство не просто 

ремеслом, а подлинным переживанием свободы. 

Общество и индивид всегда находятся в сложном 

взаимодействии, где каждый шаг отдельного человека 

может оказаться судьбоносным для целой общности. 

Человек живёт в мире традиций, законов, обычаев, и всё 

же в момент выбора он остаётся один на один с самим 

собой. Рубикон здесь предстает как граница между 



Перейти Рубикон   

  

   91 

личной решимостью и давлением коллектива: стоит 

лишь одному перейти реку, как за ним изменяется жизнь 

многих. Но и обратное справедливо — общество создаёт 

обстоятельства, подводящие к этой черте, и каждый раз в 

истории возникает напряжённый диалог между 

свободной волей и силой окружения. 

Смерть является последним Рубиконом, за которым 

исчезает всякая возможность возврата. Вся жизнь, как бы 

она ни складывалась, подводит человека к этой реке, и 

каждый знает о её существовании, даже если старается не 

смотреть в её сторону. В момент прощания обнажается 

глубинный смысл всех предыдущих переходов: они были 

лишь подготовкой к этому решающему шагу. Для одних 

смерть становится завершением пути, для других — 

началом иного существования, но для всех она остаётся 

последней границей, которую невозможно обойти. 

От Цезаря к современности тянется длинная нить 

образов, смыслов и символов. Исторический переход 

через Рубикон превратился в вечный знак, позволяющий 

осмыслить самые разные формы решимости и риска. От 

политиков и военачальников до учёных и художников, 

каждый, кто делает шаг, меняющий судьбы, оказывается 

продолжателем того древнего жеста. В разные эпохи этот 

образ то вдохновлял, то предостерегал, но никогда не 

терял своей силы. Современность, со всеми её кризисами 

и открытиями, по-прежнему возвращается к нему, как к 

напоминанию о том, что всякая новизна требует перехода 

через невидимую черту. 

Рубикон внутри нас — это граница, которую каждый 

ощущает в душе. Это момент, когда нужно решиться, 

отказаться от прежних страхов, выйти из тени 

привычного. Иногда он проявляется в любви, иногда — в 

творчестве, иногда — в борьбе за собственное 



Борис Кригер 

 

92 

достоинство. Никто не может избежать этого 

внутреннего перехода: он делает человека самим собой, 

отделяя былое от настоящего. И в этом смысле Рубикон 

никогда не остаётся только рекой древнего Рима — он 

живёт в сердце каждого, становясь мерилом силы, 

смелости и готовности к новому. 



Перейти Рубикон   

  

   93 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ. ЖРЕБИЙ БРОШЕН — И ЧТО ДАЛЬШЕ? 
 

Миф нередко оказывается сильнее факта, потому что 

факт принадлежит прошлому, а миф живёт в настоящем, 

изменяясь вместе с воображением. О событии можно 

спорить, его можно оспорить документами, но миф 

невозможно разрушить — он уходит глубже, в область 

символов и архетипов. Именно поэтому шаг Цезаря через 

реку стал не эпизодом военной кампании, а метафорой, 

которая пронизала века. Факт растворился в хрониках, а 

миф продолжает действовать, словно энергия, питающая 

новые поколения. 

История, опираясь на такие образы, часто становится 

инструментом власти. Политики, полководцы, 

мыслители и даже художники обращались к древнему 

переходу, чтобы оправдать или возвысить собственные 

решения. Рубикон становился украшением речей, 

лозунгом и оправданием, напоминая, что власть умеет 

превращать мифы в оружие. Так прошлое становилось не 

отражением былого, а пространством, где рождались 

новые смыслы, служившие настоящему. 

Миф в этом отношении выступает как универсальный 

язык человечества. Он позволяет общаться вне границ 

времени и культуры, соединяя людей в понимании того, 

что выбор и риск — общие для всех. Рубикон понятен на 

любом языке: в нём слышится шаг через черту, знакомый 

каждому. Мифы живут потому, что они дают образы для 

переживаний, которые невозможно выразить сухими 

фактами или точными числами. 

И всё же Рубикон как архетип нередко становится 

назойливым и даже неадекватным. Его употребляют там, 

где речь идёт не о судьбоносных решениях, а о мелких 

переменах, и он теряет остроту, превращаясь в 



Борис Кригер 

 

94 

банальный штамп. Это постоянное присутствие способно 

утомить, но в то же время оно показывает, насколько 

глубоко символ укоренился в культуре. Даже в своём 

обесценивании он остаётся живым, словно река, к 

которой возвращаются снова и снова, даже если её воды 

уже не блестят так, как прежде. 

В конечном счёте Рубикон — это зеркало человека. В нём 

отражается не только история Цезаря, но и история 

каждого, кто решался на поступок без возврата. Он 

показывает и страх, и смелость, и ответственность, и 

неизбежность выбора. И потому, сколько бы веков ни 

прошло, миф о реке, пересечённой однажды в древности, 

продолжает жить в сердце культуры: он не отпускает, 

потому что сам человек не может уйти от необходимости 

переходить собственные рубежи. Жребий брошен всегда, 

и каждый раз этот бросок заново определяет, каким 

станет будущее. 

Политический и личный рубеж нередко переплетаются 

так тесно, что различить их почти невозможно. Когда 

государство стоит перед судьбоносным решением, в нём 

отражаются выборы отдельных людей, а личная 

решимость иногда становится толчком для больших 

перемен. История знает примеры, когда один шаг, 

совершённый человеком, превращался в переломный 

момент для целых народов. Но и в частной жизни 

границы ощущаются столь же остро: решение уйти, 

признаться, рискнуть — всё это личные Рубиконы, 

которые по своей сути сродни великим историческим 

переломам, только в масштабе судьбы одного человека. 

Точка невозврата, как ни парадоксально, становится 

условием свободы. Пока возможен откат назад, выбор 

остаётся лишь колебанием, а истинное действие не 

рождается. Свобода проявляется не в множестве 



Перейти Рубикон   

  

   95 

вариантов, а в решимости пойти по одному пути, зная, 

что он необратим. Только там, где уже нет дороги назад, 

раскрывается подлинная сила воли, и человек обретает 

способность сказать: «Это моё». В этом и заключается 

трагическая красота свободы: она требует жертвы, отказа 

от других возможностей ради одной-единственной. 

Невозможность жить без переходов делает Рубикон 

внутренним законом человеческого существования. 

Жизнь не терпит остановки: она толкает вперёд, 

заставляет перешагивать границы, будь то возраст, 

обстоятельства или внутренние перемены. Даже 

стремление к покою не освобождает от этих переходов, 

ибо время само играет роль неумолимой реки, которая 

несёт к новым берегам. Каждый переход тревожит и 

пугает, но вместе с тем он даёт ощущение подлинной 

жизни, которая не сводится к повторению вчерашнего 

дня. 

Судьба и выбор соединяются в этом образе так, что 

разделить их окончательно невозможно. Судьба 

подводит человека к реке, словно незримая сила, 

расставляющая декорации. Но именно выбор заставляет 

его сделать шаг, и этот шаг становится личной 

ответственностью. В этом соединении 

предопределённости и свободы рождается ощущение 

человеческой трагедии и величия. Жить — значит 

постоянно приближаться к новым Рубиконам, зная, что 

переход неизбежен, и всё же решаясь переступить 

границу, превращая судьбу в свой выбор. 

Отдельный человек и цивилизация движутся сходными 

путями, хотя масштабы различны. Судьба народа 

складывается из множества личных выборов, а судьба 

человека отражает большие переломы истории. 

Цивилизация переживает свои рубежи — войны, 



Борис Кригер 

 

96 

революции, открытия, — и каждый раз её шаги 

напоминают о том, как личная жизнь устроена из тех же 

переходов. Человек в своём одиночном пути проходит те 

же испытания: от рождения до смерти он пересекает 

собственные реки, и в этом повторении частное и общее 

соединяются в единый поток. 

Цезарь в этом контексте становится символом 

решимости, воплощением того мгновения, когда 

колебания остаются позади и единственный путь — 

вперёд. Его шаг через Рубикон превратился в архетип, 

который продолжает воздействовать на сознание, 

вдохновляя и пугая одновременно. В его образе 

заключена сама суть действия: решительность, которая 

неизменно несёт последствия, и смелость, которая делает 

невозможное реальностью. Цезарь — это напоминание о 

том, что всякая решимость несёт в себе и величие, и 

опасность, и именно поэтому его фигура так долго жила 

в памяти человечества. 

Каждый из нас вечно стоит у своей реки, будь она явной 

или скрытой. Иногда она проявляется в виде конкретного 

выбора, иногда — как смутное ощущение, что дальше 

тянуть нельзя. И всякий раз человек оказывается в том же 

положении, что и древний полководец: он должен 

решить, бросать ли жребий и шагать вперёд. Эта река 

никогда не исчезает окончательно, потому что жизнь 

постоянно подводит к новым границам. И в этом вечном 

ожидании перехода проявляется сущность человеческого 

существования: быть готовым к шагу, который изменит 

всё. 



Перейти Рубикон   

  

   97 

 БИБЛИОГРАФИЯ 

 
Античные авторы 

Caesar, G. J. (1914). The Civil War (A. G. Peskett, Trans.). 

Harvard University Press. (Original work published ca. 50s 

BCE). 

Caesar, G. J. (1917). The Gallic War (H. J. Edwards, Trans.). 

Harvard University Press. (Original work published ca. 50s 

BCE). 

Cicero, M. T. (2014). On the Republic; On the Laws (J. 

Zetzel, Trans. & Ed.). Cambridge University Press. (Original 

works published ca. 54–51 BCE). 

Cicero, M. T. (2009). Selected political speeches (M. Grant, 

Trans.). Penguin Classics. 

Livy. (2006). The rise of Rome: Books 1–5 (T. J. Luce, Ed.; 

B. R. Foster, Trans.). Oxford University Press. (Original 

works published ca. 27–25 BCE). 

Livy. (2019). Rome and the Mediterranean: Books 41–45 (J. 

Briscoe, Trans.). Oxford University Press. 

Plutarch. (2004). Lives, Volume II (B. Perrin, Trans.). Harvard 

University Press. 

Plutarch. (1919). Lives, Volume VII (B. Perrin, Trans.). 

Harvard University Press. 

Sallust. (2013). The Conspiracy of Catiline; The Jugurthine 

War (W. W. Batstone, Trans.). Oxford University Press. 

Tacitus, C. (2008). The Annals (A. J. Woodman, Trans.). 

Hackett Publishing. 

Tacitus, C. (1999). Histories (W. Hamilton, Trans.). Penguin 

Classics. 

Suetonius. (2001). The Twelve Caesars (R. Graves, Trans.). 

Penguin Classics. 

Appian. (1913). The Civil Wars (H. White, Trans.). Harvard 

University Press. 



Борис Кригер 

 

98 

Polybius. (2010). The histories (R. Waterfield, Trans.). 

Oxford University Press. 

 
Современные исследования 

Ando, C. (2000). Imperial ideology and provincial loyalty in 

the Roman Empire. University of California Press. 

Beard, M. (2015). SPQR: A history of ancient Rome. 

Liveright. 

Boatwright, M. T., Gargola, D. J., Lenski, N., & Talbert, R. 

J. A. (2011). The Romans: From village to empire (2nd ed.). 

Oxford University Press. 

Brunt, P. A. (1988). The fall of the Roman Republic and 

related essays. Clarendon Press. 

Cowan, R. (2022). Julius Caesar’s Civil War: Fact, fiction 

and fantasy. Routledge. 

Damon, C. (2007). The Mask of the Parasite: A pathology of 

Roman patronage. University of Michigan Press. 

Flower, H. I. (2010). Roman Republics. Princeton University 

Press. 

Freeman, C. (2012). The murder of Julius Caesar: A people's 

history of ancient Rome. Simon & Schuster. 

Goldsworthy, A. (2006). Caesar: Life of a colossus. Yale 

University Press. 

Gruen, E. S. (1974). The last generation of the Roman 

Republic. University of California Press. 

Harris, W. V. (1979). War and imperialism in Republican 

Rome, 327–70 BC. Clarendon Press. 

Lintott, A. (1999). The Constitution of the Roman Republic. 

Oxford University Press. 

Meier, C. (1995). Caesar: A biography. Harvard University 

Press. 

Millar, F. (2002). The crowd in Rome in the late Republic. 

University of Michigan Press. 



Перейти Рубикон   

  

   99 

Morstein-Marx, R. (2021). Julius Caesar and the Roman 

people. Cambridge University Press. 

Ogilvie, R. M. (1984). The Romans and their gods in the age 

of Augustus. W. W. Norton. 

Powell, J. G. F., & Paterson, J. (Eds.). (2004). Cicero the 

advocate. Oxford University Press. 

Rawson, E. (1985). Intellectual life in the late Roman 

Republic. Duckworth. 

Riggsby, A. M. (2006). Caesar in Gaul and Rome: War in 

words. University of Texas Press. 

Rosenstein, N. (2006). Rome at war: Farms, families, and 

death in the Middle Republic. University of North Carolina 

Press. 

Scullard, H. H. (1982). From the Gracchi to Nero: A history 

of Rome from 133 BC to AD 68 (5th ed.). Routledge. 

Seager, R. (1994). Pompey the Great: A political biography. 

Blackwell. 

Shotter, D. (2005). The fall of the Roman Republic (2nd ed.). 

Routledge. 

Syme, R. (1939). The Roman Revolution. Oxford University 

Press. 

Taylor, L. R. (1966). Roman voting assemblies: From the 

Hannibalic War to the dictatorship of Caesar. University of 

Michigan Press. 

Walbank, F. W. (1985). The Hellenistic world. Harvard 

University Press. 

Wallace-Hadrill, A. (1990). Rome’s cultural revolution. 

Cambridge University Press. 

Ward, A. M., Heichelheim, F. M., & Yeo, C. A. (1999). A 

history of the Roman people (3rd ed.). Prentice Hall. 

Welch, K., & Powell, A. (Eds.). (1998). Julius Caesar as 

artful reporter: The war commentaries as political 

instruments. Classical Press of Wales. 



Борис Кригер 

 

100 

Wiseman, T. P. (2004). The myths of Rome. University of 

Exeter Press. 

Wyke, M. (2007). Caesar: A life in Western culture. 

University of Chicago Press. 

Zanker, P. (1988). The power of images in the age of 

Augustus. University of Michigan Press. 
 


