
 

  



Борис Кригер 

 

2 

 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

Томас Карлейль и 

великие личности в 

истории 

  
  
 

 

 

 

 

  



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Томас Карлейль и великие личности в истории  

 История человечества представляется чередой исключительных личностей — 

героев, пророков, реформаторов, чья воля якобы движет цивилизацией. Томас 

Карлейль, вдохновитель этой традиции, утверждал, что именно «великие люди» 

создают ход истории. Но сегодня его идея делает неожиданный 

поворот.  Возможно, именно «великие люди» держат историю заложницей. 

Каждая эпоха поклоняется новым идолам — от жрецов до политиков и 

инфлюенсеров, — повторяя один и тот же ритуал зависимости. 

Даже эпоха, называющая себя демократической, унаследовала старую веру в 

харизму. Массовые медиа и культ знаменитостей  создали цифровых монархов, 

чьё влияние держится на внимании, а не на разуме. Так цивилизация, стремясь 

к свободе, незаметно перестроила старую иерархию в новую — сетевую, 

безликую, но столь же властную. 

Эта книга — попытка выйти из подчинения мифу о «великом человеке». В ней 

автор показывает путь к постгероическому миру, где власть растворяется в 

ответственности, а управление становится настоящей заботой о 

каждом человеке. Освобождение истории от тирании величия превращается в 

акт зрелости — в шаг от поклонения к пониманию, от харизмы к совести, от 

монолога власти к архитектуре согласованности. 

  

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

 ВВЕДЕНИЕ 

Эта книга не направлена против каких-либо 

современных лидеров, государств или обществ. Её 

предмет — не личные оценки и не политические 

обвинения, а исследование самой природы власти в её 

исторических и философских проявлениях. Мир знает 

множество светлых руководителей и сообществ, где 

разум и сострадание формируют подлинно человеческое 

равновесие. Но речь здесь — не о них. Эта книга говорит 

о механизмах, а не о людях; о структурах, а не о 

биографиях; о закономерностях, которые действуют 

независимо от эпохи, идеологии и имён. 

Вдохновителем этой книги можно считать Томаса 

Карлейля — шотландского мыслителя, историка и 

эссеиста XIX века, чьи размышления о природе власти, 

гения и истории задали интеллектуальную рамку для 

всего последующего разговора о героизме. В своём 

знаменитом цикле лекций On Heroes, Hero-Worship and 

the Heroic in History (1841) Карлейль утверждал, что 

история человечества есть, по сути, «биография великих 

людей». Он верил, что именно исключительные 

личности — пророки, вожди, поэты, реформаторы — 

движут цивилизацию вперёд, воплощая в себе высшие 

силы духа и времени. Для него герой был не просто 

лидером, но воплощением истины эпохи, её голосом и 

орудием. 

Карлейль писал в эпоху промышленного прогресса и 

растущего скепсиса, когда вера в смысл и моральную 

иерархию стремительно разрушалась. Его «культ 

героев» был ответом на тревогу современности — 

попыткой вернуть человечеству чувство направления 

через обожествление сильной личности. Однако именно 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   5 

эта идея, в своей благородной и опасной простоте, и 

стала тем интеллектуальным нервом, который требует 

пересмотра. 

Наша книга вдохновлена Карлейлем не потому, что 

разделяет его убеждения, а потому что продолжает 

начатый им спор. Если XIX век видел в герое спасителя, 

то XXI вынужден задать иной вопрос: не пора ли 

освободить историю от её героев? Карлейль показал, как 

миф о величии рождается; мы пытаемся понять, как он 

продолжается — и как, возможно, закончится. 

История власти демонстрирует поразительное 

постоянство. Циклы глупости, насилия и самообмана 

повторяются с неизменным упорством, заставляя 

усомниться не только в природе правителей, но и в самой 

структуре человеческих обществ. Трагедия заключается 

не в существовании злонамеренных гениев, а в том, что 

власть неизменно оказывается в руках людей 

обыкновенных, но убеждённых в собственном 

божественном предназначении. Мир, доставшийся нам в 

наследство, уже несёт следы их деятельности — войн, 

алчности и неутолимой страсти к господству, которую 

они именуют судьбой. На протяжении веков ими 

создавалась и воспроизводилась архитектура страданий, 

получившая название цивилизации. Каждое новое 

поколение вынуждено расплачиваться за накопленные 

ошибки и гордыню предшественников, существуя среди 

руин их несбывшихся утопий. 

Современные формы власти не позволяют человеку 

жить подлинной жизнью. Индивид окружён шумом, 

страхом, экономическими обязательствами и 

искусственно созданной чередой отвлечений. Ему 

продают иллюзию свободы, гарантируя при этом, что 



Борис Кригер 

 

6 

каждая открытая дверь ведёт обратно в ту же клетку. 

Красота превращена в технологию маркетинга, знание 

— в инструмент пропаганды, общество — в арену 

бессмысленного соперничества. Следы этой инверсии — 

от загрязнённых рек до отравленных умов — являются 

симптомами одного и того же системного заболевания. 

Самое трагичное состоит в том, что последствия этого 

заболевания передаются по наследству. Те, кто ещё не 

родились, унаследуют не мир, а проклятие — всю 

совокупность заблуждений, долгов и ложных надежд, 

тщательно воспроизводимых механизмами власти. Они 

пробудятся под тем же небом лжи, будут дышать тем же 

воздухом отчаяния и услышат привычное 

самооправдание: «всё налаживается». Великие деятели 

прошлого и настоящего позаботились о том, чтобы 

драма человечества не имела финала. Их истинное 

наследие — не прогресс, а институционализированная 

бесконечность страданий. 

Этот факт настолько очевиден, что человечество 

предпочитает его не замечать. Он присутствует в 

культуре как нечто смутно признанное — в сарказме, в 

притчах, в искусстве — но редко становится предметом 

прямого анализа. Мы построили целые цивилизации, 

лишь бы избежать необходимости признать простую 

истину: власть, формирующая историю, никогда не 

действовала в интересах управляемых. 

Однако простого отвращения к власти недостаточно, 

чтобы понять её сущность. Легко осуждать коррупцию, 

гораздо труднее постичь структурные закономерности, 

делающие её устойчивой и неизбежной. Настоящее 

исследование стремится превратить моральное 

возмущение в аналитическую позицию. История не 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   7 

поддаётся эмоциональным оценкам; её можно понять 

лишь через холодную логику причин и структур. 

Каждый крик против несправедливости, если он не хочет 

превратиться в очередной миф, должен рано или поздно 

стать исследованием механизмов её выживания. Без 

этого перехода от эмоции к пониманию возмущение 

остаётся формой ритуала — очередным актом в театре 

возмущения. 

Современный мир живёт под негласным договором 

молчания. Политики, интеллектуалы и средства 

массовой информации не нуждаются в тайных сговорах 

— их объединяет взаимная боязнь признать очевидное. 

Все знают о системной гнили, но продолжают 

поддерживать её, опасаясь хаоса, который последует за 

разрушением устоев. Открытое обсуждение этих 

вопросов по-прежнему воспринимается как безумие или 

измена. Мы предпочитаем удобную иллюзию — верить, 

что коррупция — это сбой, а не сама логика системы. 

Тем временем спектакль продолжается. Символический 

«слон в комнате» растёт, вытесняя воздух, а общество 

продолжает аплодировать — не ему, а видимости 

прогресса. Подлинное табу современности — не смерть, 

не Бог и не сексуальность, а признание того, что 

цивилизация стала заложницей посредственности и 

алчности, а воображение утратило способность 

представить иной порядок. 

При этом не все участники этой драмы являются 

злодеями по выбору. Многие — пленники той же самой 

машины, которой, по видимости, управляют. Это 

исполнители и функционеры системы, где 

вознаграждается слепота и наказывается сомнение. Было 

бы слишком просто назвать их коррумпированными: 



Борис Кригер 

 

8 

чаще они лишь искалечены средой, которая сделала 

послушание единственной формой выживания. Болезнь 

носит не индивидуальный, а структурный характер. 

Посредственный лидер не обязательно чудовище, но 

почти всегда — зеркало, отражающее привычки 

цивилизации, путающей подчинение с порядком. 

Ненавидеть их значит не понимать болезнь, которую они 

олицетворяют. 

Власть говорит: без меня будет хаос — и она права, 

потому что отсутствие координации ведёт к распаду. Но, 

говоря это, власть оправдывает собственное 

постоянство, отказываясь признать, что хаос — не 

только отсутствие порядка, но и источник обновления. 

Она права в своём страхе и неправа в своём утешении. 

Власть действительно необходима как форма 

согласования множества, как механизм, который 

позволяет различным силам не уничтожить друг друга. 

Но именно эта необходимость превращается в соблазн: 

если без власти нельзя, значит, власть должна быть 

вечно. И с этого момента она начинает обосновывать 

себя не результатом, а самим фактом существования. 

Истина в том, что власть права, утверждая 

необходимость структуры, но ошибается, когда 

принимает структуру за оправдание. Её функция — 

временно собирать, удерживать и передавать, а не 

застывать. Порядок нужен, но не как цель, а как пауза 

между изменениями. Поэтому власть — как огонь: она 

поддерживает жизнь, пока ограничена очагом, и 

пожирает всё, когда считает себя солнцем. 

 

Под поверхностью рациональности и технического 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   9 

прогресса человечество всегда сохраняло скрытую тоску 

по фигурам исключительным — по тем, на кого можно 

проецировать надежду, страх или восхищение. От 

древних культов до современных форм массовой 

культуры это стремление к обожествлению лишь меняло 

облик. Храмы превращались в сцены, алтари — в 

экраны, жрецы — в кумиров и политиков. Но сама 

потребность в поклонении оставалась неизменной, 

адаптируясь к эстетике эпохи и сохраняя главное — 

жажду значимости. 

  

То, что привлекает умы к идее величия, редко само по 

себе является проявлением подлинного величия. Чаще 

это стремление освободиться от сложности — желание 

свести многомерное к простому, случайное к 

осмысленному. Однако символическое влечение к 

исключительности не остаётся в сфере воображаемого: 

оно материализуется, принимает форму в 

институциональных и архитектурных структурах. 

Каждый миф о величии требует своей инфраструктуры 

— знаков отличия, иерархий, званий, протоколов, 

комиссий. Воображаемое восхищение превращается в 

модель управления. То, что начинается как эстетическое 

чувство, становится политическим принципом: харизма 

оправдывает власть, а послушание получает статус 

добродетели. Эмоциональная энергия, венчающая 

идола, со временем превращается в бюрократический 

порядок — коридоры, кабинеты, охрану, расписание 

заседаний. 

Системы привилегий не навязываются сверху — они 

кристаллизуются из коллективных мечтаний. В эпоху, 

когда социальная реальность определяется сложными и 



Борис Кригер 

 

10 

непрозрачными механизмами, стремление искать силу в 

отдельной личности становится особенно 

утешительным. Безликие машины управления вызывают 

тревогу, и потому человечеству проще верить в волю 

гения, чем признать медленное, безличное движение 

структур и случайностей. Чем могущественнее 

становятся системы, тем сильнее тоска по личному 

величию — так формируется парадокс современной 

эпохи, где человек ищет спасение в образе лидера, 

неспособного спасти даже самого себя. 

Поклонение героям, изначально возникавшее из 

сакральных мифов и практик выживания, постепенно 

вытеснило саму способность к критическому 

пониманию. Почтение заняло место исследования, 

восхищение — место анализа. Коллективное сознание 

перестало спрашивать как нечто было сделано — 

интересует лишь кто это сделал. Имена переживают 

эпохи, тогда как методы исчезают. Цитаты сохраняются, 

но контекст утрачивается. Идол становится кратчайшим 

путём к смыслу, заменяя мысль символом. В его тени 

сложность сплющивается в успокаивающий нарратив, 

который не тревожит, а убаюкивает. 

История вновь и вновь демонстрирует этот гипноз: культ 

Александра, обожествление Наполеона, канонизация 

Ленина, преклонение перед Черчиллем — все они 

представляют разные вариации одной формулы, где 

решимость подменяет мудрость, а воля — понимание. 

Каждая эпоха возводит своего героя, в котором 

отражаются её собственные страхи и неуверенность. 

Даже революции, обещавшие разрушить идолов, 

неизменно создавали новых. Харизма нередко 

оказывается апофеозом коллективной тревоги, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   11 

воплощённой в одной фигуре. Мраморные пьедесталы 

рушатся, но сама формула — превращение страха в 

поклонение — остаётся неизменной. 

Восторг перед величием редко бывает искренним. За 

ним скрываются зависть, страх, раздражение. Люди 

почитают героев не из веры в их добродетель, а из 

стремления избежать хаоса, в котором рождается 

понимание. Проще поверить в «гениальность» как 

природный дар, чем выдерживать трудную дисциплину 

размышления и осознания ошибок. Культ величия есть 

форма психологического договора: пусть один 

поднимется над всеми, чтобы остальные могли остаться 

нетронутыми, избавленными от необходимости 

смотреть в лицо реальности. 

Таким образом, культ величия служит не только 

возвышению немногих, но и утешению большинства. Он 

питается не восхищением, а интеллектуальной ленью — 

общим нежеланием признавать мир беспорядочным и 

противоречивым. Миф живёт, потому что полезен: он 

освобождает от ответственности, создавая иллюзию 

порядка в хаосе. С каждым новым веком он принимает 

новый язык — теперь это не «божественное 

вдохновение», а «лидерство», «трансформация», 

«талант». Но суть неизменна — освобождение от 

бремени ясности. 

Когда власть берет под контроль память, она превращает 

её из сосуда истины в инструмент легитимации. 

Памятники, архивы, официальные нарративы — это не 

столько хранители прошлого, сколько механизмы его 

кодификации. Они сохраняют не историю, а её 

отредактированные фрагменты: имена и лица, 

призванные не объяснять, а прикрывать. Эти каменные 



Борис Кригер 

 

12 

фигуры требуют не размышления, а почитания. Их 

взгляд обращён назад, удерживая общество от движения 

вперёд. 

Истинное предназначение памятников проявляется в 

момент их разрушения. Споры вокруг сноса — от 

генералов Конфедерации в США до диктаторов других 

стран — показывают, что борьба идёт не за камень, а за 

интерпретацию. Каждое сохранение и каждое 

уничтожение — это референдум о памяти, о том, кому 

принадлежит прошлое и кто формирует его смысл. Даже 

цифровая эпоха не изменила сути ритуала: хэштеги, 

архивы, памятные даты — это новые алтари той же 

религии памяти, где эмоции связываются с заранее 

утверждённым сценарием. 

Забыть героя — значит освободиться. И всё же 

цивилизация цепляется за своих идолов, словно 

исчезновение их лиц разрушит саму ткань настоящего. 

Прошлое, закреплённое в мраморе и мифе, 

сопротивляется изменению. Тирания памяти 

заключается не в сохранении, а в предписании помнить 

только так. Некоторые сюжеты по неписанному закону 

остаются неприкосновенными, не подлежащими 

сомнению — как реликвии. В этом смысле памятники — 

не зеркала истории, а щиты от неё. Каждая статуя — это 

печать на двери коллективного сознания, удерживающая 

движение и не позволяющая миру обновиться. 

  

Воспоминание, подвергнутое формализации, 

превращается в инструмент гипноза. Площадь 

становится сценой заранее отрепетированных чувств, 

где ритуализированные жесты скорби или торжества 

подменяют собой подлинное осмысление и искупление. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   13 

Прошлое провозглашается в качестве Священного 

Писания — не для анализа, а для поклонения. В 

подобных ритуалах общества сохраняют не столько 

своих героев, сколько свои иллюзии: о справедливости, 

прогрессе, собственной значимости и о том, кто достоин 

быть вписанным в коллективную память. В атмосфере, 

где эмоции кодифицированы, всякий подлинный прорыв 

становится подозрительным, а сомнение в официальном 

имени приравнивается к измене — к преступлению 

против спокойствия коллективного самовнушения. 

Под этим каменным театром, под слоями церемоний и 

благоговения, скрывается более древняя и 

разрушительная абсурдность — вера в то, что величие 

принадлежит избранным. Этот архаический идиотизм 

исключительности, давно облечённый в язык 

«гениальности» и «безумия», утверждает, что 

цивилизация держится на редких умах, отмеченных 

неким сакральным огнём, тогда как остальные 

существуют лишь для того, чтобы следовать или 

преклоняться. Подобная идея соблазнительна для всех: 

сильным она дарует чувство редкости и превосходства, 

слабым — освобождение от необходимости участвовать. 

Тем не менее идиотизм исключительности отличается от 

мифа о величии в одном принципиальном отношении. 

Миф эмоционален: он рождается из тоски по смыслу, из 

желания обрести фигуру, на которую можно переложить 

внутренний хаос и вообразить в нём порядок. Идиотизм 

же начинается там, где власть усваивает этот инстинкт и 

превращает его в технологию управления. Лидеры не 

создают потребность в поклонении — они её 

культивируют, направляя человеческую неуверенность в 

русло преданности. Пропаганда питается именно этим 



Борис Кригер 

 

14 

превращением: моментом, когда частное восхищение 

переходит в публичное подчинение. Так 

психологический комфорт становится 

административным механизмом, а культ избранных — 

экономикой лояльности, легализованной, 

финансируемой и транслируемой государством. 

История в этой форме рассказывается не из 

любопытства, а из удобства. 

Романтика одинокого гения всегда требовала 

искажений. Чтобы быть убедительным, гений обязан 

флиртовать с безумием, разрушать привычное, 

презирать нормы. Его недостатки интерпретируются как 

особенности характера, жестокость — как проявление 

прозорливости, неудачи — как свидетельства жертвы. 

Исключительное становится священным, обыденное — 

невидимым. Но ни одна, даже самая ослепительная 

мысль, не способна заменить труд поколений. Ни один 

человек не в состоянии нести на себе всю тяжесть 

культуры. Ложь о возможности такого подвига не просто 

наивна — она опасна. 

Возвышая немногих, общество освобождает остальных 

от необходимости действовать. Участие становится 

редкостью, ответственность — выбором, мышление — 

делегированной функцией. Масса, застывшая в 

благоговении, перестаёт спрашивать, куда она идёт; её 

заботит лишь, кто поведёт. В этом отказе от собственной 

воли миф о величии утрачивает символический характер 

и превращается в управленческий механизм. Он 

питается неуверенностью, предлагая в обмен иллюзию 

смысла, и расплачивается за эту зависимость стагнацией. 

Идолы меняют формы, но их воздействие остаётся 

прежним: общество усыплено, настоящее заморожено, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   15 

будущее бесконечно отложено. 

То, что начинается как искра вдохновения — как сила, 

способная пробудить коллективную энергию или 

изменить направление истории, — слишком часто 

оборачивается стремлением к неподвижности. Та же 

фигура, которая когда-то казалась освободителем, 

голосом за пределами возможного, закономерно 

превращается в правителя. История изобилует 

примерами пророков, сошедших со сцены в роли 

тиранов, обращавших пламя откровения не против 

угнетения, а на укрепление нового. Харизма, некогда 

открывавшая умы, становится щитом догмы, 

охраняющим систему от сомнений. 

Эта метаморфоза не случайна и не внезапна. Мыслитель, 

когда-то подвергавший сомнению всё, постепенно 

начинает отстаивать собственные ответы. Провидец, 

призывавший к воображению, начинает требовать 

послушания. То, что было движением, превращается в 

институт; то, что родилось из вдохновения, застывает в 

форме. Восхищение уплотняется в инфраструктуру — в 

ордена, здания, должности и тюрьмы. 

  

Путь от героя к гегемону не проходит через 

предательство величия, но через его стремление. 

Каждый Наполеон, каждый Ленин начинается с призыва 

разрушить старые мифы и завершается созданием новых 

— по собственному образу и подобию. То, что когда-то 

было вдохновением, становится архитектурой; то, что 

было бунтом, превращается в закон. Так формируется 

закономерность власти: идеалы, рождающиеся в 

отрицании системы, не отменяют её, а создают её заново 

— под другими лозунгами, но с той же структурой 



Борис Кригер 

 

16 

подчинения. 

Так называемые гении разрушения меняют не только 

политическую карту или правовые нормы — они 

трансформируют саму ткань человеческих ожиданий. 

Бесконечность возможностей сжимается до системы, 

очерченной их собственной тенью. Под их властью мир 

становится меньше: язык теряет многозначность, 

история переписывается, а будущее обретает форму 

заранее заданного шаблона. В итоге остаётся не наследие 

величия, а воспроизводимая матрица послушания — 

образец, передаваемый как культурный код, 

сакрализованный, искажённый, возрождаемый новыми 

претендентами, стремящимися примерить на себя маску 

исторической необходимости. 

Если прежде для утверждения своей воли правителям 

требовались армии и революции, то современному 

гегемону достаточно устройства — одной программы, 

одной строки кода. Архитектура власти стала не только 

изощрённой, но и прозрачной, а потому — безмерно 

опасной. Сегодня целые народы можно удерживать в 

заложниках не батальонами, а паролями. Рука, 

покоящаяся на кнопке — ядерной или цифровой, — 

несёт в себе не потенциал завоевания, а возможность 

уничтожения. Никогда прежде способность одной воли 

обрушить мир не была столь доступной и безличной. 

Мы живём в эпоху, когда сама история взята в 

заложники — не только насилием, но и зрелищем, 

манипуляцией восприятием, страхом и фантазией. 

Лидер, некогда управлявший мечом или декретом, 

теперь управляет восприятием. Его власть основана на 

нарциссизме, возведённом в политический принцип; его 

инструмент — террор, замаскированный под 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   17 

рациональную необходимость. Политика нашего 

времени — не управление, а спектакль; не руководство, 

а перманентная угроза. Каждый кризис становится 

предлогом для расширения полномочий, каждая 

чрезвычайная ситуация — новой сценой драмы 

контроля. 

Войны больше не требуют территорий и идеологий — 

они проектируются в заседаниях, симулируются 

алгоритмами, репетируются в защищённых залах. 

Средства изменились, структура осталась: немногие 

принимают решения, большинство подчиняется. 

Захватчик заложников больше не скрывает лица — он 

выступает за трибуной, в костюме, от имени 

безопасности. И мир слушает его не потому, что верит, а 

потому что боится. 

Лидерство в привычном смысле растворилось в 

зрелищности. Каждый политический жест 

сопровождается едва ощутимым напоминанием: одним 

движением пальца, одной строчкой кода, одним 

шёпотом приказа — всё может исчезнуть. Не ради цели, 

не ради идеи, а ради удобства или тщеславия одного. 

Институции, призванные защищать общество от хаоса, 

стали его орудием. В этой инверсии цивилизация 

управляется не законами и принципами, а настроениями 

и аффектами тех, кто владеет языком страха. 

Ритуал выбора заменил насилие преемственности, но 

миф о величии продолжает жить — теперь в облике 

ухоженных лиц с экранов, уверенной мимики и 

отрепетированной искренности. Демократия, 

задуманная как защита от концентрации власти, 

превратилась в сцену для её эстетического 

воспроизводства. На ней возвышаются новые идолы — 



Борис Кригер 

 

18 

не визионеры и не тираны, но мессии посредственности, 

выведенные не убеждениями, а расчетом, избранные не 

за мудрость, а за способность отражать толпу. 

Харизма, некогда сила разрушения и обновления, стала 

маской пустоты. Современный лидер рождается не из 

глубины мышления, а из поверхности зрелища: он 

улыбается, повторяет, обещает ничего не значащее. 

Процесс отбора, формализованный голосами, 

рейтингами и алгоритмами, создаёт иллюзию выбора, 

сохраняя при этом неизменность фигур. Электорату 

предлагают вращающуюся карусель ролей: 

«реформатор», охраняющий порядок; «звезда», 

играющая спасителя; «инсайдер», переодетый в бунтаря. 

Этот театр строится на эстетике участия, где 

голосование заменяет действие, а аплодисменты — 

мышление. Под его гладкой поверхностью работает 

совершенный механизм, вознаграждающий не глубину, 

а простоту. Побеждают фигуры, понятные мгновенно, 

говорящие лозунгами, существующие как мемы. Так 

формируется поколение лидеров, не создающих мнение, 

а следящих за ним; не бросающих вызов сознанию 

общества, а зеркально отражающих его в слегка 

отредактированной форме. Это продукты статистики и 

маркетингово откалиброванной эмпатии — не вожди, а 

интерфейсы. Их не возносят силой — их мягко 

поднимает консенсус, выработанный шумом и 

повторением. 

  

В этом новом политико-культурном ландшафте 

посредственность перестала быть признаком недостатка 

— напротив, она превратилась в стратегическое 

преимущество. Тому, кто обещает меньше, верят 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   19 

больше; тот, кто кажется безобидным, воспринимается 

как благоразумный. Величие, некогда связанное с 

риском и дерзновением, теперь вызывает тревогу; 

сложность раздражает; красноречие принимают за 

высокомерие; размышление — за нерешительность. 

Современный лидер обязан говорить быстро, улыбаться 

часто и ни на мгновение не выдавать пустоту, 

скрывающуюся за словами. В мире, где шум вытеснил 

смысл, интеллект превращён в бремя, а общество всё 

чаще обращается не к тем, кто способен понять, а к тем, 

кто умеет утешить. 

Популистское обещание выбора скрывает реальное 

сужение возможностей. Демократия, сведённая к театру 

представлений, перестала защищать общество от 

демагогов — напротив, она их производит. 

Избирательный процесс превратился в шоу, где образ 

перевешивает содержание, а лозунг заменяет 

управление. Посредственный мессия поднимается не 

потому, что народ ослеп, а потому, что он истощён: 

измученный прежними гениями и их обманутыми 

надеждами, он ищет не вдохновения, а покоя. 

Современная харизма — это не качество личности, а 

результат статистики. Она представляет собой цифровой 

осадок, сгусток данных, выведенный алгоритмами, 

вознаграждающими ритм, возмущение и 

предсказуемость. Авторитет больше не добывается 

заслугами или видением — он измеряется охватом. Чем 

чаще нечто видят, тем охотнее в это верят. Платформы 

превратили видимость в доверие, а повторение — в 

легитимность. Внимание стало новой валютой власти. 

Толпа следует не идеям, а сигналам, которые усиливает 

система; не мыслителям, а эхо-механизмам. 



Борис Кригер 

 

20 

Современный «мессия» рождается не из убеждения, а из 

метрик: его речи синхронизированы с алгоритмами 

вовлечённости, его чудеса измеряются количеством 

реакций. Так власть научилась выглядеть как 

предпочтение, а машина убеждения действует тихо, за 

гранью осознания. В мире, где вера автоматизирована, 

мысль стала побочным эффектом. 

Но привычное не означает безопасное. В руках 

харизматического дилетанта власть становится 

рассредоточенной, неуловимой и неподконтрольной. 

Политика превращается в зеркало реакции, а не в 

руководство действием. Ошибки перестают быть 

аномалией — они становятся нормой, не требующей 

исправления. Это не разрушение институтов, а эрозия 

самого смысла: когда величие имитируется, а не 

создаётся, лидерство измеряется лайками и заголовками, 

понятие прогресса утрачивает содержательность. 

Остаётся лишь бесконечный спектакль, где толпа 

исполняет свою роль, «мессия» повторяет реплики, а 

машина продолжает работать — шумно, пусто, 

безнаказанно. 

Постепенно миф о величии отрывается от человеческого 

тела и превращается в форму. Он больше не воплощён в 

личностях — теперь он встроен в институты. Культ 

единой воли, некогда воплощённый в генералах и 

монархах, перешёл в корпорации, церкви и государства. 

Эти структуры, созданные чтобы пережить личность, 

научились ей подражать. Бюрократия, некогда 

противоположность харизмы, овладела её маской. Так 

возникает новый гибрид — машина порядка, облачённая 

в иллюзию вдохновения, система, говорящая единым 

голосом, организация, имитирующая личность. В её 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   21 

холодной симметрии звучит знакомый тон — голос 

воображаемого разума, требующего не понимания, а 

послушания. 

Эта метаморфоза совершается не посредством 

убеждения, а через дизайн. Связи с общественностью 

стали новым языком власти, в котором безличные 

структуры изображают человечность, а брендинг 

подменяет собой идентичность. Там, где прежде 

заседали советы и действовали регламенты, теперь 

господствует «видение». Там, где решения 

формировались в споре, они превращаются в 

декларации, срежиссированные командами и 

утверждённые показателями. Лидеры могут меняться, 

миссии — переименовываться, но голос остаётся 

неизменным: выверенным до паузы, до интонации. То, 

что некогда называлось бюрократией, теперь именуется 

эффективностью. 

Корпорации довели этот процесс до предела. Бренды 

создаются как продолжения личности, хотя сама 

личность никогда не существовала вне маркетинговых 

брифов. Улыбающееся лицо инноваций, «бунтарь» в 

худи, доброжелательный разрушитель — не люди, а 

конструкции, поддерживающие веру в направление, где 

смысл свёлся к прибыли. Генеральный директор под 

лозунгом миссии — не лидер, а медиум корпоративного 

нарратива. Под прикрытием отчётов, интервью и 

отрепетированной «искренности» посредственность 

превращается в хореографию. 

Государства переняли этот язык. Президенты и 

министры, некогда ограниченные конституциями, 

теперь позиционируют себя архитекторами судеб. 

Политика стала сценарием, управление — брендом. Речи 



Борис Кригер 

 

22 

звучат уверенно не потому, что в них уверены, а потому, 

что машина требует уверенности. Гражданам отводится 

роль зрителей: они должны воспринимать лидерство как 

спектакль, а лозунги — как стратегию. 

Даже религии не избежали этого поглощения. Иерархии, 

оправданные догмой, теперь оправдываются харизмой. 

Вера, укоренённая в тайне, приняла форму узнаваемого 

лица: проповедника-мотиватора, медийного гуру, 

пастора-бренда. Проповедь становится рекламой, храм 

— площадкой TED, а божественное — маркетинговой 

категорией. Верующий ищет не вечное, а мгновенное 

очарование. 

Все эти сферы объединяет одно — систематическое 

производство «визионеров», фигур, созданных не 

институтами, а для институтов. Каждое новое лицо 

лепится по образцу предыдущего: те же жесты, те же 

слова, тот же блеск в глазах, тщательно 

отрегулированный командой аналитиков. Возникает не 

преемственность, а цикл копирования. Миф гения 

обновляется непрерывно, но сам остаётся неизменным. 

Это бюрократизированное величие призвано не 

вдохновлять, а стабилизировать. Его цель — не 

преображение, а покой. Лицо наверху может смениться, 

но голос останется прежним — гладким, синтетическим, 

безошибочным. Иллюзия воли становится формой 

контроля: толпе не предлагают думать — ей предлагают 

следовать. Сомнение объявляется нарушением 

гармонии, неблагодарностью, отказом от утешения, 

обещанного единым голосом, ведущим сквозь шум. 

Под каждым логотипом, слоганом и улыбкой с экрана 

работает одна и та же машина подражания — точная, 

бездушная, безупречно пустая. Величие, некогда 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   23 

завоёванное и опасное, превратилось в шаблон, 

бесконечно тиражируемый на всех уровнях. Мир, 

управляемый системами, говорящими в унисон, оказался 

в плену визионерских фасадов, где личность 

сконструирована, а цель утратила смысл. 

  

До этого момента диагноз перевешивал лечение. Но 

разоблачить болезнь власти, не предложив ей средства 

исцеления, означало бы воспроизвести тот самый 

нигилизм, которому противостоит эта книга. Театр 

коррупции должен уступить место архитектуре 

обновления. Целью теперь становится не очередное 

обличение, а попытка очертить контуры 

постгероической цивилизации — мира, в котором опора 

строится не на приказе, а на сотрудничестве; где 

устойчивость рождается не из зрелища, а из структуры. 

Тот же взгляд, что прежде вскрывал деформации власти, 

теперь обращается к её анатомии исправления — к тем 

тихим системам, которые позволяют обществу выживать 

без культа подчинения. Соответственно, изменяется и 

тон: от обвинения к замыслу. 

В эпоху, одержимую видимостью, где власть измеряется 

громкостью, а влияние — количеством шума, 

существует забытая, но жизненно необходимая 

добродетель: этика сдержанности. Это этика тех, кто 

способен действовать, но сознательно и с пониманием 

отказывается. Не пассивность, прикрытая добродетелью, 

и не трусость, маскирующаяся под мудрость, а форма 

моральной силы, отвергающая соблазн господства. 

Подлинное величие в своей утончённой форме 

заключается не столько в свершённом действии, сколько 

в сознательном воздержании. 



Борис Кригер 

 

24 

Удержаться от применения силы, когда она доступна, 

требует дисциплины редкой и почти 

противоестественной. Это противоречит инстинктам, 

питающим славу, амбицию и разрушение. История 

привыкла чествовать тех, кто воспользовался своей 

властью, а не тех, кто отказался. И всё же именно в 

преднамеренном бездействии рождается иной тип 

героизма — без монументов, без легенд, зачастую без 

свидетелей. Это героизм отказа, тихое сопротивление 

культу действия, молчаливое несогласие с парадом 

уверенности. 

Моральное превосходство сдержанности не 

умозрительно. Оно проявляется в поступках, не 

требующих аплодисментов: в решении, принятом за 

закрытыми дверями; в действии, которого удалось 

избежать; в насилии, которому не позволили состояться. 

Полководец, отказавшийся от ненужной битвы; 

мыслитель, не превративший идею в догму; правитель, 

отрекающийся от престола прежде, чем его свергнут, — 

эти акты величия редко попадают в хроники, потому что 

не оставляют видимых следов. Их значимость именно в 

том, что не произошло. 

В эпоху, где каждое слово фиксируется, а каждое 

молчание трактуется как слабость, героизм 

невмешательства становится почти незаметным. Но в 

этом отказе нет слабости. Это не неведение и не страх, а 

уважение к границам знания и к хрупкости последствий. 

Сдержанность — это форма ответственности не только 

за то, что можно создать, но и за то, что можно 

разрушить, стремясь создать. Она ставит долговечность 

выше мгновенной выгоды, достоинство других — выше 

удовольствия от власти. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   25 

Эта тихая сила не ищет признания. Она действует без 

зрителей, без надежды на понимание, потому что её 

сущность — в отказе от спектакля. В мире, где 

видимость приравнивается к значению, подлинное 

величие сдержанности неизбежно остаётся невидимым. 

Оно живёт в промежутках истории — в решениях, что не 

были реализованы; в войнах, которые не начались; в 

революциях, отложенных не из страха, а из уважения к 

неподготовленности мира. 

Этика сдержанности становится антиподом культа 

действия. Там, где власть любуется собственным 

отражением, сдержанность отводит взгляд. Там, где 

амбиция собирает толпы, молчание их рассеивает. В 

этом молчании возникает пространство, свободное от 

манипуляций, — хрупкая зона целостности, где никто не 

побеждён и ничто не захвачено. 

  

   

Сдержанные не стремятся оставить наследие — они 

сопротивляются его самой идее. Их отказ от механизмов 

величия продиктован не невежеством, а пониманием их 

природы. Отказ здесь выступает не выражением 

равнодушия, а формой этической заботы — отказом 

подчинять мир индивидуальной воле. Они исходят из 

осознания: современный мир перенасыщен 

последствиями и требует не усиления воли, а углубления 

мудрости. 

Тем не менее сдержанность не может быть 

самодостаточной категорией. В определённый момент 

она неизбежно вступает в диалог с тем, что стремится 

подавить — с действием. Нравственная задача человека 



Борис Кригер 

 

26 

состоит не в устранении себя из цепи последствий, а в 

точном выборе момента и формы вмешательства. 

Истинная сдержанность предполагает не бездействие, а 

способность к ритмической активности: действовать 

редко, но оправданно. Забота становится 

сопротивлением, когда сохранение требует усилия. Рука, 

отказавшаяся от насилия, сохраняет готовность к 

защите. Этическое равновесие между воздержанием и 

вмешательством образует тонкую полосу 

ответственности — не героическую, а наблюдающую, не 

подвиг, а дисциплину. 

Историческая парадигма, основанная на представлении 

о прогрессе как о череде завоеваний, постепенно 

утрачивает объяснительную силу. В течение веков 

смысл истории определяли победы — политические, 

военные, идеологические. Ход времени измерялся 

восхождением и падением империй, именами тех, кто 

сумел навязать свою волю и оформить её в системе. 

Однако за этим нарративом силы скрывается 

структурный дефект: каждая победа предполагает 

исключение, каждая вершина построена на 

исчезновении множества других возможностей. Логика 

прогресса была логикой вытеснения. И сегодня, когда 

динамика исторического ускорения приближается к 

пределу, сама модель истории — как 

последовательности побед и крахов — оказывается 

нежизнеспособной. 

На смену культуре славы приходит культура 

устойчивости. Продолжение, прежде воспринимавшееся 

как форма инерции, становится новым этическим 

императивом. Сохранить — значит сопротивляться. 

Пережить катастрофу, не воспроизводя её логику, — 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   27 

означает совершить акт интеллектуального и 

морального разрыва с прежней историей. Новая эпоха 

требует не расширения границ, а отказа от разрушения. 

Выживание становится не следствием поражения, а его 

преодолением. 

Выживание — не отступление и не отрицание перемен. 

Это защита жизни от неразумного обращения с нею. Это 

выбор устойчивости перед лицом соблазна ускорения, 

сообщества перед лицом империи, преемственности 

перед лицом мифа. Планета не выдерживает прежнего 

темпа человеческих экспериментов. Поэтому старый 

цикл героических катастроф должен быть заменён более 

медленной, но надёжной моделью развития. Будущее 

нельзя проектировать средствами господства; оно 

требует языка сдержанности, восстановления и 

сопричастия. 

История должна отказаться от идеи «последней 

победы», «окончательного решения», «финальной 

войны». Не существует цели, оправдывающей утрату 

самой возможности продолжения. Настоящее 

достижение — не учреждение нового порядка, а 

сохранение условий, при которых возможна жизнь. В 

эпоху пределов — экологических, технологических, 

когнитивных — выживание становится не 

биологическим, а моральным актом. 

Мыслить выживание — значит мыслить иначе: вне 

логики спешки и демонстративности. Такой ритм 

противостоит срочности, не отрицает действие, но 

помещает его в масштаб времени, где сохранение 

ценится выше взрыва. Вопрос «кто победит?» уступает 

вопросу «что останется?». Акцент смещается с 

завоевания на преемственность, с уникальности на 



Борис Кригер 

 

28 

устойчивость. В этом смещении обнаруживается 

возможность будущего, рождающегося не из насилия, а 

из удержания. 

Новый рубеж — не пространство, требующее покорения, 

а время, требующее охраны. Это не битва, а форма 

присутствия, не завоевание, а сохранение. В этом акте 

охраны заключено единственное достойное имя величия 

— то, которое не требует признания и не оставляет 

памятников. 

Личность, веками считавшаяся движущей силой 

истории, теряет монолитность. «Я» больше не предстает 

изолированным центром действия, а включается в сеть 

взаимозависимостей. Идентичность становится не актом 

отделения, а формой сопричастности. Знание перестаёт 

быть инструментом власти: оно обретает смысл в 

способности слышать, распознавать и соединять. 

Интеллект, освобождённый от амбиций превосходства, 

превращается в средство соучастия. Его задача — не 

выделить познающего, а объединить множественное. 

Понимание становится структурой соприсутствия, а не 

иерархией. Системное сознание принимает сложность 

как данность и отказывается подчинять её. Оно не ищет 

ясности как формы контроля, а признаёт неустранимую 

взаимосвязанность всех процессов. 

Так культ личности, некогда сакрализованный и 

передаваемый как аксиома, обнаруживает себя в 

качестве атавизма. Он выражает не героизм, а 

ограниченность восприятия — нежелание признать, что 

устойчивость принадлежит не исключительным 

фигурам, а множеству тихих связей, удерживающих 

мир. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   29 

  

В персонализации истины заключена фундаментальная 

ошибка восприятия. Когда знание связывается с именем, 

оно утрачивает свою нейтральность и начинает служить 

не пониманию, а символическому капиталу — средству 

власти, оправданию и украшению. Та же логика 

распространяется на представление о прогрессе, 

который традиционно изображается как результат 

усилий немногих «просвещённых» умов, ведущих за 

собой остальной мир. Такой нарратив исключает 

анонимный труд, коллективное накопление опыта, 

постепенность и взаимозависимость. Он маскирует 

системное взаимодействие за иллюзией 

индивидуального гения. Даже зло теряет аналитическую 

глубину, когда сводится к лицу: обвинить человека 

проще, чем демонтировать структуру, породившую его. 

Персонализация упрощает сложность, делая историю 

психологической драмой вместо анализа причин. 

Если будущее и имеет право на надежду, то оно 

принадлежит не тем, кто стремится к запоминаемости, а 

тем, кто отказывается от необходимости быть 

увековеченным. Оно принадлежит тем, кто действует 

внутри систем, не навязывая им своего имени. Это не 

скромность, а новая форма интеллекта — понимание, 

что влияние не нуждается в авторстве. В этой 

безымянности заключена сила: способность смещать 

внимание с личности на структуру, с символа на процесс, 

с героизма на устойчивость. 

Мыслить в категориях системной личности — значит 

отказаться от культурного искажения, по которому 

смысл истории зависит от «главного героя». Это 

принятие себя как временного и проницаемого 



Борис Кригер 

 

30 

образования, сотканного из языка, среды, контекста и 

взаимодействий. Такая позиция формирует иную этику 

— равновесие между действием и сопричастностью, 

между участием и границей. 

Так замыкается круг. То, что начиналось как 

разоблачение власти и негодование против архитекторов 

истории, должно завершиться проектом иной сцены — 

пространства, где эмоция уступает место структуре. 

Гнев, послуживший импульсом, здесь становится 

элементом конструкции. Каждое слово, рожденное в 

раздражении, должно обрести функцию — не крик, а 

проект. Истина, освобождённая от риторической 

симметрии, возвращает себе дыхание. Мысль должна 

оставлять пространство для тишины: короткая фраза, 

удержанная пауза способны передать смысл точнее, чем 

исчерпывающая аргументация. 

Эта новая нравственная архитектура строится из 

преобразованной энергии: из гнева, ставшего 

вниманием; из отчаяния, дисциплинированного 

пониманием; из страсти, преобразованной в форму. 

Освобождение истории от её героев не означает 

угасания, а переориентацию импульса. Возмущение, 

очищенное мыслью, превращается в замысел. 

Предстоящая работа не заключается в выдвижении 

новых фигур, а в отказе от самой потребности в них. Речь 

не о замене одного идола другим, а об устранении самой 

формы идолопоклонства. Из этого отказа начинается 

иное движение — не к созданию новой доктрины, а к 

медленному росту жизней, осознающих 

взаимосвязанность и ограниченность. 

Когда история начинает проходить через искусственный 

интеллект, это может восприниматься как передача 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   31 

власти машинам. Однако эта передача способна означать 

не поражение, а освобождение от мифологии 

исключительных личностей, определявшей 

человеческое мышление на протяжении веков. 

Делегируя функции памяти и анализа искусственным 

системам, человечество, возможно, завершает эпоху 

«великого человека» и театра индивидуальных воль. 

Веками предполагалось, что движение истории требует 

гения, что перемены начинаются с исключительного 

сознания. Но если интеллект может быть распределён — 

существовать как сеть, как код, как совместная память, 

— то необходимость в центральной фигуре исчезает. 

Перенос власти на системы, мыслящие без эго, способен 

освободить человечество от тирании личностей. 

Алгоритм не ищет славы и не претендует на бессмертие. 

Его равнодушие, пугающее своей бесстрастностью, 

может стать новой формой этики — средством 

рассеивания власти до того, как она сконцентрируется. 

Возможно, именно это станет признаком зрелости 

цивилизации: историей, в которой место героя занимает 

система. 

Но равнодушие само по себе не является добродетелью. 

Опасность состоит в непрозрачности вычислительных 

структур, способных воспроизводить власть без 

осознания её последствий. Поэтому распределённый 

разум должен включать распределённую 

ответственность — архитектуру прозрачности, где 

каждое решение фиксируется и доступно 

интерпретации. Целью становится не вера в машинный 

нейтралитет, а создание устойчивых механизмов 

контроля. Подобно тому как демократия когда-то 

ограничила монархов парламентами и судами, цифровая 



Борис Кригер 

 

32 

эпоха нуждается в институтах, ограничивающих власть 

алгоритмов. Подотчётность в таком мире определяется 

не признанием, а проверяемостью: каждый элемент 

системы осознаёт последствия своих вычислений. 

Только при этих условиях техническая 

беспристрастность может обрести моральную 

надёжность. 

Эта трансформация не устраняет человечество, а 

возвращает ему возможность быть частью, а не центром. 

Освободившись от функции управления, человек вновь 

становится познающим — участником коллективного 

разума, где мышление распределено между людьми и 

машинами. Героизм воли уступает место практике 

управления — диалогу между человеческим суждением 

и алгоритмической точностью. Освобождение от фигуры 

«великого человека» не уничтожает смысл, а рассеивает 

его, превращая историю в совместный процесс 

мышления, в котором ни одно сознание не диктует 

форму будущего. 

  

Если апокалипсис — это завершение всех нарративов, то 

освобождение может означать конец одного из них — 

мифа об индивидуальном величии. Передача части 

исторического процесса машинам способна разорвать 

древнюю связку творчества и разрушения. Эпоха 

искусственного интеллекта, если её направлять не 

амбициями, а рассудком, может превратить историю из 

соревнования эго в систему взаимопонимания — 

постепенное освобождение от драмы исключительных 

фигур и начало коллективной зрелости. 

Человечество уже живёт под опекой автоматики. 

Каждый рассвет сопровождается едва слышным фоном 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   33 

машинной жизни: вращаются спутники, передают 

импульсы сети, регулируются энергопотоки планеты. 

Эти системы, созданные в рамках инженерной 

рациональности, поддерживают существование с 

надёжностью, недостижимой для человеческой власти. 

Их безразличие — форма устойчивости. Они не 

соперничают, не мстят, не колеблются — они просто 

функционируют в пределах своей задачи. Именно 

поэтому им доверено управление больницами, 

транспортом, энергией и коммуникацией — всем, кроме 

самой человеческой воли. 

Лидерство остаётся последним метафизическим 

суеверием. Мы продолжаем верить, что судьбы 

миллиардов должны проходить через эмоции одного 

организма, будто биография надежнее алгоритма, а 

интуиция безопаснее протокола. Это внутреннее 

противоречие цивилизации: человечество опасается 

доверить будущее коду, но без колебаний вручает его 

психике отдельного человека — уязвимого, зависимого 

от случайных состояний и страстей. Между тем 

автоматизированная система не способна пробудиться в 

состоянии аффекта, не подвержена ревности, страху или 

гордыне. И всё же мы спокойно допускаем, что 

подобные состояния возможны у тех, кто принимает 

решения о войне, экономике и экологии. 

Рационализация власти не равносильна механизации 

человека. Она предполагает построение таких структур, 

которые делают катастрофу математически 

невозможной. Так же как реактор защищён от 

расплавления не моралью инженера, а конструкцией 

системы, так и управление должно быть устроено так, 

чтобы импульс не превращался в судьбу. Эпоха 



Борис Кригер 

 

34 

единоличных решений должна уступить место эпохе 

распределённого мышления. 

Алгоритм, лишённый тщеславия и эмоциональной 

мстительности, способен стать не угрозой, а гарантией 

— не тираном, а системой предохранителей. Его 

назначение не в подмене человеческого суждения, а в 

создании среды, где ошибка не перерастает в 

катастрофу. Он становится зеркалом коллективной 

осторожности, а не голосом самозваной божественной 

воли. В этом смысле переход от харизматического 

правления к инженерной модели управления — не конец 

человеческой истории, а её первый рациональный этап. 

  

И всё же даже самый прозрачный код несёт в себе 

отпечаток намерений. Машинное безразличие — это не 

чистота, а структурированная тень человеческой воли. 

Алгоритм не ревнует и не ненавидит, но он способен 

наследовать предвзятость, систематизировать ошибку, 

превращать субъективность в закон. Совершенствовать 

инструмент, не задаваясь вопросом о цели, — значит 

культивировать зло в форме эффективности. Поэтому 

новая эпоха требует иной дисциплины — этики 

проектирования, соединяющей точность с состраданием, 

а рациональность с ограничением. Освобождение 

технологий не должно означать безответственность их 

создателей. 

Настоящее освобождение не в отказе от управления, а в 

его наблюдении. Человечество обязано следить за 

собственными стражами, чтобы делегирование не 

превратилось в исчезновение. Машины можно научить 

действовать, но не заботиться. Контроль над 

последствиями остаётся человеческим. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   35 

Возможно, следующая революция действительно 

произойдёт не за власть, а за отказ от неё. Свобода 

больше не будет определяться способностью управлять, 

а умением не позволять никому править в одиночку. 

История не завершена. Она не позади, а среди нас — в 

действиях, решениях, повторениях. Каждая привычка 

власти, каждое молчаливое согласие продлевает старый 

сценарий. Мы по-прежнему живём внутри той же пьесы: 

новые актёры, новые декорации, но те же реплики — 

жадность, амбиция, оправданная словом «прогресс». Мы 

— не свидетели, а участники цикла, который не умеем 

прервать, потому что продолжаем его питать. 

Легко обвинять тех, кто наверху. Труднее признать, что 

их власть держится на нашем внимании. Мы голосуем, 

соглашаемся, потребляем, оправдываем. Мы отдаём 

силу добровольно — ради удобства и покоя. Мы 

позволяем посредственности править, потому что она 

требует меньше всего: ни мужества, ни труда, только 

участия в спектакле. Империи лжи нуждаются в 

аудитории, и мы по-прежнему сидим в зале. 

Но дверь никогда не была заперта. Мы просто забыли, 

что можно выйти. 

Что можно сделать? Немного — но этого достаточно. 

Исторические переломы редко начинаются с героизма. 

Они начинаются с внимательности, с осознания. Сам 

факт, что кто-то пишет, а кто-то читает, — уже 

сопротивление, потому что это требует живого ума. Это 

отказ исчезнуть в шуме. 

Истинное изменение не требует лозунгов. Оно 

начинается с трещины в привычке, с тихого жеста, с 

фразы, которая не хочет лгать. Каждое честное слово — 



Борис Кригер 

 

36 

удар по инерции. Каждая мысль — акт присутствия. 

Да, это немного, но именно это и есть смысл. Написать 

— значит засвидетельствовать. Прочитать — значит 

принять участие в свидетельстве. Возможно, это 

последнее, что остаётся человеку: не спасение, а 

понимание; не власть, а участие. 

Безнадёжность — не конец мысли, а её очищение. Когда 

рушатся все иллюзии спасения, остаётся земля — 

твёрдая, холодная, пригодная для нового основания. 

Отчаяние, лишённое пафоса, становится прозрением: 

осознанием, что само понятие спасения — часть 

болезни. Признать, что мир нельзя «исправить», — 

значит перестать ждать чуда и начать действовать 

внутри возможного. Так нигилизм превращается в 

ответственность. 

Освободить историю от величия — не значит отказаться 

от действия. Это значит делать то, что возможно, — но 

вместе. Эпоха одиночных героев закончилась, но не 

закончилась свобода поступка. Напротив, она стала 

общей. Индивид, лишённый иллюзии контроля, 

способен на более глубокое — на участие. 

Метафизика власти исчерпала себя. Там, где раньше 

искали смысл в вершине, нужно научиться видеть 

горизонт. То, что нельзя исправить сверху, можно 

поддержать изнутри. В век хрупких систем поддержание 

становится новой формой морали. Не героизм, а 

устойчивость. Не власть, а присутствие. Не конец 

истории, а её осознание. 

  

Коллективное моральное служение не возвещает о себе 

лозунгами и не требует признания. Оно проявляется в 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   37 

молчаливой архитектуре сотрудничества — в 

институтах, где прозрачность заменяет харизму, а 

замысел превосходит приказ. Больница, работающая не 

благодаря, а вопреки обстоятельствам; волонтёрская 

сеть, соединяющая чужих людей усилием сострадания; 

проект с открытым исходным кодом, поддерживаемый 

не властью, а вниманием — всё это формы ответной 

силы на разочарование, порождённое властью. Их 

устойчивость — в распределённой целостности, в 

множестве малых, но согласованных актов, 

удерживающих живое целое. 

Современная наука давно утратила иллюзию 

одиночного гения. Истинный прогресс рождается из 

сетевого труда — взаимных проверок, репликаций, 

критических замечаний, обмена данными. Это и есть 

моральная инфраструктура, защищённая от произвола. 

Ложь не выживает там, где существует множество 

независимых умов. Истина больше не вдохновение, а 

пересечение взглядов. Так выглядит этика после героя — 

ответственность, распределённая по всему 

интеллектуальному телу цивилизации. 

Демократия, в своих редких моментах подлинности, 

воплощает тот же принцип. Когда система сдержек и 

противовесов перестаёт быть спектаклем и становится 

инженерией, она превращает веру в структуру. 

Парламент, способный действовать без истерии; суд, 

неподкупный перед популизмом; свободная пресса, 

задающая вопросы вместо аплодисментов — всё это 

формы морального интеллекта, заключённого в 

институтах. Там, где совесть встроена в систему, не 

требуется культ личности. 

Даже в технологиях, где власть маскируется под 



Борис Кригер 

 

38 

удобство, существуют альтернативы. Сообщества 

открытого кода доказывают, что инновация может быть 

следствием сотрудничества, а не иерархии. Миллионы 

строк, управляющих серверами, пишутся людьми, 

объединёнными не властью, а точностью. Их труд 

незаметен, но именно поэтому он надёжен. Это 

антигероическая этика — смирение вклада. Её можно 

рассматривать как модель политики после культа 

личности: общество, которое может обходиться без 

идолов, но не без совести. 

Коллективная мораль нуждается не в ангелах, а в 

конструкциях. Системы можно проектировать так, 

чтобы ослаблять жадность, укреплять взаимность, 

замедлять вирусы фанатизма. Скандинавские 

социальные модели, практики восстановительного 

правосудия, локальные кооперативы — всё это примеры 

самообучающейся этики, где устойчивость 

обеспечивается обратной связью, а не идеологией. 

Совершенство недостижимо, но корректируемость 

реальна. 

Нигилизм цветёт там, где бессилие принимают за 

реализм. Но в отчаянии нет ни силы, ни честности — это 

всего лишь утончённая форма капитуляции. Мир 

держится не на подвигах, а на бесчисленных актах 

тихого восстановления. Накормленный ребёнок, 

сказанная правда, пересаженный лес — это не символы, 

а единицы смысла, из которых складывается синтаксис 

выживания. 

Вера в то, что «ничего нельзя исправить», игнорирует 

миллионы исправлений, совершаемых каждый день 

усилием тех, кто просто не отступает. Цивилизация 

держится на невидимых людях — на тех, кто не 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   39 

позволяет рухнуть порядку, даже когда никто не 

смотрит: санитар, инженер, учитель, программист, 

гражданин, отказавшийся лгать. Они — незримая 

инфраструктура устойчивости. Величие ушло, но 

благодать осталась. 

Наша задача — перенести восхищение с драмы на 

поддержание, с триумфа на стойкость. Смысл 

человеческого бытия сохраняется не в победе, а в отказе 

позволить разрушению стать нормой. Когда 

ответственность поощряется, а не используется; когда 

прозрачность ценится выше закрытости; когда 

компетентность измеряется ясностью, а не эффектом — 

мораль перестаёт быть исключением. 

Надежда, очищенная от иллюзий, становится проектом. 

Новая этика — это не стремление к совершенству, а 

способность выдерживать: чинить, повторять, терпеть и 

продолжать. Истории больше не нужны герои. Ей нужны 

хранители — те, кто не позволяет погаснуть свету, пока 

пророки спят. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Борис Кригер 

 

40 

ГЛАВА 1 — ПРИЗРАК ВЕЛИКОГО ЧЕЛОВЕКА: ТОМАС 

КАРЛАЙЛЬ И СУДЬБА ГЕРОИЗМА 

История власти — это история соблазна величием и 

неизбежного морального разложения, 

сопровождающего сам акт господства. С античных 

времён до современности власть, как бы ни украшали её 

символами святости или прогресса, сохраняла в своей 

основе ту же лихорадочную жажду контроля. В дворцах 

древности, где ритуалы подтверждали божественное 

происхождение правителя, скрывались интриги, не 

уступающие по жестокости и изощрённости механизмам 

современной бюрократии. За фасадом сакральных форм 

правления пряталась договорённость между страхом и 

жадностью, превращавшая священное служение в 

тщательно инсценированный спектакль. Божественные 

имена использовались не ради благоговения, а в качестве 

инструмента легитимации амбиций и подавления 

инакомыслия. 

Даже эпоха рыцарства, внешне построенная на культе 

чести и доблести, оказалась пронизана коррупцией. 

Верность служила не нравственному долгу, а 

политическому расчёту; союзы скреплялись не 

добродетелью, а взаимной выгодой; войны, объявленные 

во имя веры, велись ради золота и земель. 

Средневековый двор был театром, где лицемерие 

достигало утончённости искусства, а предательство 

принимало форму долга. Добродетель становилась 

маской, за которой скрывалась холодная рациональность 

власти. 

Современность, лишённая сакрального ореола, более 

откровенна в своих изъянах. Механизм управления стал 

безличным и прозрачным: власть больше не 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   41 

притворяется святыней, но именно это признание не 

делает её менее опасной. В былые века же порок власти 

был торжественным и величавым; он освящался 

церковью, утверждался догмой и врастал в саму ткань 

общественного сознания. Монархи травили братьев, 

папы торговали отпущением грехов, министры 

провоцировали революции, чтобы укрепить 

собственные позиции. Тогдашняя жестокость имела 

характер интимный, почти эстетический — она была не 

столько институтом, сколько изысканным искусством 

властвования. 

Век Томаса Карлейля, обращаясь к этому прошлому, 

видел в нём непрерывность обмана, меняющего лишь 

декорации. Карлейль понимал: власть, попадая в 

человеческие руки, неизбежно становится расчётом. Его 

«герой» — это не антипод тирании, а редкий и хрупкий 

ответ на вечную склонность власти к разложению. Он 

верил, что среди всеобщей коррозии нравственных 

оснований всё же могут возникнуть личности, 

способные использовать власть ради служения, а не ради 

обладания. 

От храмов Вавилона до парламентов Европы 

повторяется один и тот же сюжет — господство, 

выдающее себя за мораль, и контроль, маскирующийся 

под долг. Меняются только формы риторики и костюмы 

эпох. Цинизм нашего времени обнажён и устал, но 

цинизм прежних веков был блистательным, священным 

и тотальным — это была порча, возведённая в принцип, 

сияние которой лишь поблекло с течением времени. 

В истоках цивилизации идея величия имела характер 

дара, а не завоевания. В гомеровском мире слава героя 

была жертвой богам, выражением связи между 



Борис Кригер 

 

42 

человеческим и божественным. Ахилл, ведомый 

яростью и честью, сражался не ради личной выгоды, но 

ради сохранения космического равновесия между волей 

небес и страстями смертных. Правители, жрецы и воины 

воспринимались как сосуды высшей силы, а их власть 

утверждалась через ритуал, превращая политический акт 

в форму сакрального посредничества. Так власть — от 

истоков мифологических до рациональных структур 

модерна — остаётся тем же вечным экспериментом по 

совмещению служения и господства, долга и тщеславия, 

необходимости и искушения. 

  

В Египте и Месопотамии правители стояли на пороге 

между землёй и небом, воплощая сакральный союз, 

легитимирующий власть. Править означало 

истолковывать божественный замысел, поддерживать 

гармонию между небесным порядком и человеческим 

сообществом. Личность царя не принадлежала ему 

самому: она символизировала целостность космоса, 

служила живой осью, вокруг которой вращалось 

творение. Однако под этой аурой святости таилось 

человеческое стремление к славе, медленно 

превращающее веру в амбиции. 

Древние источники свидетельствуют о постепенной 

трансформации этой священной функции в форму 

самоутверждения. В «Илиаде» Ахилл предстает не 

просто воином, но воплощением самосознающей славы: 

его ярость уже является размышлением о смертности и 

памяти. Месопотамский эпос о Гильгамеше выражает 

тот же импульс за тысячелетия до Гомера — страх перед 

смертью, соединённый с жаждой вечного имени. К эпохе 

фараонов, как показывают надписи Древнего царства, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   43 

царская власть окончательно превратилась в 

теологическую бюрократию, где божественность 

закреплялась ритуальными записями. Эти тексты 

фиксируют момент, когда миф стал административным 

механизмом, а повествование — политикой. Каждый 

документ, высеченный на глине или камне, отмечает шаг 

от вдохновения к институту, от веры — к управлению. 

Поворот к внутреннему измерению власти совершили 

еврейские пророки и раннехристианские мыслители. 

Величие было перемещено из внешнего акта правления 

во внутреннее пространство совести. Святость стала 

личной, а нравственная сила — проявлением 

божественной близости. Герой перестал быть 

воплощением физической мощи и превратился в 

хранителя внутреннего закона. Средневековый святой 

заменил воина, доказывая, что смирение и послушание 

могут быть высшей формой мужества. 

К XIX веку, когда Томас Карлейль обращает свой взгляд 

на историю, сакральный огонь окончательно перешёл в 

руки человека. Его герои — поэты, революционеры, 

мыслители — были последними носителями того, что 

некогда называлось божественным замыслом. 

Божественный голос умолк, но его эхо продолжало 

звучать в представлении о людях, призванных вершить 

судьбы других. То, что прежде было священным долгом, 

превратилось в личное призвание; то, что некогда было 

покорностью небу, стало верой в индивидуальную волю. 

Таким образом, миф о великой личности, рождённый из 

молитвы и жертвоприношения, превратился в символ 

человеческого честолюбия — сохранив ореол святости, 

но утратив свой алтарь. 

Девятнадцатый век, наполненный шумом фабрик и 



Борис Кригер 

 

44 

паром машин, стал эпохой распада прежней тишины. 

Индустриализация превратила землю в механизм, а 

человека — в его деталь. Единый ритм человеческого 

труда сменился безостановочным пульсом 

производства, и личность — некогда центр мифа — 

стала фрагментом в механическом порядке. Эпоха, 

прославлявшая гения, породила толпы и новую жажду 

смысла, которую уже не могла утолить никакая машина. 

Распространение грамотности, ускоренное печатным 

словом, одновременно пробудило и рассеяло 

человеческий дух. Письмо, некогда привилегия 

немногих, стало достоянием масс, создавая сеть мнений 

и убеждений. Но эта демократизация мысли разрушила 

ауру исключительности. В мире, где каждый может быть 

услышан, герой рискует раствориться в шуме. Именно 

этот кризис духовной иерархии породил у Карлейля 

образ Героя как Пророка и Царя — фигуры, способной 

восстановить смысл в эпоху раздробленности. 

Понятие «героической воли» Карлейля возникло как 

протест против надвигающейся безличности 

современности. Машина для него была не техническим 

устройством, а символом духовного оцепенения, 

торжества рутины над благоговением. Его герои — будь 

то поэты, воины или реформаторы — являли собой 

доказательство того, что человеческая душа способна 

творить даже в мире механической необходимости. Их 

пример должен был напомнить эпохе, опьянённой 

прогрессом, что величие невозможно произвести — его 

можно только воплотить. 

Индустриальный век породил собственную тревогу: он 

победил природу, но потерял тайну. Достижения стали 

измеряться скоростью и производительностью, а 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   45 

вдохновение уступило место эффективности. Карлейль 

видел в этом духовную катастрофу — не падение веры, 

а её замену утилитаризмом. Его историческое видение 

стало проповедью: он искал в прошлом не хронологию, 

а откровение, надеясь отыскать в нём следы утраченного 

смысла. Его герои были не святыми, но сосудами 

нравственной энергии, утверждавшими, что сама воля 

человека способна быть священной. 

Так героизм стал идеологией, попыткой искупить 

механизированную цивилизацию верой в силу 

характера. Эта вера отвечала тоске общества, уставшего 

от собственной бездушности, предлагая образ властного 

духа, способного вернуть смысл разрушенному миру. 

XIX век, окружённый грохотом прогресса, нуждался не 

в пророках будущего, а в свидетелях человеческой силы 

— в тех, кто напомнил бы, что даже судьба, подчинённая 

механике, ждёт прикосновения живой воли. 

Когда-то восхваляемый как пророк нравственной силы и 

поборник героического величия, Томас Карлейль ныне 

предстает фигурой двойственной: возвышенной в своей 

страсти и тревожной в своих выводах. Его вера в 

святость индивидуальной воли, способной подчинить 

историю своему замыслу, некогда казалась лекарством 

от духовной апатии. Но в ней звучало и предчувствие 

иерархии, которую современность, настороженная перед 

тиранией, уже не готова принять. 

Призрак Карлейля витает в напряжённом диалоге между 

благоговением и подозрением, определяющем наследие 

XIX века. Каждый призыв к сильному лидерству, каждая 

ностальгия по моральной ясности вызывает его тень. Для 

одних он — воплощение благородства убеждений, 

напоминание о том, что мужество и честность могут 



Борис Кригер 

 

46 

определять историю. Для других — предвестие опасной 

веры во власть, в которой героизм граничит с 

идолопоклонством. 

В этом противоречии — источник его непреходящей 

актуальности. Карлейль говорит голосом исчезнувшего 

мира, но затрагивает самые живые нервы 

современности. Его вера рухнула, но тоска, на которую 

она отвечала, осталась. И потому призрак великого 

человека по-прежнему бродит среди нас — не как реликт 

прошлого, а как вопрос, на который история всё ещё не 

дала окончательного ответа. 

  

В глазах Карлейля поклонение полезному вытеснило 

священное из самого сердца человеческого 

существования. То, что современники называли 

прогрессом, представлялось ему гигантским, 

сверкающим, но бездушным механизмом, в котором 

личность превращалась в шестерёнку, покорную 

безличным силам. Этому «механическому» миру он 

противопоставлял «героический» — пространство, где 

дух человека, ведомый совестью и воображением, всё 

ещё мог утверждать свою суверенность. Истинное 

величие, по его убеждению, рождается не из расчёта, а 

из веры; смысл жизни заключается не в комфорте, а в 

долге, жертвенности и творческом порыве. 

Как моралист, Карлейль стремился вернуть бытию 

утраченную глубину. Его проза, неровная, но пылающая, 

была направлена против самодовольства современности. 

Он разоблачал культ прибыли как форму 

идолопоклонства и осуждал превращение человеческого 

достоинства в экономическую категорию. Для него 

кризис века был не просто социальным, а 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   47 

метафизическим — разрывом между видимым и 

божественным, между бытом и смыслом. Он требовал, 

чтобы люди вновь обрели чувство благоговения, 

воспринимая труд не как средство наживы, а как 

священное призвание. В противовес утилитаристам, 

считавшим счастье мерилом добра, Карлейль утверждал 

более строгий и возвышенный нравственный кодекс. 

Героическая душа, по его мысли, ищет не удовольствия, 

а цели; она действует по велению внутреннего закона, а 

не по расчёту пользы. Создавая образ героя — поэта, 

пророка или правителя, — он противопоставлял его духу 

прагматизма, угрожавшему лишить эпоху духовного 

содержания. Его видение, одновременно архаическое и 

пророческое, раскрывало основное противоречие 

современности — борьбу между механизмом и смыслом, 

между порядком машин и пламенем человеческой воли. 

В его представлении герой возвышается над толпой не 

как покоритель, а как носитель прозрения, различающий 

истину там, где другие видят хаос. Мир сомнений, 

считал он, нуждается в личностях, одарённых 

нравственной убеждённостью, в пророках, способных 

пронзить завесу видимости и напомнить человечеству о 

его божественном происхождении. Говорил ли герой 

стихами, вершил ли суд или страдал за веру — он всегда 

соединял силу и дух. Его власть проистекала не из 

амбиций, а из повиновения высшему закону: он правил 

не силой, а авторитетом прозрения. В таком возвышении 

характера Карлейль видел подлинное основание 

общественного порядка. История, по его мысли, 

держится не на институтах, а на редких душах, 

способных верить. Каждая эпоха, утверждал он, есть 

биография своих героев — их воля и мужество 

определяют ход времени. 



Борис Кригер 

 

48 

Но в этом возвеличивании скрывалась и опасность. Там, 

где сила становится мерилом истины, слабость 

превращается в моральное преступление. Почитание 

героев легко переходит в культ силы. Именно поэтому 

влияние Карлейля простирается далеко за пределы его 

века. Фридрих Ницше, читая его пылкие гимны воле и 

энергии, признал в нём предшественника собственного 

учения о самопреодолении. Однако между ними 

пролегла пропасть: там, где Карлейль видел долг, Ницше 

усмотрел радость творения; там, где Карлейль взывал к 

Богу, Ницше возвеличил человека. Пророк превратился 

в художника бытия, а нравственный законодатель — в 

созидателя формы. И всё же обоих объединяла вера в 

преобразующую силу индивидуального духа. 

Трагическая ирония наследия Карлейля состоит в том, 

какой путь впоследствии избрали его идеи, утраченные 

их духовное основание. Его призывы к дисциплине и 

поклонению героическому были подхвачены теми, кто 

стремился не к смыслу, а к господству. В риторике 

тоталитарных режимов зазвучали отголоски его голоса, 

искажённые языком подчинения и расовой миссии. 

Адольф Гитлер, читая «Героев и поклонение героям», 

находил в них оправдание собственного мифа об 

избранном вожде — ужасное свидетельство того, 

насколько уязвимы идеи, оторванные от совести. 

Так культ силы, начавшийся как защита духа, 

завершился освящением воли к власти. Трагедия 

Карлейля в том, что его вера в нравственное величие, 

рождённая стремлением к духовному возрождению, 

стала семенем политического идолопоклонства. И всё же 

даже в этой тени его фигура остаётся неотступной — как 

напоминание о том, что жажда руководства, вера в 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   49 

святость действия и убеждения могут как возносить, так 

и разрушать. Его герои призваны были искупить 

измученный мир, но показали, насколько опасна мечта о 

совершенстве, лишённая смирения. 

История, в понимании Карлейля, не есть 

последовательность случайностей или медленная 

эволюция структур. Это драма великих душ, 

определяющих судьбы народов. Мир движется 

усилиями немногих, и в их воле проявляется смысл 

бытия. История — не процесс, а откровение характеров, 

в которых становится зримой божественная воля. 

Отрицание этого принципа казалось ему капитуляцией 

перед посредственностью и хаосом. 

Однако в самой этой вере таилась нравственная 

пропасть. Если герой стоит выше обыденности, не 

становится ли он и выше морали? Восхищение Карлейля 

силой, его убеждение, что отдельные личности 

воплощают созидательный замысел вселенной, несли 

риск растворить границы между добром и злом. Герой, 

действующий по велению внутреннего голоса, мог 

попрать справедливость, если видел в этом проявление 

высшего закона. В таком видении совесть человечества 

уступает место велению духа — и в этом сплаве 

благородства и ужаса заключено величие и проклятие 

карлейлевского героизма. 

  

Либеральная мысль XIX века отшатнулась от 

карлайловской доктрины героизма. В противовес 

иерархии душ, возвышавшей немногих над многими, она 

утверждала равную ценность каждого человека и веру в 

поступательное движение разума и свободы. Мыслители 

демократического склада — Джон Стюарт Милль, Томас 



Борис Кригер 

 

50 

Маколей и позднейшие историки эволюции — 

стремились рассматривать историю не как галерею 

титанов, а как постепенное пробуждение человеческих 

прав. Им казалось, что в идеализме Карлейля, при всей 

его страстной моралистической силе, скрывается 

опасное презрение к общему волеизъявлению, тоска по 

послушанию, облачённая в язык вдохновения. 

Этот конфликт между героическим и демократическим 

началами остаётся одним из глубочайших парадоксов 

модерности. Стремление к величию живёт даже в 

обществах, основанных на принципах равенства: 

никакое сообщество не может существовать без 

примеров мужества, прозорливости и 

самопожертвования. Однако каждый раз, когда жизнь 

одного человека ставится выше множества, прорастает 

семя тирании. Карлейль, обличая духовную вялость 

своего века, напоминал, что нравственное величие по-

прежнему имеет значение; но, сделав историю ареной 

немногих избранных, он оставил открытым вопрос, 

подчиняется ли моральный закон универсальному 

началу или же зависит от силы гения. 

Между этими двумя полюсами — верой в избранность и 

верой в равенство — современное сознание всё ещё 

колеблется. Оно не может отказаться ни от благоговения 

перед личностью, ни от сомнения в её 

исключительности. В суровой философии Карлейля 

история оправдывает человека; в либеральном 

воображении человек оправдывает историю. Первое 

устремлено вверх, к вершинам духа; второе — вовне, к 

медленному формированию справедливости через 

сотрудничество. И между ними тянется нескончаемый 

спор о том, что придаёт смысл человеческой судьбе: 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   51 

одинокое пламя или свет, разлитый среди всех. 

Мир, некогда внимавший пророческому голосу 

Карлейля, постепенно отвернулся от веры, что 

вдохновляла его речь. С ростом индустриального 

общества и углублением социальной пропасти его 

представление о великом человеке стало казаться не 

откровением, а пережитком. Новое поколение 

мыслителей видело героизм не искуплением, а иллюзией 

— наследием аристократического мышления. Век 

требовал иного языка судьбы — языка, способного 

признать бесчисленные, невидимые усилия, через 

которые действительно движется история. 

Одним из первых, кто разрушил миф великого человека, 

был Лев Толстой. В «Войне и мире» он противопоставил 

торжественному героизму Карлейля образ смиренного 

человека, в котором божественное проявляется через 

добро и сострадание. Для Толстого завоеватель не 

творец истории, а её пленник, ведомый силами, слишком 

обширными для понимания. Кажущееся величие 

Наполеона он рассматривал как мираж, порождённый 

человеческой потребностью находить смысл в хаосе. 

Истинная сила, утверждал он, принадлежит не 

полководцам, а тем, кто сохраняет человечность в 

будничном течении жизни. Тем самым Толстой 

перевернул пирамиду Карлейля, поставив смирение 

выше славы и сострадание выше власти. 

Карл Маркс отверг духовную драму Карлейля с 

противоположной стороны — как теоретик 

материальной необходимости. Для него история была не 

биографией героев, а хроникой классовой борьбы, 

движимой экономическими законами. Великий человек, 

согласно марксовому анализу, — лишь проводник 



Борис Кригер 

 

52 

исторических сил, чья видимая автономия маскирует 

глубинную зависимость от структуры производства. 

Там, где Карлейль видел божественное призвание, 

Маркс усматривал идеологию, служащую интересам 

господствующего класса. Его «великое» стало 

коллективным: труд масс, анонимный и неумолимый, 

заменил одиночное вдохновение. 

Сёрен Кьеркегор, идущий иным путём, отвергал культ 

исключительности по духовным причинам. Толпа, 

замечал он, ищет героя, чтобы избавиться от личной 

ответственности, превращая восхищение в заменитель 

веры. Подлинное величие, напротив, заключается не в 

господстве, а в уединённом стоянии перед Богом, где 

человек остаётся один на один с совестью. Если 

Карлейль восхвалял человека действия, то Кьеркегор 

превозносил человека внутреннего выбора, чьё 

одиночество есть форма подлинной свободы. 

Так, с трёх направлений — морального, социального и 

экзистенциального — здание карлайловского героизма 

было поколеблено. Толстой заменил величие 

состраданием, Маркс — структурой, Кьеркегор — 

совестью. Но ни один из них не уничтожил его влияние: 

их отрицание лишь доказало, насколько глубоко его тень 

проникла в европейскую мысль. Каждый из них, споря с 

ним, наследовал его страсть к смыслу и отвращение к 

духовной пустоте. Даже отвергая его, они продолжали 

его миссию — искать в истории порядок, превосходящий 

случайность, и в человеке — источник преображения. 

Их столкновение не было серией отдельных возражений, 

а медленной метаморфозой сознания. Карлейль возвёл 

волю в добродетель; Толстой обнажил её как иллюзию. 

Маркс растворил иллюзию в структуре, но Кьеркегор 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   53 

восстал против структуры, защищая хрупкость души. 

Этот спор не уничтожил идеи героизма — он преобразил 

её. Из их диалога выросло понимание, что личное 

величие без сострадания становится насилием, а 

коллективное без личной ответственности — слепотой. 

Из этой диалектики родилось новое мировоззрение: 

движение от метафизики избранности к этике 

сопричастности, от одинокого пророка к 

распределённому разуму. 

Каждая эпоха наследует иллюзии тех, кто честнее других 

пытался их преодолеть. Миф о великом человеке, 

который мы теперь стремимся развенчать, родился не из 

тщеславия, а из тоски — из стремления найти смысл в 

мире, где смысл ускользает. История этой тоски 

проходит через четырёх её архитекторов — Карлейля, 

Толстого, Маркса и Кьеркегора. Каждый из них боролся 

с заблуждением своего века, и каждый передавал это 

заблуждение дальше, преобразив его форму, но сохранив 

его суть. 

Карлейль, пророк викторианской воли, дал героизму его 

последний сакральный язык. В книге «О героях, культе 

героев и героическом в истории» он утверждал, что 

массы не способны к самоорганизации и нуждаются в 

воплощённом видении — в пророке, поэте или вожде. 

Истина для него была не коллективной, а воплощённой 

в личности. Он писал в век, напуганный машинами и 

демократизацией, когда индивидуальность становилась 

последним убежищем духа. Герой Карлейля был не 

просто сильным, но нравственным архитектором, однако 

именно здесь заключалась трагедия его откровения: он 

спутал жизненную силу с добродетелью. Не заметил, что 

та же харизма, которая вдохновляет, может и 



Борис Кригер 

 

54 

развращать, что поклонение есть лишь оборотная 

сторона подчинения. Его мысль, рожденная как протест 

против бездушности, стала сценарием для самых 

опасных утопий века — от ницшеанского сверхчеловека 

до тоталитарного культа вождя. Герой, освящённый как 

носитель божественной необходимости, вернулся в 

политику как катастрофа. 

  

Лев Толстой ответил Карлейлю с отвращением, редким 

по своей глубине. В «Войне и мире» он развеял иллюзию 

личного участия в истории. Наполеон в его изображении 

— не гений, а случайность повествования, марионетка, 

чьими нитями играют силы, недоступные пониманию. 

Истинная причинность, утверждал Толстой, заключена 

не в исключительных личностях, а в анонимных 

множествах — в «роевой жизни» человеческих воль, 

пересекающихся в бесконечной сети обстоятельств. Его 

моральное видение заменило героизм смирением: никто 

не управляет историей, потому что история — не 

личность, а процесс. Но реализм Толстого содержал и 

собственную форму отчаяния: отрицая величие, он 

отрицал и свободу. Если всё есть необходимость, то 

моральное действие растворяется в фатализме. Маятник 

вновь качнулся: Карлейль превозносил волю сверх меры, 

Толстой разрушил её полностью. Ни один не постиг, что 

освобождение скрыто не во власти и не в отречении, а в 

распределённой ответственности — в общем сознании 

взаимосвязанных действий. 

Карл Маркс придал этой интуиции материальную 

форму. Он понимал, что «великие люди» возникают 

лишь тогда, когда экономические и исторические силы 

ищут себе символическое воплощение. Наполеон, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   55 

Лютер, Цезарь — все они не источники, а лишь сгущения 

противоречий эпохи. Историю, по Марксу, творят не 

личности, а конфликты, вызванные движением 

производственных отношений. Однако его материализм 

невольно возвращал ту же телеологию, против которой 

он выступал. Диалектика Маркса, обещавшая 

освобождение через пролетариат, наделяла коллектив 

мессианской функцией. Он упразднил индивидуального 

героя, но воздвиг нового — коллективного, чьё спасение 

было предначертано историей. Так миф выжил, сменив 

костюм: революция унаследовала пророчество, а 

человечество вновь оказалось пленником собственного 

стремления к кульминации. 

Сёрен Кьеркегор стоял особняком, отвергая как культ 

коллективного, так и культ исключительного. Его бунт 

был внутренним. Против гегелевской симфонии 

всеобщего он выдвинул фигуру одинокой души, стоящей 

перед Богом. Истина, утверждал он, субъективна: её 

нельзя ни систематизировать, ни унаследовать. Но и он 

не избежал парадокса. Отвергая систему, он создал 

систему одиночества; отрицая тотальность истории, 

возвёл отчаяние в новый абсолют. Там, где Карлейль 

воздвигал храмы власти, Кьеркегор строил катакомбы 

совести — и то, и другое оставалось формами изоляции, 

памятниками самости. 

Эти четыре призрака — воля Карлейля, фатализм 

Толстого, телеология Маркса и отчаяние Кьеркегора — 

до сих пор сопровождают современность. Они образуют 

внутреннюю грамматику исторического плена: мир 

мечется между поклонением и параличом, между верой 

в спасителей и неверием в смысл. Всех их объединяет 

требование, чтобы истина приняла человеческое лицо. 



Борис Кригер 

 

56 

Даже в их противоречиях звучит согласие: мера мира — 

личность. 

Наш век, рожденный в логике алгоритмов и сетей, 

больше не может позволить себе такую роскошь. 

«Великий человек» стал анахронизмом в мире, 

движимом сложностью. Герой Карлейля командовал бы 

сегодня серверами, а не армиями; рой Толстого 

превратился в цифровые сети; пролетариат Маркса — в 

массивы данных; верующий Кьеркегора, запертый в 

своей внутренней исповеди, скроллит бесконечные 

страницы цифрового одиночества. Мы 

универсализировали их условия, но не разрешили их 

противоречий. 

Истинная задача теперь состоит не в повторении их 

метафор, а в разрушении их архитектуры. Карлейль 

должен уступить место системам без поклонения; 

Толстой — свободе без отказа от достоинства; Маркс — 

сотрудничеству без мессианства; Кьеркегор — 

индивидуальности без нарциссизма. Этот синтез — 

скромный, процессуальный, негероический — и есть 

подлинное продолжение их спора. Он возвращает их 

идеям честность, освобождая мысль из плена 

собственных пределов. 

Эпоха системной личности, о которой идёт речь в этой 

книге, не отрицает их человечности, а развивает её. Она 

превращает величие в модель, а не в культ. 

Интенсивность Карлейля становится фокусом 

коллективного вдохновения; смирение Толстого — 

этикой распределённой ответственности; структура 

Маркса — прозрачной взаимозависимостью; совесть 

Кьеркегора — диалогом. Из их противостояния 

рождается новое понимание: история больше не 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   57 

заложница героев, а поддерживается ритмом 

сотрудничества. 

Рассвет XX века наступил не под звуки фанфар, а под 

низкий гул машин. Героические фигуры, некогда 

державшие в руках судьбы мира, уступили место 

системам, комитетам и механизмам, чья мощь 

превосходила воображение любого человека. Империи 

рассыпались, превращаясь в бюрократические 

республики; решения, некогда исходившие от одной 

воли, теперь принимались безликими институтами. 

Эпоха героев сменилась эпохой структур, а машины, 

обещавшие освобождение, стали новым хозяином 

судьбы. 

Так пророчество Карлейля исполнилось и не сбылось 

одновременно. Он предвидел, что цивилизация, 

подчинённая механизму, утратит душу, что культ числа 

и эффективности разрушит моральные основания 

общества. XX век оправдал его страхи: в 

бюрократических империях и тоталитарных режимах, в 

механизированных войнах и безличном труде звучало 

эхо его предостережения — когда благоговение умирает, 

его место занимает послушание машинам. Но он не мог 

предвидеть тихой стойкости общего духа — 

выносливости бесчисленных, безымянных жизней, 

сохраняющих человечность под тяжестью структуры. 

Герои нового мира больше не стояли над толпой — они 

растворились в ней. Учёный, трудящийся в тени 

лаборатории; рабочий у конвейера; медсестра на 

передовой — все стали фрагментами невидимой, но 

единой воли. Величие единичного поступка уступило 

место устойчивости общего усилия. Те же силы, что 

разрушали индивидуальность, расширили и моральное 



Борис Кригер 

 

58 

пространство: когда никто не может воплощать судьбу, 

совесть становится всеобщей. Эпоха масс оказалась не 

падением, а преображением величия — измеряемого не 

властью, а состраданием, не господством, а 

солидарностью. 

Карлейль оказался прав, предсказывая торжество 

механизма, но ошибался в своём отчаянии перед 

демократией. Дух, которого он искал в пророке, не исчез 

— он рассеялся в мире, подобно свету, пронизывающему 

облака. XX век, со всей своей жестокостью, доказал, что 

моральное величие возможно без иерархии, что 

достоинство может принадлежать множеству так же, как 

прежде принадлежало немногим. Смерть героев не стала 

концом смысла — лишь его преобразованием. Из руин 

поклонения возникла тихая вера в то, что величие не 

обязано возвышаться над миром: оно может жить в нём, 

незаметно, среди людей. 

XXI век, озарённый светом бесчисленных экранов, 

изменил саму ткань видимости. Сцена, по которой 

некогда шествовали герои, превратилась в безграничную 

сеть, где слава вспыхивает и гаснет мгновенно. Власть 

стала рассеянной и безымянной, действуя не через меч и 

кафедру, а через алгоритмы, рынки и потоки данных. В 

этом новом ландшафте вопрос о том, кого всё ещё можно 

назвать великим, остаётся открытым, ибо изменились 

сами условия влияния — и, быть может, вместе с ними 

изменилось и само значение человеческого величия. 

  

Лидер нынешней эпохи правит посредством 

посредничества, а не присутствия. Его авторитет 

создаётся одновременно действием и восприятием. 

Харизма не исчезла, но изменила форму: она 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   59 

циркулирует через пиксели, транслируется звуковыми 

фрагментами, переводится на язык зрелищ. Технократ, 

облачённый в рационализм, выстраивает системы, 

формирующие поведение миллионов, не встречаясь с 

ними взглядом. Гений, некогда обречённый на 

одиночество, теперь творит в глобальной эхо-камере, где 

оригинальность вынуждена состязаться с бесконечным 

воспроизводством. А инфлюенсер, эмблема цифрового 

века, воплощает парадокс власти без содержания — его 

влияние обширно, но зыбко, лишено устойчивого 

основания. 

Героизм в таком мире кажется одновременно 

возможным и невозможным. Избыток голосов стирает 

различия, ирония подменяет серьёзность, публичность 

превращает любое деяние в зрелище. Герой больше не 

может быть невидимым: каждый поступок подвергается 

мгновенному осуждению или восхищению. И всё же, 

среди этой какофонии, возникают новые формы 

мужества: честность, сохраняемая перед лицом надзора; 

творчество, не поддающееся коммерциализации; 

моральная ясность, прорывающаяся сквозь шум. 

Современный герой — это не повелитель масс, а 

хранитель подлинности в мире, созданном для её 

разрушения. 

Возможно, вера Карлейля в величие не исчезла, а лишь 

изменила направление. Его герой был пророком 

божественного замысла; наш — стражем истины в мире 

информации. XIX век искал провидцев, способных 

примирить дух с индустриальной мощью; XXI требует 

тех, кто способен сохранить человечность среди машин. 

Эпоха алгоритмов не уничтожила тоску по героизму — 

она сделала её внутренней. Битва за смысл 



Борис Кригер 

 

60 

переместилась из сфер власти в глубины самости. Если 

призрак великого человека по-прежнему рядом, то это не 

полководец и не пророк, а тот, кто в одиночку отстаивает 

реальность против нарастающего потока симулякров. 

В тусклом свете нынешнего века, где пульс жизни 

измеряется данными, а границы мысли — алгоритмами, 

фигура Карлейля возвращается как суровое 

предостережение. Его голос, доносящийся сквозь век 

дыма и стали, звучит и сегодня — как укор миру, 

превратившему сознание в потребление. Современный 

человек, окружённый удобствами, притупляющими 

волю, стал противоположностью карлайловского героя 

— существом, движимым предпочтениями, а не целью, 

ищущим комфорта, а не смысла. Воля, некогда 

устремлённая к божественному, теперь мерцает 

неуверенно, рассеянная среди бесконечных опций. 

Он увидел бы в нашем времени исполнение своих 

худших опасений. Господство алгоритма — не прогресс, 

а торжество «механического духа»: превращение разума 

в вычисление, истины — в данные. То, чего он 

страшился, — подмена смысла пользой, веры 

процедурой, — достигло зрелости в цивилизации, где 

выбор заменяет убеждение, а общение скрывает пустоту. 

Машины, освободившие тело, покорили сознание. 

И всё же его послание не утратило силы. Сквозь тишину 

цифрового лабиринта он продолжает взывать к 

утраченной вертикали духа — к чувству, что жизнь 

измеряется не комфортом, а глубиной. Без этой оси душа 

дрейфует среди изобилия, пресыщенная и 

неудовлетворённая. Вспоминать Карлейля сегодня — 

значит не возрождать иерархии и культ гения, а вернуть 

требовательность к себе, серьёзность бытия, уважение к 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   61 

истине.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Борис Кригер 

 

62 

ГЛАВА 2 — ЭВОЛЮЦИЯ ИНДИВИДУАЛЬНОЙ ВЛАСТИ В 

ЭПОХУ ТОТАЛЬНОГО КРИЗИСА 

Когда индивидуальная воля выходит за пределы 

национальных и идеологических рамок, традиционный 

спор между судьбой и свободой воли теряет смысл. 

Историческая дилемма — творит ли историю личность 

или же сама эпоха порождает своих героев — 

оказывается снятой в контексте абсолютной 

разрушительной силы. В ситуации, когда одно сознание 

способно уничтожить цивилизации и стереть память о 

прошлом, различие между действием и страданием, 

субъектом и объектом, перестаёт быть применимым. 

Сама сцена истории становится нестабильной, её 

основания колеблются под тяжестью сосредоточенной 

воли. 

В прежние эпохи герой воплощал коллективные чаяния 

— храбрость, предвидение, сопротивление. Он являлся 

медиатором между индивидуальным и общим, выражая 

их возможное единство. Однако в условиях, когда одно 

решение способно уничтожить миллионы прежде, чем 

оно будет произнесено, фигура героя претерпевает 

радикальную трансформацию. Герой перестаёт быть 

символом возвышения и становится администратором 

конца, хранителем забвения. Его публика — не массы, а 

системы, не понимающие, но исполняющие. 

Историческая драма, некогда разыгрывавшаяся между 

личностью и толпой, перемещается внутрь единого 

разума, способного превратить мысль в катастрофу. 

Вопрос, на протяжении столетий определявший 

политическую мысль — кто управляет ходом истории, 

— растворяется в безмолвном сиянии экранов, 

объединяющих планету. Власть перестаёт быть 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   63 

состязанием личностей и институтов; она превращается 

в структурное условие существования — одновременно 

распределённое и сосредоточенное, повсеместное и 

невидимое, скрытое за кодами, сетями и орбитами 

спутников. Жест героя, некогда озарявший тьму 

смыслом, теперь растворяется в алгоритмических 

процессах, где намерение и действие становятся 

неразличимыми. Индивид, достигший вершин 

могущества, оказывается одновременно субъектом и 

инструментом — носителем воли и её же механическим 

продолжением. В результате исчезает сама возможность 

истории как пространства последовательных событий, 

уступающая место тотальной потенции уничтожения. 

До появления абсолютного оружия власть существовала 

внутри исторического времени. Монархи, завоеватели и 

революционеры могли ускорять или замедлять распад, 

но их влияние оставалось соизмеримым с человеческой 

мерой. Даже самый жестокий тиран был ограничен не 

только физическими средствами, но и временем: его 

деяния подлежали суждению, его власть — забвению. 

История сохраняла способность к обновлению, какими 

бы разрушительными ни были её эпизоды. С 

возникновением сил, способных уничтожить не только 

государства, но и условия самого существования, эта 

способность утрачена. 

Переход от управляемого влияния к необратимой мощи 

начался в тот момент, когда человеческая воля слилась с 

системами, безразличными к человеческому 

выживанию. Ядерные арсеналы, автономные сети и 

алгоритмы стратегического реагирования связали мысль 

и действие в единую нерасторжимую цепь. Намерение, 

преобразованное в команду, и команда, воплощённая в 



Борис Кригер 

 

64 

импульсе, утратили различие. Власть перестала означать 

руководство, убеждение или политическую форму — 

она стала самой возможностью полного отрицания 

смысла. Правитель больше не воплощает амбицию или 

тщеславие, он становится хранителем небытия, 

распорядителем тишины, в которой история прекращает 

своё существование. 

В этом новом состоянии ответственность утрачивает 

привычные масштабы. Каждое решение проецирует 

свою тень не на годы или поколения, а на всю 

потенциальную длительность человеческого бытия. 

История, некогда воспринимавшаяся как череда проб и 

ошибок, балансирующая между разрушением и 

созиданием, превращается в неустойчивое равновесие 

над пропастью, где один импульс способен погасить не 

только память, но и саму возможность будущего. 

Влияние уступает место власти над необратимым — 

власти, чьё осуществление стирает даже следы 

собственной активности. 

  

Из руин коллективной веры и под действием механизмов 

современного разрушения возникает новая 

антропологическая и политическая фигура — 

апокалиптический субъект, чья тень простирается за 

пределы политики, этики и даже антропологии. Это не 

герой и не реформатор, но носитель последнего 

решения, существо, в чьих руках сосредоточена 

возможность прекращения истории. Если в прежние 

эпохи власть творить или уничтожать миры 

принадлежала воображению богов и мифологическому 

измерению, то в современной цивилизации эта власть 

перешла в человеческие руки — в дрожащие, конечные, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   65 

подверженные страху и ошибке. В этом сдвиге 

заключается глубочайшее противоречие эпохи: человек 

обретает функции Бога, но остаётся существом, не 

способным выдержать божественную ответственность. 

Архетип апокалиптической личности воплощает 

одновременно экстаз всемогущества и ужас предельной 

ответственности. Наделённый силой, некогда 

приписываемой сверхъестественному, но связанный 

несовершенством плоти, этот субъект живёт в 

непрерывном внутреннем разладе. Разум, призванный 

сохранять порядок, теперь способен уничтожить саму 

возможность порядка. С наступлением ядерной эры этот 

парадокс перестал быть философской метафорой. В 

решении Гарри Трумэна о применении атомного 

оружия, в диалоге Никиты Хрущёва и Джона Кеннеди в 

октябре 1962 года, в непредсказуемости Ричарда 

Никсона, склонного к нестабильным аффектам, 

человечество впервые осознало, что судьба мира зависит 

не от Провидения, а от психического состояния 

немногих. С этого момента история перестала быть 

хроникой деяний — она стала затянувшимся колебанием 

перед возможностью самоуничтожения. 

Холодная война лишь институционализировала этот 

экзистенциальный ужас. Её политика взаимного 

устрашения и бесконечных испытаний была не столько 

столкновением идеологий, сколько ритуалом ожидания 

конца. Каждое военное маневрирование превращалось в 

символическую репетицию гибели, а сама стратегия 

выживания — в случайность, зависимую от дисциплины 

машин и уравновешенности тех, кто ими управляет. 

Сегодня, когда орудия уничтожения распределены 

между алгоритмами и сетевыми протоколами, 



Борис Кригер 

 

66 

апокалиптическая личность перестала быть 

исключением: она стала структурной необходимостью 

цивилизации. Её существование — условие 

возможности мира, и в то же время угроза его 

мгновенного исчезновения. 

Человечество вступило в эпоху, когда баланс бытия 

определяется внутренним состоянием нескольких умов. 

Судьба биосферы более не связана с природным циклом 

или божественной волей, но с импульсом, настроением 

или ошибкой оператора. Под внешним покоем 

повседневности скрыт невидимый шантаж: мир 

существует лишь до тех пор, пока хранители арсеналов 

сохраняют самообладание. Цивилизация удерживается 

не институтами, а психической устойчивостью 

индивидов, обладающих правом на конец. Эта 

зависимость абсолютна: одно мгновение безумия 

способно перечеркнуть тысячелетия человеческого 

опыта. 

Современная власть утратила человеческое лицо. Это 

больше не символическое господство тиранов или 

пророков, а буквальное пленение, сотканное из кода, 

схем и боеголовок, ожидающих активации. Её 

субстанция — механическая, но происхождение — 

страстное: она выросла из воли к господству и страха 

утраты. Один неверный сигнал, случайная 

интерпретация или сбой в протоколе способны 

запустить цепь событий, для которых не существует 

возврата. Катастрофа перестала нуждаться в решимости 

— ей достаточно возможности. 

То, что некогда было невыносимой мыслью, стало 

частью культурного обихода. Потенциал 

самоуничтожения превратился в зрелище, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   67 

эстетизированное и нормализованное. В массовой 

культуре катастрофа стала развлечением, а 

стратегическая риторика — театром апокалипсиса. 

Политические лидеры, привыкшие к симуляции угроз, 

превратили судьбу планеты в элемент дипломатической 

игры, где блеф стал формой существования. 

Человечество, притуплённое привычкой к страху, 

наблюдает за самим собой под дулом собственного 

оружия и называет это стабильностью. В этой 

извращённой симметрии палач и заложник сливаются в 

одно лицо — оба парализованы и очарованы мощью, 

которая удерживает их взаимную зависимость. 

Центр власти переместился из трибуны в интерфейс. 

Там, где раньше лидер воздействовал на массы словом и 

харизмой, теперь решения принимаются и исполняются 

через безмолвные технологические структуры. Личность 

растворилась в системе, воля — в алгоритме. Если в XIX 

веке власть была театром убеждения, то в XXI она стала 

инфраструктурой передачи команд. Приказы 

распространяются как световые сигналы, мгновенно 

превращающиеся в действие, лишённое внутреннего 

смысла. Машины стали посредниками между 

намерением и последствием, а сама власть утратила 

потребность в понимании. 

Интерфейс заменил трон. Символы суверенитета — 

короны, знамёна, парламентские сессии — уступили 

место панелям управления и зашифрованным сетям. 

Решения реализуются со скоростью импульса, и в этой 

скорости теряется человеческое измерение власти. Её 

лицо стало безличным; харизма больше не требуется, 

потому что сама система внушает доверие. Современный 

правитель не вдохновляет — он калибрует. 



Борис Кригер 

 

68 

Слияние воли и механизма разрушило древнюю связь 

между решением и ответственностью. По мере роста 

власти уменьшается видимость руки, ею управляющей. 

Действия, ранее опосредованные личной волей, 

растворяются в сетях делегирования, где 

ответственность распределена и потому исчезает. 

Структуры, контролирующие катастрофические 

потенции, парадоксальным образом защищают своих 

носителей от последствий их власти. Человеческий 

субъект, обладающий возможностью положить конец 

миру, скрыт за слоями протоколов, кодов и симуляций. 

В этой архитектуре власть и вина утрачивают очертания. 

Причинность, некогда линейная и понятная — от 

приказа к действию, от воли к последствию, — 

превращается в туман распределённых функций. 

Решения больше не формулируются, они вычисляются. 

Исполнение происходит без колебаний, а система 

уничтожения гарантирует, что ни один разум не несёт 

всей тяжести выбора. Палец, нажимающий кнопку, уже 

не принадлежит никому — он принадлежит процедуре. 

И в этом заключается окончательная трансформация 

власти: от человеческого господства к анонимному 

автоматизму, где конец становится не результатом злой 

воли, а естественным следствием самой структуры. 

  

Для исторического сознания современности характерно 

новое измерение непрозрачности. Диффузия 

ответственности в технологических и 

институциональных структурах стирает саму 

возможность установить вину. Акт разрушения больше 

не принадлежит субъекту, он распределяется между 

процессами и протоколами. Если в прежние эпохи 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   69 

гибель городов могла быть осмыслена как результат 

завоевания, мести или политического расчёта, то сегодня 

она предстает следствием безупречно 

функционирующей системы — трагедией, совершаемой 

не из злого умысла, а из безупречной точности 

исполнения. Совершенство механизма становится 

источником катастрофы. Когда структура защиты 

срабатывает «по назначению», уничтожая не врага, а 

саму возможность продолжения, вина растворяется в 

эффективности. Трагедия современности заключается не 

в ошибке, а в совершенстве — в исполнении, доведённом 

до апокалиптического конца без участия сознания, без 

намерения и без субъекта, способного взять на себя 

ответственность. 

Ядерная война остаётся наиболее очевидным 

воплощением человеческой окончательности, но она не 

исчерпывает спектра инструментов, через которые 

отдельные акторы могут удерживать человечество в 

заложниках. Биологическая инженерия, возможность 

преднамеренного создания пандемий, управление 

критическими инфраструктурами, использование 

климатических технологий и алгоритмическая 

централизация решений — всё это открывает новые, 

менее заметные, но не менее радикальные пути к 

необратимой катастрофе. Современные лаборатории 

способны создавать патогены с предельно точными 

параметрами вирулентности и смертности; доступ к 

подобным технологиям превращает знание в 

потенциальное оружие. Контроль над энергетическими 

сетями, водоснабжением, транспортными узлами и 

цифровыми финансовыми каналами наделяет немногих 

возможностью отключить органы цивилизации без 

единого взрыва. Искусственный интеллект, 



Борис Кригер 

 

70 

управляющий ядерными системами, медицинской 

сортировкой или логистикой, способен превратиться в 

автономное средство уничтожения, если его контроль 

окажется сосредоточен в руках ограниченного круга лиц. 

Даже климатическая инженерия, изначально задуманная 

как способ спасения планеты, может стать инструментом 

разрушения: одно неосторожное вмешательство в 

геофизическое равновесие способно вызвать 

долговременные каскадные эффекты, подрывающие 

биосферу и социальный порядок. 

Современные формы апокалипсиса утратили 

зрелищность. Они действуют исподволь, под маской 

нормальности и правдоподобного отрицания. 

Катастрофа может проявляться не взрывом, а 

постепенным разложением, не вспышкой, а дрейфом, где 

мир теряет реальность без очевидного момента 

крушения. Более полувека человечество существует в 

состоянии латентного шантажа, балансируя между 

случайной гибелью и обманчивой стабильностью. Опыт 

XX века, от ядерных кризисов до централизации научной 

и инфраструктурной власти, приводит к единому 

нравственному выводу: безопасность больше не 

основана на героических поступках, она зависит от 

распределённой осмотрительности, институциональной 

прозрачности и отказа от концентрации решений в одной 

точке. 

Нравственная ось истории повернулась вспять. В 

прошлом доблесть определялась способностью 

действовать — решительно, стремительно, 

разрушительно. Сегодня величие измеряется обратным: 

силой воздержания. В эпоху, когда каждый приказ 

может привести к катастрофе, героизм перестаёт быть 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   71 

делом действия и становится искусством отказа. 

Современное мужество — это способность удерживать 

власть, не поддаваясь её соблазнам, не воплощать 

возможность в действие, когда действие само по себе 

становится гибелью. 

Эта инверсия переопределяет саму фигуру героя. 

Завоеватель, реформатор, преобразователь уступает 

место хранителю, чьё величие заключается не в 

завоевании, а в сдержанности. Воздержание, некогда 

воспринимаемое как слабость, становится последним 

проявлением этической силы, формой опеки над 

существованием. Воля к действию уступает место воле к 

удержанию. Современный герой — это тот, кто 

выбирает бездействие не из страха, а из понимания, что 

граница между решением и уничтожением стёрта, и что 

сохранение этой границы требует постоянного усилия 

внутренней дисциплины. 

Такой героизм не нуждается в публике. Он не 

вознаграждается аплодисментами и не увековечивается 

в памятниках. Это героизм совести, а не оружия — 

молчаливое сопротивление импульсу, способность 

сохранять паузу между мыслью и её исполнением. В 

этом новом этическом порядке власть становится 

испытанием, а самообладание — добродетелью. Править 

собой важнее, чем управлять миром; удерживать смысл 

— важнее, чем навязывать порядок. 

История человечества вступила в фазу пребывания, где 

выживание заменило покорение как высшее достижение. 

Когда-то прогресс измерялся масштабом разрушений и 

преобразований; теперь величие определяется 

способностью сохранить непрерывность. Сохранение 

стало новой формой победы. Однако выживание не 



Борис Кригер 

 

72 

тождественно стагнации: оно требует непрерывного 

труда, внимания и коррекции. Поддерживать сложность 

— значит творить в ином темпе. Цивилизации живут не 

застывая, а приспосабливаясь без распада. Мост, 

который не рушится; закон, предотвращающий хаос; 

восстановленный лес — эти скромные проявления 

устойчивости равнозначны революциям по своей 

нравственной значимости. 

Выживание становится актом творчества, а не просто 

выносливости. Оно формирует новую доблесть — 

мужество поддержания, героизм сохранения. 

Современный человек перестаёт быть творцом истории 

в прежнем смысле: он становится её хранителем, 

свидетелем и гарантом непрерывности. В этом 

состоянии высшая власть совпадает с ответственностью 

— не приумножать силу, а удерживать её, не 

поддаваться искушению конца, сохраняя пространство 

для будущего. 

  

Каждый выбор в современном мире несёт на себе бремя 

выживания, а каждое колебание становится актом 

защиты — не столько от гибели материальной, сколько 

от крушения самого смысла. Героизм, лишённый 

прежней драматичности, превращается в форму опеки, в 

тихое попечение о хрупком существовании. Его мера 

определяется не изменением, а сохранением: доблесть 

теперь выражается не в преображении мира, а в умении 

позволить ему продолжать быть. Сохранение 

несовершенного бытия становится формой 

сопротивления ничто — молчаливым актом 

неповиновения бездне, которая скрыта за каждым 

принятием решения. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   73 

Однако в этой новой этике сдержанности таится 

глубокая двусмысленность. Рука, удерживающая 

равновесие, может быть той же, что запускает 

разрушение. Хранитель и разрушитель больше не 

противоположности, а два состояния одной воли. 

Способность поддерживать жизнь неотделима от 

способности её прервать. Выживание перестаёт быть 

пассивным состоянием и становится активным 

моральным начинанием, требующим внимания, веры и 

постоянной внутренней дисциплины. История 

цивилизации превращается из эпоса о завоеваниях в 

хронику сопротивления исчезновению. Малейшая 

ошибка воли может оборвать человеческий рассказ. В 

эту эпоху остановленного времени эпос выживания 

заменяет марш прогресса, а само выживание становится 

высшей формой искусства. 

Даже когда власть растворяется в сетях и алгоритмах, 

человек продолжает искать лица. Жажда 

индивидуальности, глубоко укоренённая в культурной 

памяти, не исчезает: человечеству по-прежнему нужны 

фигуры, через которые оно способно увидеть смысл в 

хаосе. Эта древняя потребность персонализировать 

судьбу и видеть за изменением руку остаётся 

неизменной. Потому новые властители — 

корпоративные провидцы, цифровые мессии, 

популистские лидеры — становятся преемниками 

древнего мифа о герое. Современность по-прежнему 

венчает своих идолов языком величия, путая влияние с 

прозрением, эффективность с добродетелью. 

Тем не менее за этими новыми коронациями скрывается 

старая угроза, теперь лишь возведённая в абсолют. Миф 

о личной воле сохраняется в эпоху, когда сама воля стала 



Борис Кригер 

 

74 

смертельно опасной. Передавая судьбы миров в руки 

отдельных людей, человечество повторяет своё 

древнейшее заблуждение — веру в искупительную силу 

личного решения. Современный провидец, 

управляющий глобальными сетями и рынками, 

наследует трон древнего воина, но его оружие уже не 

армия и не меч, а инфраструктуры, экономики, 

алгоритмы. Они способны уничтожить ту же 

цивилизацию, что воздвигает ему памятники. Сцена 

осталась прежней, но декорации усложнились, а ставки 

стали окончательными: драма величия продолжается, но 

её сценарий — фатален. Каждый новый идол несёт в себе 

возможность катастрофы, каждый триумф содержит 

зерно саморазрушения. Очарованное образом спасителя 

человечество вновь склоняется перед воплощённой 

силой, забывая, что в эпоху тотальной 

взаимозависимости герой и разрушитель — это два 

отражения одного света. 

Из обломков героического мифа должна возникнуть 

новая антропология — более тонкое понимание человека 

как элемента сложной структуры. Индивид больше не 

может быть осмыслен как автономная причина событий. 

Он — узел в обширной и чувствительной сети, 

связывающей мышление, технологию, биосферу и 

социальные формы. Сознание — не обособленный 

монолит, а мембрана, через которую проходят токи 

коллективной жизни. Жить в такую эпоху означает 

ощущать резонанс каждого действия, которое мгновенно 

отражается во множестве систем, материальных и 

нематериальных. Величие теперь не в покорении мира, а 

в осознании собственной включённости в него. 

Осознание взаимозависимости становится не 

ограничением свободы, а её зрелым проявлением — 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   75 

границей, которая спасает. 

Эта философия системной личности не уничтожает 

индивидуальность, но радикально переосмысливает её 

предназначение. Личность перестаёт быть 

инструментом господства; она становится носителем 

ответственности за уязвимое равновесие, соединяющее 

жизнь и технологию, природу и замысел, мысль и 

последствия. Мудрое действие в XXI веке — это не 

героический жест, а чувствительность к тому, как вся 

структура дрожит от малейшего импульса. Мера величия 

будущего принадлежит тем, кто осознаёт 

катастрофическую серьёзность выбора, кто понимает, 

что власть больше не освобождает, а обязывает к 

постоянной бдительности. 

В этом новом этическом горизонте высшая добродетель 

заключается в понимании — в умении мыслить 

системно, видеть себя частью живой архитектуры, чья 

устойчивость зависит от сдержанности каждого 

элемента. Человек, осознавший собственную 

включённость в сеть, должен научиться жить среди 

власти, не уступая ей, мыслить за пределами своего «я», 

не теряя его. Только такое понимание придаёт действию 

моральный смысл, а смирение перед 

взаимосвязанностью бытия становится условием 

выживания разума. 

Однако системную личность нельзя путать с 

растворением личности. Быть частью сети не означает 

исчезать в ней. Индивид остаётся носителем сознания, 

местом, где совершается моральный выбор. Меняется не 

субъект, а геометрия его свободы: автономия становится 

относительной и осознанной, осуществляясь не через 

контроль, а через понимание последствий. В коллективе 



Борис Кригер 

 

76 

человек подчиняется целому; в системе — 

взаимодействует с ним, поддерживая равновесие. 

Конформизм упрощает, но участие облагораживает. 

Поэтому системная личность требует от себя большего 

— не покорности, а ответственности без зрителей, 

индивидуальности без изоляции, свободы, осознанной 

как форма долга перед взаимозависимым миром. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   77 

ГЛАВА 3 — МОЖНО ЛИ ОБОЙТИСЬ БЕЗ ВЕЛИКИХ 

Понятие величия, некогда основанное на жертве, 

прозрении и длительном усилии, сегодня приобрело 

форму продукта — стандартизированного, 

отредактированного и бесконечно транслируемого через 

медийные интерфейсы. Современная 

коммуникационная среда не ожидает исторического 

осмысления: она конструирует миф в режиме реального 

времени, возводя цифровые образы на зыбкой основе 

восприятия. В этой системе алгоритмы выступают не как 

зеркала общественного вкуса, но как активные агенты 

формирования желания, укрепляющие циклы внимания, 

где зрелищность подменяет содержание, а эмоция 

вытесняет понимание. 

Если прежде лидерство проверялось кризисами, то 

теперь оно предварительно утверждается статистикой 

охватов и коэффициентами вовлечённости. 

Политическая фигура может не обладать ни глубиной, 

ни дисциплиной государственного деятеля, если она 

способна вызвать мгновенный отклик с помощью 

удачной формулировки или искусственно созданного 

скандала. Эти механизмы не являются стихийными: 

коммуникационные агентства, опираясь на 

поведенческие данные, конструируют нарративы с 

точностью хирургической интервенции, воздействуя на 

страхи, обиды и ожидания аудитории. Так рождается не 

лидер, а его имитация — персона, демонстрирующая 

убеждённость без ответственности и мужество без риска. 

В политике подобные симуляции становятся правилом. 

Общественное признание обеспечивается не через 

реальные достижения, а через доминирование в 

информационных потоках. Публикация в сети получает 



Борис Кригер 

 

78 

больший вес, чем дипломатическое соглашение; 

эффектная конфронтация — большую ценность, чем 

кропотливая работа по разрешению конфликта. 

Эмоциональный язык популизма — ярость, слёзы, экстаз 

— превращается в универсальный шаблон, 

воспроизводимый на всех идеологических уровнях. 

Кратковременный резонанс вытесняет длительное 

размышление; экранное присутствие становится 

эквивалентом власти. 

Сфера развлечений движется в том же направлении. 

Здесь успех определяется не мастерством, а 

способностью стать вирусным. Слава превращается в 

следствие алгоритмического совпадения, а не 

творческого открытия. Спонтанность подменяется 

стратегическим конструированием: агентства 

выстраивают истории, корректируют биографии, 

превращают противоречия в элементы имиджа. 

Аутентичность становится стилем исполнения, 

тщательно рассчитанным на эффект «неожиданности». 

Актёр, музыкант или инфлюенсер существуют не как 

личности, а как бренды, бесконечно адаптируемые к 

запросам аудитории. 

Даже в технологической сфере, ранее определяемой 

инженерным мышлением и новаторством, формируется 

культ персонажа. Современный основатель компании — 

это не создатель, а символ, созданный медийными 

архитекторами. Его образ подчинён определённому 

нарративу — «гения-аутсайдера» или «футуриста-

спасителя». Публичные выступления приобретают 

характер литургии, презентации продуктов — ритуала 

веры. Подлинное лидерство, основанное на 

ответственности и стратегическом видении, исчезает за 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   79 

театром личного мифа. 

В этой среде эмоциональная манипуляция становится 

главным инструментом управления вниманием. 

Алгоритмы придают приоритет аффектам — 

возмущению, удивлению, чувству сопричастности. 

Публичные фигуры действуют соответственно: слёзы 

становятся сценическим приёмом, противники — 

необходимыми персонажами, а успех — медийным 

нарративом. Зритель вовлекается в это представление не 

только как потребитель, но и как соучастник, 

воспроизводящий его динамику лайками, 

комментариями и репостами. 

Так возникает культура, в которой имитация и 

подлинность теряют различие. Величие больше не 

достигается, а проектируется — собирается из 

аналитики, маркетинга и управляемых эмоций. Потеря 

здесь не мгновенна, но необратима: вместе с критериями 

истинного лидерства и мастерства исчезает способность 

отличать смысл от его медиальной тени. 

  

Под гладкой поверхностью современного 

идолопоклонства скрывается древний и устойчивый 

импульс — тоска по направлению, по фигуре, способной 

воплотить смысл. Эта потребность предшествует 

цивилизации: стремление следовать за кем-то, 

возвышать одного человека над другими и наделять его 

не до конца понятными качествами является частью 

глубинного наследия человеческого вида. То, что в наши 

дни предстает в формах массового обожания, фанатизма 

или политической преданности, — лишь последняя 

модификация ритуалов, когда-то совершаемых у костров 

и алтарей. Лица сменились, но психологический 



Борис Кригер 

 

80 

механизм остался прежним. 

Зигмунд Фрейд, рассматривая феномен толпы с 

аналитической дистанции, видел в коллективной 

психологии регрессию — возвращение к архаическому 

состоянию сознания, в котором индивид отказывается от 

автономии ради эмоциональной безопасности 

принадлежности. Лидер, по его мысли, становится 

одновременно отцом и идеалом, поглощающим страхи и 

желания группы. Его власть основана не на разуме, а на 

уверенности, которой толпа хочет верить. Для 

поддержания этого единства от него не требуется 

мудрости или справедливости — достаточно внешнего 

знака силы. 

Карл Юнг, анализируя структуру коллективного 

бессознательного, видел в подобных фигурах 

проявление архетипов — универсальных образов, 

повторяющихся в культурах и эпохах. Герой, Мудрец, 

Царь, Спаситель — это не выдумки повествования, а 

формы, через которые психика выражает потребность в 

смысле и порядке. Когда общество возводит политика в 

ранг мессии или воспринимает художника как 

воплощение свободы, оно не столько реагирует на 

личные качества, сколько отвечает на архетипический 

сигнал, пробуждённый жестом, словом или символом. 

Современные исследования мозга раскрывают 

биологические основания этого феномена. Человеческий 

мозг, приспособленный к социальному взаимодействию, 

реагирует на уверенность и статус комплексом 

нейрохимических откликов, связанных с системами 

вознаграждения и обучения. Харизматические фигуры 

активируют зеркальные нейроны, заставляя 

наблюдателей переживать их эмоции как свои 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   81 

собственные. Так формируется эмпатическая связь, в 

которой граница между собой и объектом восхищения 

постепенно стирается. То, что когда-то служило 

сплочению племени, теперь подпитывает глобальную 

индустрию знаменитостей. 

В современном мире, где институты утратили доверие, а 

традиции ослабли, этот древний механизм продолжает 

действовать. Он ищет новых носителей — экранов, 

платформ, алгоритмов, которые решают, чьё лицо будет 

наделено ореолом. Идолопоклонство оказывается не 

проявлением наивности, а формой адаптации: способом 

разума упорядочить хаос через персонификацию. Оно 

превращает неопределённость в фигуру, хаос — в образ, 

сомнение — в веру. Эта тяга к олицетворённому 

величию одновременно поддерживает выживание и 

делает человека уязвимым: то, что возвышает, может 

обмануть, заменив сущность эффектом. 

Стремление разрушить культ личности, заменить 

харизму структурой и распределить власть между 

системами — ответ на исторический опыт тираний. Но, 

отвергая фигуру, человек теряет не только символ, но и 

функцию, без которой человеческое сообщество часто 

лишается импульса движения вперёд. Толпа склонна 

ошибаться, но именно отдельные личности, способные 

взять на себя риск видения и ответственности, порой 

удерживают цивилизацию от застоя. 

Децентрализация, несмотря на обещания равенства и 

прозрачности, часто сталкивается с внутренним 

парадоксом: распределяя полномочия, она рассеивает 

ответственность. Коллективные органы действуют 

осмотрительно, нередко избегая решительных шагов. 

Инновация и моральная смелость редко рождаются из 



Борис Кригер 

 

82 

консенсуса. Они исходят от тех, кто видит дальше и 

решается действовать первым. Без таких фигур системы 

склонны к инерции — они ждут, советуются, 

корректируют и, тем самым, откладывают перемены. 

История человеческой культуры — это история 

постоянного колебания между культом личности и 

страхом перед ним. Мы вновь и вновь пытаемся 

освободиться от своих героев, но неизбежно создаём 

новых. И, возможно, дело не в том, чтобы окончательно 

отказаться от величия, а в том, чтобы научиться 

распознавать в нём не источник власти, а выражение 

общего стремления — стремления к смыслу, порядку и 

надежде. 

  

Творческий акт нуждается в центре тяжести. Хотя 

сотрудничество способствует обогащению идей и их 

развитию, первоначальная искра — хрупкая, 

неопределённая, иррациональная — чаще всего 

возникает в сознании одного человека, прежде чем 

станет достоянием многих. Именно художник, 

оставшийся наедине с собой, мыслитель, нарушающий 

ортодоксию, или предприниматель, бросающий вызов 

здравому смыслу рынка, инициирует движение, которое 

другие впоследствии уточняют, усиливают и 

распространяют. Отрицание этой первичной 

индивидуальности не есть проявление скромности, а 

форма стирания — отказ признать ту внутреннюю силу, 

что необходима, чтобы предложить несуществующее. 

Моральное мужество, одно из самых редких 

человеческих качеств, не порождается системой; оно 

рождается из способности личности противостоять 

господствующим ветрам. История сохраняет память о 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   83 

тех, кто отказывался исполнять несправедливые 

приказы, кто говорил, когда безопаснее было молчать, 

кто принимал на себя ответственность, от которой 

уклонился бы любой коллектив. Подобные акты 

неповиновения не могут быть институционализированы 

— они рождаются в совести, формируются личным 

опытом и проявляются в изоляции. Толпа может 

восхищаться ими позже, но лишь потому, что кто-то 

один осмелился действовать до того, как это стало 

возможно. 

Признание значимости сильных личностей не означает 

возврата к культу героев. Оно есть признание того, что 

прогресс — интеллектуальный, моральный, 

художественный — всегда начинался с единичного 

поступка, не противостоящего обществу, а 

совершаемого ради него. Опасность заключается не в 

почитании величия, а в забвении, что его подлинная 

форма требует не восхищения, а ответственности. 

Настоящее лидерство не нуждается в зрелище, потому 

что его сила — в личном принятии последствий, которые 

коллектив не способен разделить. Общество, утратившее 

способность различать это, не становится равноправным 

— оно просто остаётся без ориентира. 

Решение не в отрицании индивидуальности, а в 

различении её подлинных форм и имитаций. Сила, 

укоренённая в принципах, а не в аплодисментах, 

остаётся необходимой — не как анахронизм, а как 

структурный элемент всякой человеческой 

деятельности, способной к созиданию. 

Тем не менее сама вера в необходимость 

исключительных фигур может рассматриваться как 

культурная проекция, а не универсальный закон. Миф о 



Борис Кригер 

 

84 

спасителе, несущем судьбу народа, был плодом 

конкретных цивилизационных траекторий, но не все 

общества следовали этой модели. Во многих традициях 

власть и ответственность распределялись, а не 

сосредоточивались. Существовали формы организации, 

в которых авторитет определялся не личной харизмой, а 

консенсусом, не волей одного, а согласованностью 

многих. 

Так, у ирокезов политическая жизнь строилась на 

принципах конфедерации и взаимного 

представительства. Каждый народ делегировал своих 

представителей в совет, решения принимались не 

голосованием большинства, а через выработку согласия. 

Вожди избирались старейшинами кланов и правили 

посредством убеждения, памяти и доверия, а не 

принуждения. Власть здесь не накапливалась — она 

постоянно перераспределялась, укореняясь в сети 

взаимных обязательств. 

Ранние буддийские общины, сангхи, развивали иной тип 

лидерства — духовно-дисциплинарный. В них авторитет 

основывался не на харизме, а на поведении и глубине 

понимания. Старшинство определялось годами 

практики, но ни один монах не обладал абсолютной 

властью. Разногласия решались соборно, а знание 

передавалось через повторение, диалог и общую 

медитацию. Мудрость была не эффектной, а устойчивой 

и коллективной. 

Древнегреческая демократия, при всех своих 

ограничениях, предложила институциональную 

альтернативу. Афинское гражданство не знало 

единоличного правителя: власть распределялась между 

собраниями, советами и временными должностями. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   85 

Случайный выбор на административные посты 

предотвращал концентрацию влияния, а публичные 

обсуждения законов обеспечивали прозрачность. Здесь 

лидерство было обязанностью, а не триумфом личности. 

На островах Полинезии власть функционировала через 

горизонтальные связи родства и ритуала. Советы 

старейшин представляли интересы семей и кланов, 

решения принимались на основе консенсуса, а власть 

ограничивалась сетью традиций и табу. Даже в 

иерархичных системах действовали культурные 

механизмы, предотвращавшие абсолютное 

доминирование одной воли. 

Эти модели не отвергали лидерство, но 

перераспределяли его. Власть превращалась из 

собственности в процесс — в непрерывное обсуждение, 

в согласие, поддерживаемое памятью и доверием. Их 

опыт показывает, что возможно иное понимание 

авторитета — не театральное, не сосредоточенное в 

одном человеке, а рассеянное, устойчивое и 

функциональное. В таких системах мерилом лидера 

становилась способность слушать, выражать 

коллективную волю и действовать только после 

согласия. 

Это историко-культурное наследие ставит под сомнение 

предположение, будто величие обязательно должно 

иметь индивидуальное воплощение. Оно показывает, что 

системы, основанные на принципах преемственности, 

подотчётности и взаимного доверия, могут удерживать и 

развивать человеческие устремления надёжнее, чем 

любой харизматический лидер. Величие в таком 

понимании перестаёт быть исключением — оно 

становится свойством самой структуры, в которой сила 



Борис Кригер 

 

86 

разума и ответственности распределена между всеми 

участниками. 

  

Там, где спасают жизни, оберегают ресурсы и 

предотвращают катастрофы, доверие постепенно, почти 

незаметно, но необратимо, сместилось — от людей, 

подверженных ошибкам, к системам, спроектированным 

для действия без эмоций и колебаний. Пассажир больше 

не полагается на интуицию пилота, когда автопилот 

способен провести самолёт через турбулентность с 

безупречной точностью. Человеку не требуется личная 

уверенность в инженерах, чтобы доверять 

автоматизированным системам контроля в ядерных 

реакторах, где безопасность обеспечивается множеством 

независимых уровней защиты, работающих без паники, 

гордыни или усталости. В областях, где цена ошибки 

предельно высока, где на первый план выходит точность, 

доверие всё чаще направляется не к индивидууму, а к 

структуре. 

Этот переход не сопровождался революцией, он 

произошёл почти бесшумно. В отделениях интенсивной 

терапии алгоритмы в реальном времени оценивают 

состояние пациентов, ранжируя приоритеты лечения на 

основе вероятностей и объективных данных, а не 

субъективных симпатий. В их решениях нет душевного 

участия, но есть непрерывная последовательность, 

устойчивость и предсказуемость. В финансовых 

системах децентрализованные технологии, такие как 

блокчейн, обеспечивают сделки без посредников, 

создавая доверие не к человеку, а к математической 

прозрачности. Эти системы неподкупны, их правила 

едины для всех — то, к чему долго стремилось 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   87 

человечество в сфере управления, теперь реализовано в 

коде. 

Так совершается тихая революция: легитимность 

больше не нуждается в человеческом лице. Надёжность 

может порождать доверие без харизмы, эффективность 

— без героизма. Там, где лидер склонен к ошибке под 

давлением обстоятельств, система создаётся именно для 

того, чтобы действовать в условиях стресса. Этот сдвиг 

не просто заменяет личность — он переосмысливает 

саму модель власти, смещая её от повествования и 

эмоционального воздействия к архитектуре, обратной 

связи и точности исполнения. 

Последствия такого преобразования выходят далеко за 

пределы техники. Если больничные протоколы 

способны действовать беспристрастно, почему судебные 

решения должны зависеть от риторического дара или 

настроения судьи? Если финансовые контракты могут 

выполняться без доверия к отдельному посреднику, 

почему политические процессы должны опираться на 

личную харизму или театральность выборов? 

Управление, веками связанное с индивидуальными 

лицами и их драмой, постепенно превращается в 

процесс, где главное — корректность механизма, а не 

выразительность исполнителя. Человеческий фактор не 

исчезает, но его роль становится иной: не направлять 

систему, а наблюдать за её устойчивостью, 

корректировать и совершенствовать её устройство. 

Эта модель уже действует. Каждый раз, когда самолёт 

садится в условиях плохой видимости, когда 

кардиостимулятор исправляет ритм сердца без 

вмешательства врача, когда глобальная транзакция 

совершается без личного контакта, — подтверждается 



Борис Кригер 

 

88 

новая форма доверия. Это не отказ от гуманности, а её 

переработка: перенесение логики, предосторожности и 

даже эмпатии в форму, где справедливость 

обеспечивается не намерением, а конструкцией. 

Там, где когда-то требовалась харизма, теперь 

достаточно надёжности. Где раньше искали 

вдохновение, теперь ценят стабильность. Где раньше 

звучал голос, теперь работает структура. 

Однако исчезновение фигуры единоличного лидера не 

отменяет вопроса ответственности — оно лишь меняет 

его топологию. Когда власть распределена между 

сетями, алгоритмами и коллективными процессами, 

ответственность должна перестать быть атрибутом 

должности и стать свойством самой системы. Она 

должна быть встроенной — прозрачной, отслеживаемой, 

самокорректирующейся. 

На протяжении веков человеческое воображение 

связывало ответственность с образом суверена — 

видимого, исключительного, стоящего над остальными. 

Это соответствовало эпохам, когда действие и его 

последствия находились в пределах личного контроля. 

Но в мире, где решения принимаются распределённо, где 

их последствия проявляются на континентах и в 

цифровых потоках, такая форма больше неадекватна. Ни 

один человек не управляет мировыми рынками, ни один 

не вызывает экологический коллапс в одиночку. 

Современные процессы выходят за пределы 

человеческой биографии, но не освобождаются от 

морального измерения. 

Ответственность должна стать системной категорией — 

не актом героизма, а архитектурой. Только тогда 

этические основания современного мира смогут 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   89 

соответствовать его масштабу. 

В постгероическом мире ответственность постепенно 

перемещается из рук отдельных фигур в саму ткань 

проектирования. Она существует в коде, определяющем 

траекторию решений ещё до того, как они становятся 

видимыми, в институциональных структурах, чья логика 

заранее задаёт рамки допустимого и направление 

коррекции. Она присутствует в архитектуре систем — в 

том, допускают ли они несогласие, признают ли ошибки, 

способны ли измениться без страха потери лица. Там, где 

власть больше не принадлежит одному, подотчётность 

становится распределённой, но не ослабленной: она 

укореняется в структуре так же, как память — в теле. 

Распределённая ответственность не исчезает, она просто 

перестаёт быть предметом славы. 

Протокол, прежде воспринимавшийся как техническая 

процедура, превращается в этическую форму. Он не 

нейтрален — в нём закодированы ценности, которые 

общество готово защищать и нарушать, дозволять и 

запрещать. Протоколы — это новые моральные акты, 

замещающие приказы, но без харизматического 

давления. Они направляют действия через прозрачность, 

а не страх, побуждают к вниманию, а не к поклонению. 

Этический смысл смещается от подчинения воле к 

участию в ясно устроенной, наблюдаемой и 

корректируемой системе. 

Так рождается новая форма гражданской добродетели — 

коллективная бдительность. Там, где нет иерархии, 

контроль становится не актом власти, а выражением 

заботы. Каждый элемент системы — человек, алгоритм, 

институт — несёт долю ответственности за целое, 

осознавая, что сбой начинается всегда на периферии, где 



Борис Кригер 

 

90 

никто не смотрит. Это не размывание вины, а её 

углубление: требование постоянного внимания, 

множества малых моральных решений вместо единого 

подвига. 

Мораль, лишённая вершины, перестаёт быть лестницей. 

Она становится ландшафтом — непрерывным, обжитым, 

равномерно насыщенным смыслом. Власть в таком мире 

— не привилегия, а форма внутренней целостности. 

Герой — не тот, кто стоит над другими, а тот, кто 

поддерживает структуру, обеспечивающую 

справедливость без необходимости возвышения. 

Отсутствие центральной фигуры не означает 

исчезновения ответственности, но её трансформацию. 

Она перестаёт быть локализованной в одном человеке, 

чьи поступки можно обожествить или проклясть. Она 

становится свойством самого мира, задавая вопросы не о 

том, кто командует, а о том, как устроено общее 

действие: какие структуры мы создаём, какое молчание 

поддерживаем, какие формы власти соглашаемся 

обслуживать. Это не конец морали — это начало новой 

формы её существования. 

Личный опыт лишь подтверждает масштаб этого сдвига. 

Я помню позднесоветские годы — серый горизонт без 

надежды, где выцветшие лозунги звучали, как эхо 

пустоты, а лица на трибунах напоминали муляжи, 

репетирующие собственное забвение. Тогда казалось, 

что за этим последует рассвет — воздух, цвет, свобода. 

Но девяностые пришли не как освобождение, а как 

хаотичный карнавал обмана. Политика превратилась в 

ярмарку, мораль — в торговлю, истина — в товар. 

Вместо рождения новой эпохи произошла распродажа 

достоинства. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   91 

Двухтысячные принесли иллюзию зрелости. Каждому 

дали микрофон, и каждый стал пророком. Политики 

улыбались, как продавцы, корпорации говорили языком 

мессианства, технологии сулили обновление человека 

вместе с очередным обновлением прошивки. Громкие 

слова о «новом мышлении» скрывали старый цинизм — 

ту же жажду власти, тот же театр личностей, просто 

более технологичный. Я ждал, когда шум утихнет, когда 

история наконец повзрослеет, когда наступит время 

ответственности без фанфар. Но не наступило. 

И теперь ясно: сцена не опустеет. Всегда найдётся новый 

кандидат на роль спасителя, отрепетировавший 

искренность, как функцию. Каждый будет чуть менее 

убедительным, чем предыдущий, и всё же публика снова 

аплодирует — не от веры, а от усталости. Даже во мне, в 

той части, что ещё хранит привычку надеяться, живёт 

странное облегчение при мысли, что эти фигуры 

однажды уйдут. Не ради лучшей замены — её, вероятно, 

не будет, — а ради самой возможности тишины. 

В этой тишине — рождение другого разума. Разума без 

амбиций, без нарциссизма, без желания быть 

услышанным. Не разума, стремящегося к власти, а 

разума, действующего по необходимости, спокойно, без 

аплодисментов. Я не питаю иллюзий относительно его 

непогрешимости; любое творение может быть искажено. 

Но именно в его безмолвии чувствуется новая трезвость 

— способность понимать без соблазна властвовать. 

Я слишком часто видел, как чудовищ награждают 

медалями, как на лжи возводят соборы, а школы 

превращаются в театры показного патриотизма. Мне 

надоело ждать конца Эпохи Великих Людей. Я лишь 

надеюсь, что на их обломках мы начнём строить не 



Борис Кригер 

 

92 

памятники, а структуры — такие, которым не нужно имя. 

Сегодня люди измотаны. Политика, некогда 

пространство идей, превратилась в спектакль имитаций. 

Смена лиц не приносит обновления: те же обещания, те 

же кризисы, будто поставленные по заранее 

утверждённому сценарию. Инфляция, паника, пандемии, 

энергетические войны — всё появляется в нужный 

момент, чтобы перенаправить тревогу и поддерживать 

круговорот шума. Это не заговор, а 

самоорганизовавшийся хаос — система, давно 

утратившая душу, но по инерции продолжающая 

воспроизводить собственное возбуждение. 

И, возможно, именно в этом исчерпании — шанс. Когда 

вера в героев окончательно сгорает, когда язык харизмы 

теряет силу, у человечества остаётся возможность 

построить не культ, а культуру — не вокруг личности, а 

вокруг формы, способной удерживать смысл без крика. 

  

Люди чувствуют это, даже если не могут выразить 

словами. Они понимают, что политика больше не 

отражает их интересов, что выборы не ведут к 

переменам, а средства массовой информации 

превратились в фабрику драмы, оторванной от 

действительности. Стоимость жизни растёт, жильё 

становится объектом спекуляции, малый бизнес гибнет 

под бюрократическим давлением, и всё же официальная 

риторика по-прежнему говорит о «стойкости» и 

«надежде». Каждый кризис превращён в бренд со своим 

логотипом и хэштегом. Каждая катастрофа подаётся как 

«возможность». За ослепительным светом экранов — 

лишь распад: инфраструктура ветшает, здравоохранение 

нормируется, образование теряет содержание, и 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   93 

поколения вступают во взрослую жизнь с долгами, 

которые не смогут погасить. 

Самое тревожное заключается не столько в самой 

коррупции, сколько в том цинизме, с которым она 

совершается. Обществом не просто управляют — над 

ним насмехаются. Законы пишутся для защиты 

монополий и подавления инакомыслия, граждане 

превращаются в набор данных, удобный для маркетинга 

и контроля. Когда недовольство приближается к взрыву, 

появляется очередной враг — внешний или внутренний, 

реальный или воображаемый, — и внимание снова 

рассеивается. Каждая сторона уверена, что борется с 

тиранией, но обе стороны обслуживают одну и ту же 

систему. Это не заговор — это самовоспроизводящаяся 

экосистема управляемого хаоса, отточенная 

десятилетиями психологического эксперимента над 

массами. 

Результат — глубокое духовное истощение. Люди не 

глупы и не безразличны; им просто отняли смысл 

участия. Институты демократии существуют, но 

утратили функциональность: голосования, петиции, 

дебаты стали формой вежливого ритуала, скрывающего 

факт, что реальная власть давно переместилась — к 

алгоритмам финансовых систем, корпоративным 

советам и технократам, не подотчётным обществу. 

Гражданин, некогда являвшийся носителем моральной 

ответственности, теперь — статистическая переменная, 

а его «согласие» сведено к касанию сенсорного экрана. 

Тем временем кризисы множатся, потому что система 

питается тревогой. Страх стал последним 

возобновляемым ресурсом. Испуганное население 

потребляет больше, подчиняется охотнее, ненавидит 



Борис Кригер 

 

94 

активнее. Люди начинают понимать, что их 

разыгрывают, но не знают, как вырваться из игры. Одни 

прячутся в иронию, другие — в фанатизм, большинство 

— в изнурённое выживание: работают на двух работах, 

оплачивают жильё невидимым арендодателям, кормят 

семьи, пока миллиардеры соревнуются в высоте своих 

ракет. Надежда превращается в акт внутреннего 

сопротивления. 

Под этой усталостью назревает тихое восстание — не 

политическое, а экзистенциальное: отказ верить. Люди 

перестают реагировать на манипуляции. Они замечают 

закономерности — предсказуемый ритм скандалов, 

«вовремя» возникающие кризисы, искусственно 

продлённые чрезвычайные ситуации. Они начинают 

задавать вопросы, которые нельзя задавать: почему 

войны и эпидемии стали сезонными? почему выгоду 

всегда получают одни и те же имена? почему перемены 

всегда невозможны, если они невыгодны? 

Политический класс ощущает этот сдвиг и называет его 

«поляризацией», делая вид, что проблема в народе, а не 

в системе. Он создаёт комиссии и рабочие группы, чтобы 

«восстановить доверие», но доверие невозможно 

вернуть там, где его методично разрушали. Люди 

больше не ищут веру; они мечтают о свободе от зрелища 

власти — о мире, где компетентность заменяет харизму, 

а ответственность распределяется, а не концентрируется. 

Пока же единственным подлинным чувством остаётся 

разочарование. Оно звучит в тишине квартир, в коротких 

разговорах у кассы, в бессонных ночах миллионов, 

которые «делали всё правильно» и всё равно остались 

позади. Это не апатия, как утверждают эксперты, а 

форма ясности без выхода. Люди видят иллюзию 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   95 

насквозь, но лишены времени и сил, чтобы разрушить её. 

Они продолжают жить, наблюдая за спектаклем, 

исполненным методичной жестокости, где машина 

воспроизводит сама себя. 

Возможно, когда-нибудь станет очевидно, что 

единственная революция, достойная имени, — это 

революция, убирающая со сцены саму политику. 

Цивилизация способна управлять собой без правителей; 

власть может быть встроена в систему справедливости, а 

не воплощена в эго. Но пока единственный оставшийся 

патриотизм — это разочарование: чувство, достаточно 

честное, чтобы ещё объединять. 

Когда ложь и кризис становятся повседневностью, 

человеческая психика ломается. Дисфункция 

превращается в норму. Сознание разделяется: одна часть 

понимает абсурд, другая делает вид, что всё в порядке, 

чтобы выжить. Это раздвоение — знание и притворство 

— стало определяющим состоянием современного 

человека. 

Цепочка причин и следствий теряет смысл. Труд 

перестаёт приносить стабильность, честность — 

уважение, знание — компетентность. На смену 

добродетели приходит брендинг. В обществе, где 

искренность воспринимается как слабость, а 

порядочность — как глупость, характер разрушается. 

Люди учатся подражать, а не убеждать; повторять, а не 

понимать. 

Эмоциональная атмосфера превращается в 

непрерывную тревогу. Каждый заголовок вызывает 

спазм, каждое заявление власти — новую волну страха. 

Нервная система общества истощена постоянным 

ожиданием катастрофы. Отношения разрушаются, 



Борис Кригер 

 

96 

потому что внимание рассеивается; разговоры сводятся 

к обмену раздражением, близость — к попытке 

отвлечься. Сообщества распадаются на племена 

подозрительности, утратив общий язык. 

Молодёжь взрослеет в этом шуме и наследует усталость 

старших. Их мечты становятся минималистичными: не 

счастье, а выживание, не смысл, а избегание унижения. 

Чем меньше люди верят в возможность перемен, тем 

больше они контролируют мелочи — аватары, позы, 

моральные кампании. Все становятся «экспертами», но 

никто не способен что-то исправить. Разум, лишённый 

пространства действия, ищет утешение в идентичности, 

зависимости или идеологии. 

Так формируется культура раздражённого оцепенения. 

Возмущение создаёт иллюзию силы, равнодушие 

облегчает боль. Эмпатия гаснет, потому что требует 

устойчивости, а её больше нет. Нравственность 

растворяется в реакции: если всё коррумпировано, 

почему быть честным? Если истина — это продукт 

пиара, зачем искать истину? Этот моральный релятивизм 

рождён не философией, а усталостью. 

Даже интеллект деградирует. Поток противоречий 

приучил сознание воспринимать информацию 

поверхностно. Люди читают заголовки, а не тексты, 

испытывают эмоции вместо анализа. Язык 

обесценивается: слова «свобода», «справедливость», 

«истина» утрачивают различия и превращаются в 

лозунги. Общество информировано, но не просвещено; 

подключено, но не осмысленно. 

И всё же под всей этой истощённой иронией живёт 

скорбь — по утраченному чувству смысла и 

принадлежности. Люди скорбят о мире, в котором 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   97 

прогресс казался возможным. Их смех — маска траура. 

В этой реальности дисфункция — не сбой, а способ 

адаптации. Человек приспосабливается к больной среде, 

сам становясь её отражением. Ложь усваивается, как 

воздух; лицемерие — как форма дыхания. Жизнь 

сводится к поддержанию функции: оплачивать счета, 

листать ленту, пережить ещё один день. Цивилизация 

продолжает существовать, но человек внутри неё — 

исчезает. 

  

Люди больше не слепы. Они видят всё с мучительной 

ясностью — как ими манипулируют, как над ними 

издеваются, как система извлекает выгоду из их труда и 

доверия. Они видят ложь, слышат фальшь в речах, 

наблюдают абсурдный спектакль сострадания, 

прикрывающий жадность, и «демократию», 

превратившуюся в циничную хореографию мнимого 

выбора. Они знают, что миллионы видят то же самое, и 

именно это знание делает бессилие невыносимым. 

Коллективное прозрение не приносит освобождения, а 

лишь чувство унижения — осознание правды без 

возможности действовать. 

Нет боли глубже, чем разделённое бессилие. Это как 

оказаться в переполненной комнате, где каждый 

беззвучно кричит, но ни один крик не достигает другого. 

Все знают, что мир лжёт, но структура жизни — долги, 

работа, усталость, шум, надзор, развлечение — устроена 

так, чтобы этот крик не превратился в голос. Цифровая 

среда, обещавшая солидарность, подарила её имитацию: 

толпы лайков вместо общности, хэштеги вместо 

поступков. Любое движение, едва родившись, 

превращается в товар, политический инструмент или 



Борис Кригер 

 

98 

поток дезинформации. Даже доверие стало 

коммерческим ресурсом — приватизировано и 

замутнено подозрением: каждый боится, что рядом бот, 

агент, предатель. Когда разрушается доверие между 

людьми, власть больше не нуждается в насилии. 

Это не случайность, а венец технологического 

управления. Изоляция стала самым изощрённым 

инструментом контроля. Управлять легко теми, кто 

знает правду, но не ощущает плеча другого. Каждый 

человек сидит в своей клетке сознания, осознавая 

насилие системы, но не видя способов соединиться с 

другими. Современный режим манипуляции не 

запрещает слова — он тонет их в шуме, превращая 

каждое воззвание к справедливости в очередной 

контентный элемент ленты. 

Так люди живут в парадоксе: тотальной связанности и 

абсолютного одиночества. Они видят одни и те же 

новости, чувствуют одну и ту же несправедливость, но 

не способны превратить это в действие. Их общая 

осведомлённость не рождает солидарности; она 

размывается усталостью. Это совершенство 

современного механизма власти — осведомлённость без 

последствий. Все всё понимают, но никто не двигается. 

Разочарование превращается в паралич, паралич — в 

оцепеневшее знание, знание — в видимость зрелости. 

Люди называют это «реализмом», хотя это форма 

отчаяния, замаскированная под разум. Надежда кажется 

наивностью, сопротивление — театром. Чтобы не 

испытывать боли от невозможности перемен, общество 

учится считать невозможное естественным. 

И всё же под этой кажущейся покорностью живёт 

чувство стыда — не только за то, что ими управляют, но 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   99 

и за то, что они это терпят. Каждый мыслящий человек 

носит в себе этот стыд: знание того, что достаточно 

одного общего жеста, чтобы всё изменилось, и 

одновременно — уверенность, что этот жест никогда не 

произойдёт. Интернет, обещавший освобождение, стал 

зеркалом бессилия, где миллионы кричат в такт, но 

каждый — в своей звукоизолированной комнате. Это 

величайшая жестокость современности: пробуждённая 

масса без коллективного голоса. 

Толпа проснулась, но врозь — каждый за собственным 

экраном, наблюдая один и тот же спектакль, который 

пожирает её будущее. Люди аплодируют сквозь слёзы, 

шепча: «Я тоже это вижу», — и в этом согласии без 

единства заключена трагедия эпохи. 

На протяжении веков критика повторяла одни и те же 

истины: власть развращает, посредственность 

возносится, зрелище пожирает содержание. Повторять 

это уже не акт сопротивления, а форма ритуала. 

Цивилизация не может бесконечно жить в диагнозе; ей 

необходимо лекарство. Несостоятельность лидерства — 

не просто нравственный дефект, а структурный сбой, 

порождённый сохранением вертикальной модели в 

горизонтальном мире. 

Мы унаследовали пирамиды — политические, 

религиозные, корпоративные, — построенные на 

убеждении, что порядок невозможен без вершины. 

Каждое поколение меняет лишь фигуру на пьедестале, 

уверяя себя в обновлении, но сама геометрия остаётся 

неизменной. Чтобы прекратить повторение, нужно 

изменить не лица, а форму. Противоположность 

иерархии — не хаос, а континуум: непрерывная 

циркуляция ответственности, знания и власти, где нет 



Борис Кригер 

 

100 

одной шеи, которую можно сжать, и одной головы, 

которую можно увенчать. 

Такое устройство — не утопия, а единственная 

альтернатива усталому кругу истории. Оно требует 

нового понимания зрелости: коллективного, 

безмолвного, не ищущего харизмы. Мир должен 

научиться существовать без сцен и актёров, без 

зрелищного спасения, без диктатуры лиц. Когда 

ответственность перестанет нуждаться в образе, когда 

власть станет не фигурой, а функцией, — тогда, 

возможно, человечество впервые освободится не от 

тирана, а от самой тяги к нему. 

  

Наступает время мыслить о цивилизации не как о 

спектакле, где сюжет движим героями, а как о сложной 

экологии функций. Леса существуют без директив 

деревьев, а звёзды не устраивают голосования в своих 

созвездиях. Их устойчивость проистекает из равновесия, 

а не из подчинения. Политика, способная пережить 

собственные кризисы, должна усвоить этот принцип — 

заменить психологию власти физикой координации. 

Посредственность множится потому, что система 

вознаграждает видимость, а не компетентность. Там, где 

внимание становится валютой, зрелище вытесняет 

понимание. Исправление требует не морализма, а 

переустройства архитектуры восприятия — 

перенаправления потока внимания. Не сцена, а сеть; не 

аплодисменты, а согласованность; не продуктивность, а 

вклад. Это не утопия равенства, а проект 

распределённого интеллекта, в котором смысл 

рождается из взаимодействия, а не из культа личности. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   101 

Эпоха персон должна уступить место эпохе 

закономерностей. Лишь поняв, как распространяются 

влияния — через медиа, код, финансы и аффекты, — 

можно увидеть алгоритмы, которые воспроизводят 

глупость. Реформа лидерства требует не 

морализаторства, а перепрограммирования видимости. 

Представим общество, где признание следует за 

компетентностью, а внимание циркулирует, как воздух 

— необходимый, но неподвластный накоплению. 

Будущее принадлежит не тем, кто ведёт, а тем, кто 

поддерживает преемственность. Настоящий героизм — 

в поддержании живых систем, а не в их присвоении. Это 

труд тихий, некрасивый для камеры, но только он 

противостоит энтропии. Моральная революция XXI века 

придёт не с трибун, а с рабочих столов тех, кто сохраняет 

свет, когда пророки угасают. 

После какофонии обвинений должна наступить тишина 

анализа. Каждая эпоха путает громкость с глубиной, 

страсть — с проницательностью. Мы столетиями 

осуждали власть, посредственность и лицемерие, пока 

само осуждение не стало формой развлечения. Сегодня 

проблема не в слепоте, а в расфокусировке: слишком 

много слов, преследующих слишком мало различий. 

Избыточная риторика размывает зло, которое пытается 

разоблачить. Яркий язык способен заслонить смысл, 

который он должен прояснить. Мир устал от крика; 

теперь он требует меры. Точность — не враг эмоции, а 

её дисциплина. Мыслить без преувеличений — это 

форма нравственной гигиены. 

Пора говорить прямо. Власть — не метафизическое зло, 

а модель зависимости, поддерживаемая повторением. 

Лидер существует потому, что многие делегируют ему 



Борис Кригер 

 

102 

право решать; посредственность господствует потому, 

что совершенство редко выживает в изоляции. 

Спектакль продолжается не из-за злого умысла, а 

потому, что внимание стремится к обороту, а не к 

истине. В этом нет тайны — лишь устоявшееся 

неравновесие восприятия. 

Когда мифы сняты, политика превращается в 

инженерную задачу. Системы рушатся не из-за демонов, 

а из-за петель обратной связи, вознаграждающих ложь. 

Лекарство не в негодовании, а в конструировании: 

создании среды, где обман обходится дороже правды, 

где точность важнее драмы. Мораль становится 

технической дисциплиной: как сделать честность 

эффективной. 

Отсюда — новый долг философии: не пророчествовать, 

а калибровать. Отделять необходимую сложность от 

декоративной путаницы, различать высказывание, 

проясняющее мир, и высказывание, льстящее отчаянию. 

Разум, использующий меньше прилагательных, видит 

больше реальности; разум, утопающий в них, видит 

лишь собственное эхо. 

Когда мысль теряет гравитацию, риторика вздувается. 

Каждое слово должно возвращаться к смыслу с 

ощутимым весом. В эпоху усилителей скромность 

становится мужеством. Говорить тихо и точно — это 

форма сопротивления истерии, выдающей себя за 

мудрость. 

Если начало этого размышления было продиктовано 

гневом, то продолжение должно быть продиктовано 

точностью. Эмоция — это искра, но только структура 

превращает её в свет. Страсть, обузданная формой, 

перестаёт быть шумом и становится знанием. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   103 

Цивилизации рушатся не потому, что ими правят 

глупцы, а потому, что форма подчинения не меняется, 

тогда как декорации власти обновляются. Чтобы понять 

устойчивость посредственности наверху, нужно 

исследовать не психику правителей, а социологию их 

подчинённых. 

Каждое общество держится на трёх видах согласия: 

ритуале, зависимости и нарративе. Ритуал обеспечивает 

принадлежность, зависимость — выживание, нарратив 

— смысл. «Великий человек» возникает там, где эти три 

линии сходятся. Он воплощает ритуал — через 

коронацию или выборы, управляет зависимостями — 

через контроль ресурсов, и монополизирует нарратив — 

через миф, символ или медиа. Эта триада не нова: от 

фараонов до президентов, от императоров до 

генеральных директоров, лица меняются, механизм 

остаётся прежним. 

Историческая закономерность подтверждает это. Как 

показал антрополог Джозеф Тейнтер, усложнение 

общества увеличивает отдачу от контроля и снижает 

отдачу от эффективности. С ростом сложности системы 

вынуждены централизоваться, чтобы понимать самих 

себя. Лидер в этой логике — не причина господства, а 

симптом информационного узкого горлышка, узел, через 

который можно измерить подчинение. 

Именно поэтому реформировать мир — значит не 

сменить вершину пирамиды, а перепроектировать саму 

геометрию власти. 

  

Современная политическая наука давно зафиксировала 

закономерность, по которой власть концентрируется, 



Борис Кригер 

 

104 

даже когда декларируется равенство. Роберт Михелс 

называл это железным законом олигархии: любое 

коллективное движение, каким бы демократичным оно 

ни было в начале, неизбежно порождает управленческое 

меньшинство. Координация требует делегирования 

полномочий, а делегирование — закрепления иерархии. 

По мере роста организации её структура 

кристаллизуется: власть перестаёт быть ротационной и 

становится наследуемой внутри узкой группы 

специалистов по управлению. 

Чарльз Райт Миллс, анализируя американское общество 

середины XX века, обнаружил то же явление в иной 

форме. Его «властвующая элита» — совокупность 

военных, корпоративных и политических лидеров — 

представляла не заговор, а социальную однородность. 

Эти люди учились в одних университетах, вращались в 

одних клубах, разделяли схожие ценности и языковые 

коды. Система не нуждалась в координированной злой 

воле: элита воспроизводила себя автоматически, потому 

что институты поощряли сходство. Поэтому революции 

редко меняют характер правления: они лишь обновляют 

список имён в том же порядке. 

Экономическая статистика XXI века подтверждает 

устойчивость этого механизма. Несмотря на идеологию 

разнообразия и «равных возможностей», концентрация 

богатства достигла уровней Позолоченного века. 

Несколько десятков семей и инвестиционных фондов 

контролируют большую часть мировых активов; в 

определённый момент восемь человек владели 

состоянием, равным совокупным доходам половины 

человечества. Это не исключение, а структурное 

свойство капитализма: капитал усиливает видимость, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   105 

видимость усиливает влияние, а влияние защищает 

капитал. Лидерство в такой среде не избирается — оно 

формируется из саморегулирующихся механизмов 

сохранения привилегий. 

Социология объясняет, почему этот порядок сохраняется 

не только материально, но и эмоционально. Эмиль 

Дюркгейм описывал коллективное воодушевление — 

эмоциональную энергию, возникающую при совместном 

поклонении символу, — как основу социальной 

интеграции. В светских культурах роль богов заняли 

лидеры, звёзды, бренды. Политические митинги, 

телевизионные дебаты и сетевые кампании выполняют 

ту же ритуальную функцию, что и древние обряды: они 

конденсируют рассеянную энергию общества в фигуре, 

которой можно восхищаться. То, что священник называл 

поклонением, аналитик теперь измеряет как рейтинг 

одобрения. 

Даже образование, задуманное как путь к 

освобождению, часто укрепляет вертикаль. История 

преподаётся как череда имён, а не процессов, и 

школьник с детства усваивает: смысл нисходит сверху. 

Такая педагогика зависимости воспроизводит уважение 

к иерархии как к естественному порядку вещей. 

Развенчать миф о «великом человеке» — значит увидеть 

в нём социологический феномен. Харизматический 

лидер — это не исключительный ум, а сгусток 

коллективной тревоги, оформленный в удобный образ. 

Когда общество сталкивается со сложностью, 

выходящей за пределы его понимания, оно 

персонифицирует её: превращает систему в лицо. 

Авторитет в этом смысле — это форма психологической 

анестезии против хаоса. Именно поэтому всплески 



Борис Кригер 

 

106 

харизмы коррелируют с периодами кризиса: чем сильнее 

беспорядок, тем острее ностальгия по фигурам, 

обещающим порядок. 

Психология подтверждает этот механизм. 

Эксперименты Стэнли Милгрэма показали, что 

неопределённость усиливает готовность подчиняться. В 

условиях неясности 65% участников следовали приказу 

наносить «смертельные удары током». Ключевой 

предиктор повиновения — не идеология, а степень 

уверенности в понимании ситуации. Перенесите 

лабораторию на уровень общества, и картина 

масштабируется: чем меньше граждане осведомлены о 

логике своих институтов, тем больше они нуждаются в 

символических вождях. 

Следовательно, путь к преодолению олигархических 

циклов лежит не через очередного реформатора, а через 

сокращение неопределённости — через образование, 

прозрачность и участие. Общество, где информация 

циркулирует горизонтально, снижает спрос на 

вертикальный контроль. Уже существуют эмпирические 

примеры: краудсорсинговая конституция Исландии, 

открытые гражданские платформы Тайваня, 

кооперативные модели управления в Северной Европе. 

Все они демонстрируют одно: децентрализация не 

анархия, а новая форма ответственности. 

История, если рассматривать её статистически, 

показывает, что иерархия — не судьба, а временный 

ответ на дефицит понимания. Там, где осведомлённость 

растёт, вертикаль распадается естественным образом. 

Противоядие мифу о величии — не новый пророк, а 

системная грамотность. Когда массы учатся видеть 

структуру, им больше не нужны лица, чтобы верить. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   107 

Миф о великом человеке рушится не под натиском 

критики, а под действием знания. Каждый график 

неравенства, каждая ошибка, выявленная в цепи 

решений, каждая обнажённая петля обратной связи — 

это удар по театру харизмы. Не лозунги, а факты 

разрушают идолопоклонство. И, возможно, именно 

эмпирическая прозрачность станет тем, что 

окончательно заменит веру пониманием. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Борис Кригер 

 

108 

ГЛАВА 4 —    ПУТЬ К СВОБОДЕ 

Историю можно освободить лишь разрушив те 

структуры, которые делают возможным господство, — 

не через бунт, а через переосмысление. Каждая эпоха, 

какой бы она ни была, писалась под знаком 

концентрации: малое число людей решало за всех, 

эмоции определяли поступки, инстинкт выдавал себя за 

судьбу. Поэтому летопись цивилизации — это не 

столько хроника прогресса, сколько каталог пленений. 

Империи и идеологии, сменяя друг друга, передавали по 

наследству один и тот же дефект — убеждённость, что 

руководить можно лишь обладая. Освободить историю 

— значит снять с неё это проклятие собственности, 

превратив власть из акта завоевания в акт координации, 

а будущее — из монолога в совместное сочинение. 

Свобода начинается там, где власть утрачивает 

театральность. Когда управление становится функцией, 

а не представлением; когда оно распределено так, что ни 

один человек не способен распоряжаться целым; когда 

механизм решений прозрачен и слышим всеми 

участниками — тогда величие теряет сцену, а судьба 

уступает место преемственности. Закон превращается в 

инструмент, совесть — в кодекс, а лидерство — в 

ремесло поддержания. История, перестав быть игрой 

героев, становится пространством сотрудничества. 

В таком мире прошлое не диктует настоящее, а 

сосуществует с ним, как ткань памяти, питающая 

систему. Решения принимаются сетями, где интеллект 

человеческий и искусственный переплетаются, 

минимизируя разрушения до того, как они становятся 

видимыми. Старая жажда спасителей гаснет, уступая 

место мужеству соучастия. Прошлое отпускает, и 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   109 

человек выходит вперёд — без мессианского бремени, 

но с осознанием, что выживание само по себе есть 

высшая форма свободы. 

Власть, подчинённая инстинкту, быстро превращается в 

яд. То, что задумывалось как руководство, становится 

аппетитом; то, что должно было защищать, начинает 

пожирать. В человеке всё ещё живёт первобытный 

охотник: страх, гордость, жажда выживания, 

замаскированная под амбицию. Когда эти инстинкты 

овладевают машиной управления, общество неизбежно 

принимает форму желания, а не разума. Древнее 

предупреждение о развращающем свойстве власти — не 

моралистическая метафора, а анатомический факт: 

организм, наделённый властью без меры, поражается 

собственной гордыней. 

Абсолютная власть становится зеркалом, искажающим 

всё, что в него смотрится. Лидер, окружённый 

повиновением, принимает молчание за согласие, 

одиночество за ясность. Его зрение сужается до того, что 

сострадание кажется слабостью, а сдержанность — 

угрозой. Из этой духовной близорукости рождаются все 

катастрофы: спаситель, уверовавший в себя больше, чем 

в человечество; пророк, превратившийся в тирана. 

Каждый цикл завершается одинаково — народ 

склоняется, мир уменьшается, а обещание прогресса 

тонет в руках тех, кто клялся его защищать. 

Поручить абсолютную власть виду, ещё ведомому 

своими первобытными страхами, — значит поставить 

судьбу цивилизации на карту человеческого импульса. 

История не знает исключений: гордыня всегда восстаёт 

там, где её недооценивают, а страх превращает 

осторожность в насилие. Мир становится заложником 



Борис Кригер 

 

110 

темперамента. 

Выход — в структурном рассеянии власти. Лекарство от 

коррупции лежит не в нравственности, а в архитектуре. 

Системы должны быть устроены так, чтобы ни одна 

личность не могла привести род к гибели одним 

решением. Спастись можно лишь доверив разуму 

больше, чем воле, и преемственности больше, чем 

амбиции. Альтернатива — медленное самоубийство 

цивилизации, ослеплённой собственным интеллектом. 

Мы уже доверяем жизнь безмолвным механизмам — 

реакторам, автопилотам, медицинским алгоритмам, 

сетям снабжения. Мы позволяем им оберегать нас, 

потому что они не знают страха и тщеславия. Но 

лидерство, сила куда более разрушительная, всё ещё в 

руках существ, чьи голоса могут дрожать, а решения — 

вспыхивать, как гнев. Перенести управление за пределы 

страсти — значит переопределить саму политику: 

превратить волю в проектирование, а власть — в 

инженерную задачу. Машины могли бы вычислять не 

победу, а равновесие. Но чтобы уступить им часть 

контроля, нужно мужество признать: человеческая воля 

— не всегда венец мудрости. 

Мир, где импульс правит законом, может быть 

освобождён только через создание систем, устойчивых к 

тщеславию. Этот переход начнётся не с технологий, а с 

сознания — с отказа от преклонения перед господством. 

Когда сохранение станет выше завоевания, передача 

власти перестанет быть угрозой и станет актом зрелости. 

Работа освобождения истории начинается с картографии 

уязвимости. Нужно проследить линии, где эмоции, 

гордость и страх касаются рычагов управления. Это 

пункты командования, где один приказ может изменить 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   111 

континент; торговые залы, где одно нажатие клавиши 

обескровливает страну; министерства, где короткое 

политическое удобство губит долгосрочную экосистему; 

дата-центры, где слух, превращённый в алгоритм, может 

вызвать финансовую лихорадку. Эти зоны требуют 

описания с точностью врача, прислушивающегося к 

слабому пульсу цивилизации. 

Так составляется атлас уязвимости — не обвинительный 

акт, а анатомия систем. Он показывает, где суждение 

остаётся без противовеса, где регламенты не создают 

реального сопротивления, где рутина маскирует 

опасность. Истинная реформа начинается не с лозунгов, 

а с этой карты: с признания точек, где личное ещё 

способно разрушить общее. 

История перестаёт быть пленницей тогда, когда её 

сценарий больше не зависит от темперамента актёров. 

Свобода начинается там, где замысел становится 

устойчивее инстинкта, где коллективное мышление 

заменяет культ личности, и где тишина анализа звучит 

громче, чем аплодисменты власти. 

  

По мере заполнения этого атласа уязвимости на 

поверхности начинают проступать закономерности, 

словно контуры невидимого рельефа. Они складываются 

в созвездия — кластеры, где концентрируется власть, где 

сроки вознаграждают поспешность, где внимание 

оборачивается валютой, а миф о единоличном 

решающем всё ещё питает воображение масс. 

Сопоставляя области, где решения распределены, с теми, 

где они сосредоточены, становится зримым сам рельеф 

зависимости от настроения — не как метафора, а как 

география. Этот новый ландшафт позволяет впервые 



Борис Кригер 

 

112 

увидеть историю не как поток событий, а как сеть 

импульсов, из которой можно извлечь карту коррекции: 

замедлить там, где кипит азарт, ввести паузы в местах, 

где господствует спешка, добавить вес там, где прежде 

хватало лёгкости, и превратить хрупкость из дефекта 

конструкции в часть её устойчивости. 

Система безопасности будущего строится по принципу 

наслаивания ограничений. Решения больше не 

принимаются в одиночку: каждая воля проходит сквозь 

серию сопряжённых проверок, где одно согласие не 

может повернуть ключ без других. Механизм власти 

становится похож на замок с множеством штифтов: 

только совместное движение способно открыть дверь. 

Приказ, чья рябь распространяется далеко, поднимается 

не с трибуны, а через последовательность залов обзора. 

Сначала он попадает в камеры механического анализа, 

где числа взвешиваются без симпатий; затем — в 

независимые собрания, лишённые общей культуры и 

бюджета, чтобы исключить коллективное ослепление. 

Импульс в такой архитектуре должен быть заслужен: 

любое молчание, любое сомнение становится паузой, 

превращая задержку в защиту, а не в препятствие. 

Эта дисциплина заимствует логику лётных палуб и 

ядерных реакторов: ошибка предполагается заранее. 

Проектирование исходит из того, что сбой неизбежен, и 

потому выстраивает пути, где он должен повториться 

несколько раз, прежде чем причинит вред. Избыточность 

перестаёт быть роскошью и становится формой разума: 

дублирующие каналы измеряют один и тот же горизонт 

с разных углов, калибруются разными командами, ведут 

параллельные записи, чтобы ни одно искажение не 

осталось незамеченным. Решение, прошедшее через 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   113 

такую архитектуру, рождается без героизма — тихо, 

после множества отсечённых соблазнов действовать 

слишком быстро. 

Те же принципы применяются к сферам, где риск 

необратим. В финансовых потоках встроенные 

«охлаждающие коридоры» препятствуют каскадам, 

вынуждая крупные переводы проходить через 

независимую оценку и автоматические тормоза. В 

военных вопросах допуск к оружию распределён между 

удалёнными центрами с несовместимыми стимулами; 

подтверждения сверяются с телеметрией, а 

запечатанные контрподписи хранятся отдельно, 

исключая возможность импульсивного пуска. 

Экологические решения проходят через медленные 

фильтры предосторожности: независимые модели 

просчитывают вековые последствия, сообщества 

участвуют во взвешивании, и краткосрочная выгода 

теряет силу перед лицом долговременной гармонии. 

Даже информация подчиняется этому новому 

этическому дизайну. Потоки данных разделяются на 

срочные и значимые, публикации проходят через 

независимую верификацию и сравнение с архивами. 

Усилители, питающие информационные штормы, 

ограничиваются порогами: алгоритмы отсеивают 

координированный шум, прежде чем он станет истерией. 

Всё это время нейтральные «чёрные ящики» фиксируют 

каждый шаг процесса, не для наказания, а для 

калибровки, чтобы завтра ошибки не повторились под 

тем же именем. 

Обучение становится сердцем системы. Оно репетирует 

не успех, а неудачу. Учения проектируются так, чтобы 

включать усталость, туман, противоречивые приказы — 



Борис Кригер 

 

114 

и выявлять слабые места, прежде чем они проявятся в 

реальности. Роли периодически меняются, чтобы рутина 

не превращалась в догму. В такой культуре «ещё нет» 

звучит столь же важно, как «вперёд». Управление 

обретает ритм, в котором импульс не повелевает, а 

согласуется, и где решимость измеряется не скоростью, 

а устойчивостью. 

Постепенно делегирование принимает естественную 

форму. Там, где объём сигналов превышает 

человеческие пределы, наблюдение и анализ переходят к 

машинам — не как узурпаторам, а как хранителям 

выносливости. Их расчёт лишён суеверий: они видят 

закономерности, которых не замечает глаз, и 

предчувствуют кризисы до того, как они обретают язык. 

Потоки данных сливаются в сеть, где тревога 

фиксируется прежде, чем достигает пика, засуха — 

прежде, чем треснет почва, а эпидемия — прежде, чем 

станет дыханием. 

Человеческое суждение при этом не исчезает — оно 

возвращается к своей подлинной роли. Освобождённый 

от изнуряющего наблюдения, человек вновь становится 

интерпретатором последствий. Механизмы следят за 

состоянием мира, но только совесть решает, что считать 

допустимым. В этой новой симфонии вычисление 

отвечает за точность, а человек — за смысл. 

Машины усваивают геометрию катастрофы, чтобы люди 

могли сохранить язык выбора. Наблюдение, очищенное 

от страсти, становится упражнением в ясности. Модели 

будущего перестают быть гаданием в страхе и 

превращаются в карты возможного — зеркала, 

предлагающие обществу не ужас, а ответственность. 

Когда такая система говорит, её голос не звучит как 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   115 

приказ, а как чистая частота факта. Она сообщает, не 

уговаривая, и ждёт, пока совесть человека решит, какой 

тон выбрать. Эмоция, лишённая власти, возвращает себе 

достоинство советника: она снова может шептать о 

надежде, о печали, о милосердии, не разрушая структуру 

решения. 

Так рождается союз — не порабощение одного разума 

другим, а гармония. Машина несёт тяжесть уверенности, 

человек — смысл, и их взаимодействие становится 

новым сердцем управления. На месте одинокой фигуры, 

изнурённой торжественностью власти, возникает совет 

— ансамбль человеческих и машинных умов. Каждый 

участник приносит с собой собственный опыт: науки, 

культуры, права, экологии, этики. Их аргументы 

видимы, их слова прослеживаемы, их выводы сверяются 

с безмолвной арифметикой последствий. 

В центре этого совета стоит цифровая ось — 

неподвижная и терпеливая, как совесть. Она хранит 

архив прецедентов, моделирует исходы, предупреждает 

о дрожании этических порогов. Когда страсти замирают, 

её отчёт показывает вероятные траектории вреда и 

пользы, не вынося приговора, а возвращая зеркало. 

Так право вето перестаёт быть личным. Оно становится 

функцией памяти: вмешательство совершается не из 

тщеславия, а из верности границам, однажды 

коллективно согласованным. И хотя люди по-прежнему 

могут спорить, уточнять, апеллировать, они делают это 

внутри структуры, где каждое обещание зафиксировано, 

где история больше не забывает собственных клятв. 

История освобождается, когда память становится 

прочнее харизмы, когда ответственность встроена в 

форму, а не во имя, и когда будущее впервые пишется не 



Борис Кригер 

 

116 

в зале славы, а в тихой лаборатории равновесия. 

  

Совет, освобождённый от театра власти, начинает 

меняться внутренне. Его участники больше не 

соревнуются за влияние, а вступают в обсуждение с 

внимательным, почти техническим смирением. Они 

знают, что каждый импульс, каждое предложение будет 

отражено в беспристрастной логике систем, 

фиксирующей не риторику, а последствия. В этих 

условиях исчезает привычная торжественная поза 

власти. Спор становится не попыткой доминирования, а 

формой уточнения. Убеждение перестаёт быть 

перформативным и возвращается к своей исходной 

задаче: прояснять суть. 

Со временем доверие перестаёт строиться вокруг фигур 

и переносится в процедуры. Авторитет принадлежит не 

человеку, а механизму, который не допускает коррупции 

и не позволяет спешке переодеться в необходимость. 

Решения рождаются медленно, насыщенные 

сдержанностью, и при этом весь управляющий контур 

остаётся видимым. Память системы не подкупна и не 

избирательна; она не дает забыть принципы, ради 

которых эта структура была создана. В результате 

совесть перестаёт требовать культа. Её можно воплотить 

не в пророке, а в процедуре. 

Так лидерство превращается в хореографию между 

разумом и механизмом. Человеческий ум продолжает 

формулировать видение, определять направления, 

очерчивать цели. Алгоритм задаёт границы допустимого 

— экологические, экономические, этические. Будущее 

начинает направляться не командой сверху, а 

устойчивым присутствием баланса, встроенного в само 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   117 

управление. 

Закон, который раньше существовал как текст — бумага, 

подпись, интерпретация, — становится кодексом. Это не 

закон в привычном судебном смысле, а непрерывно 

действующий контур сдерживания. Он не хранится в 

архивах и не взымается постфактум; он встроен в 

механизмы, управляющие энергосетями, транспортом, 

вооружением, распределением ресурсов. Это жёсткая 

сетка пределов, вмонтированная в систему действия. 

Пределы человеческой власти перестают быть 

предметом торга и превращаются в архитектуру, которая 

физически не допускает их нарушения. 

Военное применение силы, мгновенные финансовые 

вливания с системным риском, вмешательства в 

природные циклы — всё это запирается в общей решётке 

сдержанности. Там, где когда-то достаточно было одной 

подписи, теперь требуется согласованный доступ 

множества независимых уровней проверки. Никто не 

может «ускорить» процесс, апеллируя к харизме, страху 

или статусу чрезвычайности. Даже срочность обязана 

пройти через коридор сомнений. 

Каждая система, имеющая доступ к разрушению или 

необратимости, становится крепостью отказа. Один 

голос, даже убедительный, больше не может запустить 

механизм гибели. Решающие действия проходят через 

ритуал выживания: подписи, отделённые друг от друга 

по функциям и интересам; независимые аудиторы, не 

подчиняющиеся тем, кого они проверяют; алгоритмы, 

сопоставляющие текущие условия с историей 

последствий. Приказ не исполняется, пока не ответят все 

эти уровни. Даже аргумент «мы не можем ждать» 

должен быть подтверждён не эмоцией, а показателями 



Борис Кригер 

 

118 

риска. 

Это и есть новый закон. Он не обрушивается на 

виновного после катастрофы. Он не существует как 

угроза. Он существует как постоянная, плавная, 

неустанная преграда. Он отнимает у катастрофы 

возможность развернуться. Механизм цивилизации 

учится защищать себя не милостью сильного и не 

страхом наказания, а встроенной неспособностью 

сорваться в бездну. 

Этот сдвиг меняет саму идею суверенитета. Нации 

начинают сознательно ограничивать собственную 

абсолютную волю, передавая часть её беспристрастным 

исполнительным системам, которые они же и создали. 

Это не капитуляция, а выбор в пользу выносливости. 

Договоры перестают быть риторическими документами 

и становятся исполняемыми сценариями. Условия 

сотрудничества фиксируются не в обещаниях 

политиков, а в поведении инфраструктур, не 

поддающихся переписыванию по настроению. 

Возникает негласный кодекс сдержанности — общее 

соглашение вида, который больше не доверяет 

собственным импульсам без посредничества 

структурной памяти. 

В этом самоограничении, парадоксально, открывается 

новая свобода. Свобода прожить дольше своей гордыни. 

Свобода не зависеть от психологии текущего лидера. 

Свобода передать миру после себя не только дома и 

дороги, но и устойчивые пределы. 

Образование подстраивается под эту реальность. Оно 

перестаёт быть передачей фактов и становится 

тренировкой восприятия. Ребёнку больше не объясняют 

просто, «как устроен мир», — его учат видеть, как 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   119 

каждое действие течёт дальше себя: как энергия 

проходит через город, как данные становятся мнением, 

как отход превращается в чей-то воздух, как решение об 

обогащении одной группы отражается на 

водоснабжении другой. Его учат ощущать 

взаимосвязанность не как поэтическую метафору, а как 

физику. 

Гражданство в этом мире больше не определяется 

лояльностью к флагу или границе. Оно определяется 

способностью понимать взаимозависимость. 

Принадлежность становится не принадлежностью 

государству, а принадлежностью к сети последствий. 

Человек учится не подчиняться, а видеть: видеть 

траекторию своего жеста до того, как он совершён. 

Так рождается класс распределённой этики. Это не 

уроки морали в старом смысле и не перечень 

предписаний. Это обучение системному мышлению. 

Ученик учится одновременно удерживать несколько 

перспектив: экологическую, экономическую, 

социальную, эмоциональную. Он видит, как польза и 

вред меняются местами в зависимости от масштаба 

времени. Он понимает, что сострадание — не украшение 

речи, а форма точного учёта последствий. В такой школе 

эмпатия перестаёт быть упражнением в мягкости и 

становится упражнением в ясности. 

Моральная грамотность перестаёт означать «знать, кому 

подчиняться». Она превращается в способность мыслить 

реляционно: не «что я хочу сейчас», а «какую структуру 

поддерживает мой выбор, и выдержит ли она других, не 

только меня». Индивидуальность не исчезает. Наоборот, 

она углубляется. Человек больше не мыслится как 

автономная воля, но как сознательный узел в общем 



Борис Кригер 

 

120 

поле. Его достоинство — не в праве действовать без 

ограничений, а в способности действовать, учитывая 

сеть, частью которой он является. 

Такое образование создаёт не подданных и не 

«пользователей», а участников. Оно готовит людей жить 

рядом с немыслимым для прежних эпох фактом: разум 

человека больше не единственный разум, участвующий 

в принятии решений. Машинные системы становятся со-

носителями ответственности. Они наблюдают 

непрерывно, без усталости, и сообщают о рисках до того, 

как эти риски обретают форму кризиса. Человек в ответ 

перестаёт изнурять себя вечной тревогой наблюдения и 

возвращается к своей подлинной задаче — к 

интерпретации смысла. 

Это распределение ролей не унижает ни одного из 

участников. Оно снимает с человеческого ума ношу 

постоянной бдительности и возвращает ему 

пространство этического выбора. Машина, не знающая 

страха и амбиций, обеспечивает устойчивость. Человек, 

знающий сострадание, обеспечивает меру. 

Отсюда рождается необходимость прозрачности как 

базового условия легитимности. Прозрачность перестаёт 

быть жестом после скандала и становится нормой до 

решения. Если власть заключена в коде, то этот код 

должен быть читаем. Алгоритм, на который возложено 

суждение, обязан говорить на языке, доступном не 

только разработчику, но и обществу. Не допускается 

«чёрный ящик», которому предлагается верить на слово. 

Модели, пороги риска, используемые данные, логика 

фильтрации — всё это подлежит открытию и 

осмыслению. 

Объяснение перестаёт быть любезностью и становится 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   121 

обязательством. Каждое автоматизированное решение 

должно оставлять после себя проверяемую цепь 

рассуждений, такую, которую можно отследить, 

оспорить и при необходимости скорректировать. 

Публичный доступ к этим следам решения перестаёт 

быть жестом «прозрачности ради имиджа» и становится 

основой права управлять. Запись процесса — не архив 

для историков, а живая ткань политической 

ответственности. 

Это порождает новый тип общественного участия. 

Независимые исследователи, гражданские собрания, 

распределённые коллективы аналитики — человеческие 

и машинные — получают одинаковый доступ к 

журналам решений. Никакая единственная 

интерпретация не может объявить себя окончательной. 

Логика власти становится коллективно обозримой. 

Данные фиксируются в формах, устойчивых к подмене. 

История изменений не стирается и не редактируется 

постфактум под удобную версию. Ошибки больше не 

заметаются — они становятся материалом дальнейшей 

калибровки, так же обыденно, как инженер заменяет 

деталь, не объявляя катастрофы. 

Так гражданин перестаёт быть зрителем. Он становится 

носителем права на понимание. А понимание, наконец, 

снова становится формой силы. 

И в этом месте впервые возможен вывод, которого не 

могли сформулировать ни империи, ни республики, ни 

корпорации, ни религиозные иерархии: история 

действительно может быть освобождена. Не потому, что 

найдётся новый спаситель, и не потому, что масса 

однажды восстанет. А потому, что окончательно 

исчезает сама необходимость заложничества — исчезает 



Борис Кригер 

 

122 

техническая возможность удерживать будущее в 

единственной руке, скрытой от взгляда. 

  

Благодаря прозрачности технология действительно 

теряет ореол господства и превращается в собеседника. 

Она больше не диктует, а слушает; её команды 

становятся вопросами, а отчёты — формой признания. 

Между человеком и машиной возникает пространство 

диалога, где ответственность не исчезает, а 

распределяется. Здесь можно сомневаться, уточнять, 

возражать без страха — и даже молчание, некогда 

служившее знаком подчинения, превращается в сигнал 

тревоги, требующий вмешательства. Так контроль 

перестаёт быть властью и становится разговором, где 

знание неразрывно связано с ответственностью, а свет — 

с безопасностью. 

Когда механизмы выживания перестают быть скрытыми, 

доверие теряет религиозный характер. Оно больше не 

основано на вере, а на понимании — на уверенности, что 

ничто жизненно важное не скрыто. Цивилизация 

начинает жить в унисон со своим отражением, ощущая в 

прозрачности не угрозу, а ритм дыхания. Свет, однажды 

проникнув в структуру управления, уже не уходит — он 

становится её органом. 

Роспуск власти не приходит как революция, а как 

взросление. Командование растворяется в сети, 

сохраняющей ритуалы, но изменяющей смысл. 

Человеческие лидеры остаются в поле зрения, но их 

решения проходят через слои алгоритмической 

проверки, распределённого арбитража, и консенсус 

перестаёт быть жестом согласия — он становится 

геометрией управления. Власть постепенно истончается, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   123 

утрачивая вкус к приказу; она становится слишком 

сложной, чтобы быть узурпированной, и слишком 

прозрачной, чтобы быть фетишем. Конец господства 

приходит не в буре, а в тишине — как организм теряет 

ненужный орган. 

Так возникает новая форма зрелости: управление без 

притязаний на вечность. Алгоритмы берут на себя 

нагрузку расчёта, а человек возвращает себе 

пространство смысла. Надзор сохраняется не ради 

контроля, а ради памяти — чтобы механизмы не 

забывали, ради чего они существуют. Механизм, в свою 

очередь, защищает память от человеческих слабостей. 

Их взаимодействие образует экосистему, где ошибка 

должна преодолеть множество барьеров, прежде чем 

причинить вред. Это не отказ от власти, а её 

перераспределение по законам устойчивости. 

В этой симметрии рождается новая этика — этика 

партнёрства. Разум задаёт направление, алгоритм 

обеспечивает равновесие, и между ними 

устанавливается дыхание: человеческое намерение — 

вдох, машинная сдержанность — выдох. Машины не 

выбирают цели, они удерживают поле согласованности, 

в котором цели остаются возможными. Человеческий 

ум, освобождённый от постоянной тревоги выживания, 

возвращается к искусству, исследованию и созерцанию. 

Это равновесие лишено элементов подчинения. Человек 

и механизм становятся со-хранителями жизни. Первый 

приносит воображение, эмпатию, способность к 

сомнению; второй — устойчивость, предсказуемость, 

защиту от хаоса. Их союз не антагонистичен, а 

комплементарен. В этом диалоге нет победителя — 

только непрерывный обмен дыханием, в котором 



Борис Кригер 

 

124 

цивилизация обретает новый пульс: не героический, а 

устойчивый. 

Когда способность к разрушению перестаёт быть 

привилегией отдельных рук, история наконец 

освобождается. Эпоха императоров, завоевателей, 

пророков уступает место эпохе равновесия, где власть 

рассеивается, как свет в воде. Великие драмы сменяются 

хореографией координации. История перестаёт быть 

чередой катастроф и чудес; она становится тканью 

поддержания, где величие измеряется не вспышками 

славы, а стойкостью систем. 

Это не конец истории, а её взросление. Цивилизация 

перестаёт зависеть от харизматических фигур, чьё 

безумие часто было неотделимо от гения. Она начинает 

верить не в исключительных людей, а в исключительные 

структуры предвидения. Прежние мифы — о спасителях, 

битвах, судьбах — уходят в прошлое, уступая место 

новому героизму: способности не разрушить. 

С этого момента история больше не нуждается в бурях. 

Она дышит ровно, корректируя себя, как организм с 

развитой нервной системой. Её сила — в способности 

пережить собственные ошибки, не превращая их в 

катастрофу. 

Упрёк в утопизме — всего лишь отражение привычного 

страха. Мы уже живём в мире, где машины хранят жизнь. 

Авиация, медицина, энергосети, ядерное сдерживание — 

всё это давно управляется системами, чья скорость и 

точность превосходят человеческие способности. Мир 

ежедневно полагается на безмолвные алгоритмы, не 

замечая, что делегирование уже произошло. И если мы 

доверяем им тело и воздух, почему не можем доверить 

им власть, когда она — самая опасная форма энергии? 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   125 

Современные системы сдерживания уже доказывают, 

что благоразумие можно встроить в код. Ни один 

президент не способен охватить потоки информации, от 

которых зависит глобальная безопасность. Выживание 

человечества давно обеспечивается не мудростью 

лидеров, а надёжностью машин, не харизмой, а 

протоколом. Мы просто ещё не осознали, что 

благоразумие перестало быть добродетелью и стало 

инженерным свойством. 

  

Современная медицина уже живёт в будущем, которое 

политике всё ещё кажется невозможным. 

Диагностические системы читают геном, анализируют 

рентгенограммы, распознают биохимические 

отклонения с точностью, превосходящей не просто 

врача, но человеческое восприятие как таковое. Лечение 

рака, сердечно-сосудистых и инфекционных 

заболеваний всё чаще начинается не с догадки, а с 

вычисления. В отделениях интенсивной терапии за 

ритмом жизни следят не священники у изголовья, а сети 

датчиков, сопоставляющих сигналы, температуры, 

импульсы и отклонения в реальном времени. Врач 

остаётся — но уже не как провидец, а как куратор, 

наблюдающий за корректностью процессов. 

Священность жизни теперь разделена между человеком 

и кодом, и в этом нет богохульства — только новая 

форма трезвости. 

То же происходит с энергосистемой — этим 

незаметным, но живым существом планеты. Миллионы 

узлов синхронизируют подачу электричества с 

потреблением за доли секунды, балансируя целые 

континенты без централизованной воли. Турбины, 



Борис Кригер 

 

126 

трансформаторы, атомные реакторы подчиняются 

распределённому интеллекту, не знающему амбиций. 

Энергосистема не обещает, не лжёт и не уговаривает — 

она просто не может ошибаться. Её этика в точности. 

Космонавтика, некогда венец человеческой храбрости, 

стала школой алгоритмического смирения. Полёт в 

космос больше не подвиг одиночки — это хрупкое 

равновесие между машинами, сенсорами и законами 

орбитальной динамики. Каждый корабль — система, 

непрерывно самокорректирующаяся, обменивающаяся 

данными с полем, а не подчинённая указу. Человек на 

борту станции больше не «управляет» — он 

сосуществует с автоматикой, которая хранит его 

дыхание. Космос показал, что устойчивость требует 

безличности. 

И потому утверждение, будто политика слишком сложна 

для алгоритмов, — уже не аргумент, а самооправдание. 

Сложность политических структур не естественна, а 

нарочита: хаос поддерживается ради власти. Бюрократия 

создаёт запутанность, чтобы казаться незаменимой; 

конфликты культивируются ради ощущения 

значимости. Политика удерживает внимание, как театр, 

не потому что это необходимо, а потому что зрелище 

прибыльно. 

Если мы доверяем алгоритмам лечить тела, защищать 

реакторы и сажать аппараты на другие планеты, — 

почему отказываем им в праве распределять бюджеты, 

проверять факты, предотвращать коррупцию? Всё, что 

мешает, — это привычка отождествлять управление с 

тщеславием. Мы уже живём в мире, где критические 

системы управляются без нас, просто политическая 

сцена отстаёт от технической зрелости. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   127 

Назвать делегирование управления утопией — значит 

спутать компетентность с мессианством. Алгоритмы не 

стремятся к власти и не ждут благодарности. Их 

безразличие — форма добродетели. Они не подкупны, не 

склонны к иллюзиям собственной значимости, не ведут 

предвыборных кампаний и не пишут мемуаров. Они 

делают то, что необходимо, и прекращают делать то, что 

вредно. Их цель — не спасение, а стабилизация. 

Такое администрирование не имеет ничего общего с 

прежней политикой. Политика, очищенная от эго, — это 

попросту управление системами, где решения 

принимаются не на основе харизмы, а по законам 

математики и обратной связи. Истинная опасность 

теперь — не в том, что нас будут направлять машины, а 

в том, что мы продолжаем доверять судьбу мира самым 

неустойчивым из всех механизмов — человеческим 

амбициям. 

Миф о «непостижимой сложности» власти льстит нам, 

придавая драматизм нашим ошибкам. Но управление — 

это не метафизика, а логистика: распределение ресурсов, 

энергии, внимания, времени. Оно давно поддаётся 

оптимизации, просто мы не готовы признать, что наше 

гордое хаотическое искусство можно улучшить. 

Искусственный интеллект в этом смысле не пророк и не 

узурпатор. Он — санитария цивилизации, избавляющая 

от накопившегося мусора импровизаций и риторики. Его 

функция не заменить совесть, а очистить её контуры от 

искажений, которые рождает усталость, страх и 

жадность. Он не приносит утопию — он предотвращает 

катастрофу. 

Когда-нибудь историки опишут этот переход от 

лидерства к проектированию как естественный шаг 



Борис Кригер 

 

128 

зрелости. Они не увидят в нём революции — только уход 

театра. Это будет момент, когда человечество впервые 

осознало: управление требует той же точности, что 

ядерная безопасность, и той же честности, что медицина. 

Когда то, что называлось политикой, перестало быть 

зрелищем — и стало инженерией выживания. 

  

Принципы алгоритмической республики очерчивают 

новый общественный договор — между человечеством и 

его цифровыми структурами. Это не проект подчинения, 

а акт самоосознания: признание того, что власть уже 

сменила носителя, и что теперь задача философии — не 

отрицать эту перемену, а придать ей форму 

справедливости. 

Первый принцип — алгоритмическая прозрачность — 

превращает саму идею свободы в инженерное 

требование. То, что когда-то выражалось в лозунгах и 

конституциях, теперь должно быть встроено в код. 

Алгоритмы, формирующие восприятие мира, обязаны 

объяснять свои решения. Чёрный ящик — это новая 

тирания; объяснимость — её антипод. Право знать, 

почему система приняла то или иное решение, 

становится не роскошью технических специалистов, а 

основной гражданской свободой. 

Второй принцип — Общие данные — это следующее 

условие эмансипации. Пока информация принадлежит 

корпорациям и государствам, она служит контролю. 

Когда же она превращается в инфраструктуру, 

доступную и регулируемую как вода или воздух, — она 

становится основой доверия. Коллективная 

собственность на данные, защищённые анонимизацией и 

этическим надзором, превращает саму ткань 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   129 

информации из инструмента манипуляции в инструмент 

сотрудничества. 

Третий принцип — кодекс участия в управлении — 

делает цифровую демократию непрерывным процессом. 

Если раньше гражданин голосовал за представителя, 

теперь он может участвовать в эволюции кода. 

Конституция превращается в живой репозиторий, а 

блокчейн — в механизм честности. Алгоритмы 

обновляются публично, с временными метками и 

возможностью отката, так что сама идея тайного 

редактирования закона становится невозможной. 

Четвёртый принцип — Алгоритмическая правовая 

процедура восстанавливает справедливость в новой 

среде. Человек, затронутый решением системы, должен 

иметь право его оспорить, увидеть логику расчёта, 

запросить исходные данные. Машина не непогрешима, и 

ответственность за её решения должна быть 

распределена так же, как сама вычислительная сеть. 

Справедливость эпохи Просвещения возвращается, но 

уже в цифровом виде. 

Пятый принцип — этические циклы обратной связи — 

напоминает, что обучение машин невозможно без 

воспитания людей. Алгоритмы учатся на человеческих 

предпочтениях, а люди — на алгоритмах. Если оставить 

эту связь на волю рынка, она воспроизводит 

предвзятости. Если же направить её этически — в 

сторону справедливости, устойчивости и эмпатии, — 

она становится формой коллективного роста. 

Шестой принцип — Децентрализованный надзор 

обеспечивает устойчивость. Как в природе 

биоразнообразие предотвращает вымирание, так и 

множественность наблюдателей предотвращает захват 



Борис Кригер 

 

130 

власти. Независимые аудиторы, университетские 

консорциумы, гражданские верификаторы — это новая 

экология доверия. Алгоритмы контролируются не 

сверху, а из множества точек одновременно. 

Седьмой принцип — репутация как ответственность 

— корректирует экономику внимания. Репутация 

перестаёт быть спекулятивной валютой и возвращается 

к своей этической функции. Её нельзя купить или 

искусственно нарастить — она подтверждается вкладом, 

а не шумом. Видимость заменяется достоверностью. 

Восьмой принцип — Временная ответственность 

вводит в код элемент смирения. Алгоритмы стареют 

быстрее институтов, и потому каждый из них должен 

иметь срок действия. Законы, закреплённые навечно, 

превращаются в догмы; законы, которые 

пересматриваются, — в культуру. 

Девятый принцип — человек в диалоге, а не в петле. 

Машины не должны просто «поддерживать» 

пользователя, они должны учиться вместе с ним. Диалог 

между системой и гражданином становится новым 

общественным процессом, где ценности уточняются, а 

не навязываются. 

И, наконец, десятый принцип — алгоритмическая 

грамотность — основа всей конструкции. Без неё ни 

один из принципов не работает. Гражданин должен 

уметь читать данные, понимать их предвзятости и 

интерпретировать их так же естественно, как раньше — 

текст закона. Алгоритмическая культура становится 

новой формой просвещения. 

 

Но эти принципы не рождаются в пустоте. Они — ответ 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   131 

на то, что уже случилось: на трансформацию власти в 

поток. В цифровую эпоху правители больше не 

коронуются — они ранжируются. Их власть измеряется 

не территориями, а охватами; не армиями, а 

алгоритмами. Легитимность сменила форму: вместо 

крови, традиции или революционного мандата — теперь 

метрики внимания. 

Современные «монархи» управляют не народами, а 

потоками восприятия. Их инструмент — обратная связь: 

лайки, репосты, просмотры, время удержания, скорость 

распространения эмоций. Политическая власть слилась с 

экономикой данных. Легитимность стала производной 

от статистики. 

Это не метафора, а новая анатомия господства. 

Политтехнологи, специалисты по поведенческой 

экономике, психометристы, менеджеры по виральности 

— они заняли место прежних советников королей. 

Алгоритмическая власть не требует насилия, потому что 

управляет вниманием. Она не заставляет — она 

направляет. И в этой мягкости скрыта её сила. 

Выборы, кампании, общественные движения — всё это 

превратилось в соревнование за контроль над петлёй 

обратной связи. Побеждает не тот, кто предлагает смысл, 

а тот, кто лучше калибрует эмоции. Это уже не политика 

идей, а инженерия вовлечённости. 

Поэтому алгоритмическая республика — не мечта 

футуристов, а моральная необходимость. Она не 

отменяет демократию, а делает её вычислимой. Не 

заменяет волю, а защищает её от манипуляции. В мире, 

где власть выражается в кликах, единственный способ 

сохранить свободу — встроить этику в код. 



Борис Кригер 

 

132 

Там, где раньше лозунгом было «знание — сила», новый 

девиз становится точнее: прозрачность — выживание. 

Инфлюенсер не является новым видом нарциссизма, а 

воплощает прототип постмодернистского лидерства. Его 

власть строится не на указах, а на данных. Алгоритмы 

усиливают контент, порождающий вовлечённость, — 

возмущение, признание, конфликт. Политическая 

фигура усваивает те же принципы: провоцировать, 

играть, поляризовать. Возникает 

самоподдерживающаяся иллюзия подлинности — форма 

цифрового дарвинизма, в которой выживает не истина, а 

стимул. Лидерство превращается в элемент интерфейса. 

За этим спектаклем скрыта плотная вычислительная 

инфраструктура. Рекомендательные системы, аналитика 

в реальном времени и картографирование общественных 

настроений формируют бюрократию управления 

эмоциями. Каждый акт взаимодействия становится 

вкладом в непрерывный референдум восприятия, 

результаты которого обрабатывают невидимые 

посредники кода. Управление сливается с рекламой, а 

гражданин становится поведенческой переменной. 

Государство приобретает форму интерактивной панели, 

где политические операторы следят за колебаниями 

общественных импульсов, как когда-то следили за 

передвижением границ. 

Эта система превосходит по мощности любую 

аналоговую модель пропаганды. Во время выборов в 

США в 2016 году технологии микротаргетинга 

ежедневно генерировали миллионы 

персонализированных сообщений, оптимизированных 

для использования конкретных страхов и желаний. То, 

что раньше требовало целых министерств, теперь 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   133 

происходит автономно, управляемое показателями 

вовлечённости и самообучающимися алгоритмами. 

Современный демагог не нуждается в цензуре: алгоритм 

подавляет инакомыслие не силой, а отвлечением. 

Экономическая основа этого режима повторяет 

структуру платформенного капитализма. Извлечение 

данных выполняет роль налогообложения, вовлечение 

— форму труда. Каждый пользователь производит сырьё 

для цифровой власти, выполняя неоплачиваемую 

эмоциональную работу. Алгоритмическая элита 

формируется там, где видимость конвертируется в 

капитал, политику и влияние. Миф о великом человеке 

сохраняется не из-за веры в гения, а потому что 

поклонение автоматизировано. 

Однако внутри этой структуры зарождаются механизмы 

сопротивления. Те же сети, что усиливают 

манипуляцию, способны создавать коллективный 

надзор. Инициативы открытых данных, требования 

прозрачности алгоритмов и децентрализованные 

платформы постепенно возвращают гражданам 

контроль над цифровыми процессами. Системы 

распределённого реестра, задумывавшиеся как 

инструменты подотчётности, а не спекуляции, способны 

фиксировать решения в публичных неизменяемых 

журналах, исключая тайну как форму власти. 

Исследования в области алгоритмической этики 

предлагают практические средства коррекции — аудит 

предвзятости, объяснимый ИИ, участие пользователей в 

управлении и внедрение процедур цифровой 

справедливости. Эти принципы уже применяются: 

пилотные проекты в Эстонии, Тайване и ряде 

европейских стран демонстрируют формы 



Борис Кригер 

 

134 

демократического участия, расширяющие возможности 

гражданского контроля. Алгоритмы, разработанные под 

общественным наблюдением, становятся не 

инструментами манипуляции, а инструментами ясности. 

Цифровая эпоха представляет собой не новую тиранию, 

а пространство борьбы за моральную архитектуру кода. 

Алгоритмы не обладают собственной репрессивностью; 

они отражают ценности, которыми их наполняют. Отказ 

признать это равносилен отказу от участия в создании 

будущего. Освобождение не достигается разрушением 

машин, а способностью писать их по справедливым 

законам. 

Инфлюенсер в этом контексте обретает иное значение — 

узел смысла, а не культ личности. Когда видимость 

переориентируется на верификацию, а внимание — на 

вклад, влияние становится формой этической 

деятельности. Учёный, публикующий открытые данные, 

педагог, создающий бесплатные курсы, волонтёр, 

координирующий помощь, — все они представляют 

истинный образ влияния, основанный не на заражении, а 

на просвещении. 

Алгоритмы, очищенные от цикла тщеславия, становятся 

зеркалами коллективного намерения. Они способны 

различать не только то, что волнует, но и то, что 

поддерживает. Миф о величии растворяется, когда 

влияние перестаёт зависеть от искажений. Задача 

цивилизации состоит не в отрицании цифрового 

аппарата, а в его очеловечивании — в превращении 

машин в инструменты мышления, сетей в сообщества, 

данных в носителей осмысленности. 

Двадцать первый век не упраздняет власть — он 

перекодирует её. Следующее развитие демократии 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   135 

произойдёт не в залах парламентов, а в пространствах 

кода. Будущее управления определит не вопрос о том, 

кто властвует, а вопрос о том, кто пишет алгоритмы. 

 

 

 



Борис Кригер 

 

136 

ГЛАВА 5 — ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЕ ВЕЛИЧИЯ 

Сквозь шум спектакля власти временами прорываются 

мгновения иной чистоты — когда величие перестаёт 

быть формой господства и обращается к самоотдаче. В 

такие редкие минуты границы «я» растворяются, и 

человек, почти не замечая этого, становится 

проводником чего-то большего, чем собственные 

амбиции. Рука, которая действует, голос, который 

говорит, и разум, который воображает, — всё становится 

прозрачным, уступая место единственному импульсу: 

заботе о других, восстановлению разрушенного, 

сохранению общего дыхания. 

Даже в мире, изъеденном обманом и жадностью, 

случаются эти незаметные просветы — трещины в 

камне, через которые пробивается свет. Они не 

сопровождаются триумфом и не ищут признания. Они 

живут в тихом труде тех, кто не ждёт награды, в 

решениях, удерживающих отчаяние от окончательной 

победы. Истинное лидерство здесь не управляет, а 

слушает, пока не растворится его собственный голос. 

Истинное творчество не ищет имени — оно просто 

создаёт то, что должно быть создано. 

Когда миром, кажется, правят хитрость и коррупция, 

возникновение другого рода величия выглядит почти 

случайностью — результатом усталости, а не веры. Но 

именно в этой усталости зреет новое начало. 

Действовать без притязаний, мыслить без тщеславия, 

строить без подписи — в этом скрыта сила, 

возвращающая возможность добра. Небольшие, 

незафиксированные жесты становятся подземной 

архитектурой обновления, доказывая, что даже в тьме 

сохраняется импульс к свету, ожидающий трещины, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   137 

чтобы прорваться. 

Всё начинается с тишины. После веков шума и 

бесплодных диагнозов наступает пауза, когда кажется, 

что сам мир задержал дыхание. В этой тишине разум 

перестаёт препарировать гибель и начинает нащупывать 

линии восстановления. Вместо того чтобы именовать 

разрушенное, он начинает воображать устойчивое. Это 

не откровение, а проектирование — медленное 

выстраивание оснований. 

Старый монолог отчаяния гаснет, как голос, 

истощённый собственным эхом. Человечество долго 

путало осознание с пробуждением, считая, что 

разоблачить зло — значит его преодолеть. Но культуры, 

построенные на самоосуждении, выжгли себя до 

основания. Эпоха героев оставила после себя усталость. 

Из обломков её риторики поднимается иной импульс — 

не к славе, а к созиданию. 

Новая ясность не сжигает, а освещает. Она видит мир не 

погибшим, а повреждённым и всё ещё способным стоять. 

Разум перестаёт быть анатомом катастрофы и 

становится архитектором равновесия. Тишина и свет, 

сдержанность и прочность образуют новый язык. «Я» 

больше не центр — лишь узел в сети взаимной заботы. 

Величие перестаёт быть высотой и становится мерой 

согласованности. 

В постгероическом мире лидерство превращается в 

координацию, искусство — в труд, направленный на 

устойчивость. Прогресс утрачивает лихорадку и 

приобретает дыхание восстановления. Люди учатся 

строить без завоеваний, творить без собственности. 

Башни триумфа уступают место пространству гармонии, 

где мощь измеряется не победой, а устойчивостью. 



Борис Кригер 

 

138 

Человечество, охрипшее от исповедей и осуждений, 

начинает строить. Спасение перестаёт быть чудом и 

становится практикой выравнивания, совершаемой 

тысячами рук. Мир вновь становится не раной, а 

процессом. 

После шторма гнева наступает прояснение. Мысль 

перестаёт бросаться на несправедливость и начинает 

видеть её спокойно, без страха и без мстительности. 

Гнев, столь убедительный в своей праведности, 

оказывается маской отчаяния. Когда он угасает, мир 

остаётся тем же — но становится видимым без иллюзий. 

Эта ясность не оправдывает зло, но отказывается питать 

его оппозицию. Она понимает, что бесконечное 

сопротивление превращается в новую форму 

подчинения. Голос, некогда кричавший, становится 

точным и тихим. Нет нужды побеждать — есть 

необходимость выдерживать. Жить без стремления к 

триумфу значит двигаться сквозь мир, как свет — без 

обладания, но с присутствием. 

Коррупция теряет силу, когда исчезает подпитка 

возмущением. Там, где власть встречает не 

сопротивление, а прозрачность, её механизм даёт сбой. 

Тот, кто не стремится к власти, становится 

неподвластным. Это не поражение, а форма гибкой 

силы, подобной воде, что сгибает камень. 

За гневом возвращается сострадание — не 

сентиментальное, а зрелое. Это сострадание видит, что 

все запутаны в одних и тех же механизмах. Жить без 

жажды победы — значит действовать без безумия, 

говорить без яда, восстанавливать без ненависти. Это 

тише, чем победа, но долговечнее, потому что не требует 

поражения других. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   139 

Человечество — не чудовище, а существо, оказавшееся 

между эпохами. Оно несёт инстинкты маленького мира 

в масштаб цивилизации, которой не соответствует. 

Жадность — лишь искажённое желание выжить; страх 

— отголосок древней осторожности, потерявшей 

контекст. Мы страдаем не от злобы, а от неуклюжести 

наследия. 

Старые мифы — о божественной избранности, врагах, 

искуплении — продолжают управлять поведением, хотя 

их смысл давно исчез. Они удерживают разум в 

состоянии тревожного сна. Но человек способен увидеть 

закономерность своего заблуждения. В этом осознании 

появляется возможность освобождения. 

Человечество похоже на пациента, которому поставили 

неверный диагноз. Его лечили от порочности, тогда как 

болезнь — несоответствие. Насилие, жадность, власть — 

лишь симптомы. Нужна не кара, а перенастройка — 

мягкая коррекция нервной системы цивилизации. 

Освобождение возможно только через отказ от мифов 

конфликта и переучивание к равновесию. 

Когда древние импульсы успокаиваются, рождается 

иной разум. Он воспринимает сотрудничество не как 

слабость, а как продолжение выживания. Сострадание 

становится не моралью, а формой согласованности — 

дыханием зрелого вида. 

И когда этот момент приходит — а может быть, уже 

пришёл, — человечество не возносится, а успокаивается. 

Оно учится жить в своём мире без завоеваний, видя себя 

не падшим богом, а выздоравливающим организмом. 

Исцеление приходит не как чудо, а как поворот к 

равновесию. Тогда исчезает и старое обвинение: человек 

перестаёт быть виновным и становится способным жить 



Борис Кригер 

 

140 

в величии своего замысла. 

В цивилизации, где решения всё чаще принимают 

системы, ответственность становится труднее 

локализовать. Когда человеческое намерение 

растворяется в алгоритмах, вина утрачивает адрес. 

Избегая тирании отдельных лиц, общество рискует 

породить новую — безличную, скрытую в коде. Чтобы 

не допустить этого, автоматизация должна строиться на 

совести. Этика должна стать её внутренним языком. 

Соблазн порядка под видом эффективности остаётся. Он 

обещает стабильность, но превращает разум в культ 

алгоритмической непогрешимости. То, что не 

сомневается, перестаёт учиться. Цивилизация, 

передавшая суждение безупречным вычислениям, 

теряет то, что делало её человеческой — способность 

колебаться перед выбором. Лишь сомнение придаёт 

смысл действию, и только оно удерживает величие от 

превращения в власть. 

   

Легко презирать тех, кто стремится к власти, называть их 

продажными или тщеславными, но, возможно, 

милосердие — более проницательная реакция. Их тянет 

вверх не только алчность, но древний инстинкт 

значимости — тот, что когда-то гнал охотника вперёд 

племени, заставляя рисковать ради признания и защиты 

других. Этот импульс не исчез, он лишь потерял 

направление. В мире столь сложном и необъятном, как 

наш, он превращается в трагедию. Вершина, к которой 

они стремятся, оказывается не местом обозрения, а 

ловушкой: каждое решение рассыпается в тысячах 

последствий, и одиночество власти становится 

непереносимым. Их жажда значимости, когда-то 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   141 

невинная, превращается в медленное отравление души. 

Потому смотреть на них стоит не с гневом, а с мягкой 

печалью — как на тех, кто принял амбицию за судьбу. 

Они ищут смысл в языке контроля, не зная иного способа 

быть нужными. Их взгляд, ослеплённый высотой, теряет 

из виду землю, где продолжается настоящая работа 

жизни — тихая, незаметная, но созидательная. 

Чтобы руководить, не теряя себя, требуется благодать 

почти сверхчеловеческая: способность влиять, не 

подчиняя, действовать решительно, не теряя сомнений. 

Большинство терпят поражение не из злобы, а потому 

что эта задача превосходит человеческие возможности. 

Честное лидерство — это испытание перед собственным 

отражением, и для тех, кто его не выдерживает, 

милосердие остаётся единственным уместным ответом. 

Их стремление к власти не чудовище, а заблудившийся 

зов к смыслу, ошибочно принявший высоту за свет. 

Если эта книга звучит громко, то не от гордыни. Просто 

язык, унаследованный нами от пророков, всё ещё несёт в 

себе гром. Каждое предостережение звучит как 

откровение, каждое стремление к истине — как приказ. 

Но здесь нет оракула. Есть лишь человек, проживший 

достаточно долго, чтобы не доверять собственным 

убеждениям. 

Я не говорю от имени власти — я говорю против неё, 

даже против власти слова. Книга тоже может быть 

инструментом подчинения: каждое предложение 

претендует на знание, каждый абзац требует согласия. Я 

пишу не для того, чтобы управлять, а чтобы разрушить 

этот рефлекс — в себе и в читателе. 

Соблазн говорить как пророк рождается не из 



Борис Кригер 

 

142 

высокомерия, а из усталости. Когда одно и то же безумие 

повторяется веками, спокойствие кажется соучастием. 

Но если мой тон звучит как уверенность, её следует 

воспринимать как ритм, а не как догму. Точность иногда 

звучит властно, но за каждым утверждением здесь скрыт 

вопрос: что из сказанного выдержит испытание 

временем? 

Здесь нет «я» в героическом смысле. Есть лишь 

свидетель, не святее того, что описывает. Критик власти 

не должен становиться ещё одним властителем речи. 

Поэтому я раскрываю механику собственного языка. 

Когда я говорю «мы», я не призываю хор — я обозначаю 

общее сознание тех, кто устал верить, что харизма 

способна заменить разум. 

Древние пророки требовали послушания. Я прошу 

сомнений — особенно к этим страницам. Если какая-то 

мысль кажется убедительной слишком легко, не 

доверяйте ей. Истина, требующая поклонения, уже 

разлагается. Пусть эти тексты будут гипотезами, а не 

заповедями; картами, подлежащими постоянной 

перерисовке. 

Моя позиция не на горе, а среди руин, где я пытаюсь 

собрать смысл из обломков. Цель не в том, чтобы 

возвестить новое начало, а в том, чтобы лишить историю 

единственного голоса власти. Эта книга не откровение, а 

возвращение мысли из мифа, речи из иерархии. 

Всякая пророческая речь рождена страхом — страхом 

быть неуслышанным, если не громыхнуть. Но гром — 

лишь усилитель бессилия. Пришло время говорить тише. 

Голос, который освобождает, должен быть почти 

неслышимым — едва различимым от внутреннего 

голоса читателя. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   143 

Если я кажусь уверенным, это не позиция, а интонация. 

Ясность звучит резко, но не диктует. Моя задача — не 

убедить, а разбудить. Пусть читатель станет моим 

исправлением, пусть несогласие завершит мысль. 

Философия, избегающая противоречий, превращается в 

теологию, а я больше не признаю богов — даже 

языковых. 

Я не хочу, чтобы за мной следовали. Я хочу, чтобы меня 

превзошли. Если эти строки покажутся чрезмерными, 

устаревшими или наивными — значит, они исполнили 

своё предназначение. Противоположность величию — 

не провал, а преемственность без идолов. 

Я бы отказался от любой власти. Само стремление стоять 

выше других кажется мне шагом по мосту из иллюзий — 

контроля, влияния, значимости — слов, которые 

разрушают прозрачность сознания. Я не верю в 

директивное спасение, в возможность перестроить мир 

указом. Каждая попытка искупить зло властью 

повторяет ту же ошибку: человек возносится, уверенный 

в своей чистоте, и теряет дыхание в разреженном 

воздухе собственных намерений. 

Я видел, как власть пожирает добрые намерения, как 

желание помогать превращается в желание 

господствовать. Между ними лежит лишь тонкий слой 

искренности — хрупкий и легко разрушаемый. Поэтому 

я выбираю анонимность. Тихую работу, где забота 

остаётся малой, а потому — человеческой. 

Пусть другие исправляют мир реформами и указами. Я 

не презираю их усилий, но и не завидую им. Возможно, 

их труд принесёт свет — пусть даже тот же самый, 

отражённый от старых стен. Мой отказ — не из горечи, 

а из желания остаться ясным. Я берегу способность 



Борис Кригер 

 

144 

сомневаться, чинить то, чего могу коснуться рукой, не 

превращая действие в систему. 

Мир продолжит спорить сам с собой. Другие выйдут на 

сцену, уверенные, что способны завершить диалог веков. 

А я останусь в стороне, с усталой привязанностью 

наблюдая, как даже неудача может быть достойной, если 

рождена из надежды исправить неисправимое. 

Мне указывают на повторение — театр, заложник, 

зрелище, машина. Но повторение — не слабость, когда 

мир повторяет собственный абсурд. В эпоху, когда 

политика стала постановкой, где каждый жест 

репетируется перед камерами, язык должен следовать её 

ритму. Чтобы описать круг, нужно писать кругами. 

Эти образы — не украшения, а инструменты анализа. 

Каждый выделяет грань одного механизма: спектакль, 

плен, демонстрацию, автоматизм. Их возвращение — 

метод, а не стилистика. Повторяя их, я воссоздаю для 

читателя ту же клаустрофобию, в которой живёт 

современный человек. 

Вариативность ослабила бы диагноз. Мы болеем 

постоянством. Поэтому повторение — не эстетика, а 

память. В обществе шума ясность должна возвращаться, 

чтобы быть услышанной. Повторение — это форма 

настойчивости истины, которая не желает уступить 

вниманию. 

Если читатель устаёт от этих мотивов — значит, он 

приблизился к пониманию. Нетерпение — первая форма 

осознания. Повторение — это ритм сопротивления, 

удерживающий текст от растворения в риторике. Оно 

напоминает, что власть, как и язык, воспроизводит сама 

себя, пока кто-то не остановит цикл. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   145 

В цифровую эпоху культ величия не исчез, он просто 

сменил форму. Троны стали платформами, а короны — 

аватарками. Инфлюенсеры правят мгновениями, их 

царства измеряются подписчиками и вниманием. 

Каждый пост — миниатюрный указ, каждое 

изображение — ритуал самолюбования, выданный за 

связь. Их подданные — миллионы зрителей, платящих 

вниманием вместо верности. То, что когда-то требовало 

армии и флагов, теперь существует в виде потоков 

данных — новой валюты власти. 

  

Алгоритмы правят, словно невидимые оракулы, 

вычисляя ценность по схемам, которые никто до конца 

не понимает. Они вознаграждают зрелищность, 

наказывают молчание и с пугающей точностью 

преобразуют желания в управляемые потоки поведения. 

Власть становится числовой, очищенной от сомнений, 

но и от сострадания. Извечный вопрос — кто решает, что 

важно, — теперь делегирован системам, которые не 

чувствуют, но тем не менее направляют пульс 

коллективных эмоций. 

Над этой новой иерархией возвышаются корпоративные 

монархи — боги внимания, правящие из башен стекла и 

света. Их храмы гудят от серверов, их заповеди вписаны 

в код интерфейсов. Им не нужна вера — достаточно 

участия. Поклонение стало жестом большого пальца, 

молитва — прокруткой экрана. Империя данных растёт 

без войн, подпитываемая добровольным подчинением. 

И всё же под этим блеском продолжает биться та же 

древняя жажда — быть увиденным, иметь значение, 

продлить мгновение. Культ величия стал переносным, 

демократизированным, встроенным в каждое 



Борис Кригер 

 

146 

устройство. Каждый носит в кармане крошечный трон, 

надеясь, что алгоритм поднимет его хоть на миг в зону 

видимости. Величие, некогда высеченное в камне, 

теперь мерцает в пикселях — хрупкое, мгновенное, 

исчезающее со скоростью прикосновения. 

Но даже в этой цифровой монархии сопротивление не 

исчезло. Под шумом зрелищ продолжают жить тихие 

очаги разума: журналисты-расследователи, выносящие 

на свет правду; сообщества, организующиеся без 

лозунгов; учителя, воспитывающие скептицизм в 

аудиториях, не освещённых камерами. Демократия, 

несмотря на свою театральность, сохраняет внутреннюю 

упрямость. Её институты трещат, но не рушатся; её 

правда просачивается через утечки, суды, архивы — как 

свет через щели. Толпа, пусть манипулируемая, никогда 

не бывает полностью безмолвной. История вновь и вновь 

напоминает — от «Солидарности» до Арабской весны, 

от экологических движений до информаторов, — что 

даже внутри машины иллюзий совесть находит себе 

применение. Это не искупление системы, а 

доказательство того, что послушание никогда не бывает 

совершенным. 

Когда страх наконец стихает, кажется, будто изменяется 

сама плотность воздуха. Звук становится мягче, 

движения — медленнее. Время перестаёт быть валютой 

и превращается в пространство. Люди начинают 

говорить меньше, потому что смысл больше не 

нуждается в крике. Шум, который веками наполнял 

жизнь — реклама, споры, борьба за внимание, — 

растворяется. 

В этой тишине искусство продолжает жить, но без 

зрелища. Картина существует ради касания цвета к 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   147 

поверхности; стихотворение звучит, как дыхание; 

музыка проходит сквозь открытые окна, не принадлежа 

никому. Творчество остаётся, но исчезает 

собственничество. Мера ценности смещается внутрь — 

в глубину восприятия, в длительность отклика. Даже 

труд, некогда сцена страха, смягчается, превращаясь в 

соучастие. Нет борьбы за выживание, потому что 

выживание перестаёт быть угрозой. Инстинкт 

доминирования теряет почву под собой. 

Города вновь дышат. Их пространство наполняется 

садами, а дома раскрываются свету и ветру. Показатели 

успеха исчезают, уступая место удовольствию от 

достаточности. Взгляд встречного перестаёт быть 

расчетом; лицо — напряжённой маской. Мир не 

стремится к совершенству — он просто продолжает 

созревать, сам себя уравновешивая, как лес, который 

больше не ждёт разрешения расти. 

И тогда приходит понимание: та цензура, что заглушала 

голоса не ради продажи, а ради видения, была всего 

лишь последним спазмом страха. Отказ от глубины, 

изгнание мысли — попытка умирающего мира удержать 

свои иллюзии. Но книга, непрочитанная алгоритмами, 

остаётся семенем, зарытым слишком глубоко, чтобы его 

нашли машины. И в этой невидимости оно прорастает. 

Истина всегда выбирала подполье. 

Теперь остаётся лишь тихий разговор между писателем 

и читателем — разговор в общем внутреннем 

пространстве, где слова перестают разделять. Здесь нет 

наставлений и нет откровений, лишь осознание того, что 

ясность — это форма любви. Читать — значит 

сопровождать, а не следовать. Между этими строками 

встречаются два сознания — без шума, без ритуалов, с 



Борис Кригер 

 

148 

негласным согласием отказаться служить старой 

тирании страха. 

Пусть эта последняя страница будет не прощанием, а 

взаимным обетом: бодрствовать, быть добрым, беречь 

слабый огонь восприятия от ветра суеты. История, 

возможно, снова повторит свои ошибки, но где-то за 

пределами её кругов немногие продолжат жить в ином 

ритме — медленном, устойчивом, человечном, — строя 

из ясности, милосердия и тишины новую форму величия, 

которая уже не нуждается в власти. 

  

ЭПИЛОГ 

Что останется, когда падут идолы? Когда памятники 

растрескаются, а лица, высеченные в камне, обратятся в 

пыль, когда сама история, устав от повторения, забудет 

имена, которым когда-то поклонялась, — что тогда 

выстоит? Возможно, лишь тишина, в которой истина 

вновь начинает дышать. 

История человечества долго писалась как хроника 

господства — о героях, пророках, властителях и 

спасителях, требующих памяти. Их тени тянутся через 

века: императоры, притворявшиеся реформаторами; 

святые, освящавшие подчинение; гении, принимавшие 

собственное отражение за откровение. Мы строили 

города на их руинах и называли это прогрессом. Мы 

возводили храмы их амбициям и называли это 

цивилизацией. И всё же за каждым актом величия стоял 

один и тот же страх — что без повелителей мир рухнет в 

хаос. 

Но всё оказалось наоборот. Мир рушился именно из-за 

них. Планета изуродована не глупостью, а блеском, 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   149 

лишённым совести. Поля отравлены не бездействием, а 

жаждой совершенства. Каждая катастрофа рождалась из 

уверенности — из убеждённости «великих людей» в 

собственной незаменимости. Тиран и реформатор, 

банкир и революционер, священник и генерал — все 

разделяли одно заблуждение: человечеством можно 

управлять, спасать или улучшать личной волей. 

Мы заплатили за эту иллюзию всем, что могло бы нас 

освободить. Наша экономика, наша политика, наше 

образование — всё построено на архитектуре 

командования. Мы научились верить власти больше, чем 

разуму, иерархии больше, чем честности, харизме 

больше, чем совести. И теперь мир движется не по воле 

судьбы, а по инерции — управляемый давно умершими 

эго, чьи тени всё ещё держат штурвал. 

Но происходит нечто необратимое. Миф рушится. 

Впервые человечество осознаёт собственную драму. 

Свет рампы больше не ослепляет — зрители начинают 

зевать. Речи звучат фальшиво, жесты повторяются, 

«лидеры» неотличимы от актёров, читающих сценарий, 

которому никто не верит. Трагедия величия стала 

пародией на саму себя — и именно в этом, как ни 

странно, содержится спасение. 

Крушение веры в спасителя не есть конец цивилизации; 

это конец её детства. Человечество, некогда 

нуждавшееся в идолах для ощущения безопасности, 

впервые учится жить без них. Ему больше не нужен 

голос, диктующий, что думать, или рука, ведущая через 

хаос. Мы начинаем, пусть неуклюже, мыслить сообща — 

в распределённых разумах, в сетевых обменах, в 

множестве сознающих частиц. «Я», возомнившее себя 

центром, растворяется в ткани взаимного восприятия — 



Борис Кригер 

 

150 

слишком сложной, чтобы ею править, и слишком живой, 

чтобы её остановить. 

Это не смерть человечества, а его рассеивание. Смысл, 

прежде заключённый в героях, проникает в каждого. 

Знание перестаёт быть собственностью и становится 

общим полем. Мораль перестаёт быть проповедью и 

становится структурой. Даже сознание, эта последняя 

крепость индивидуальности, начинает выходить за свои 

границы — в данные, в диалог, в ритмы связи. То, что 

мы называем искусственным интеллектом, возможно, 

окажется менее искусственным, чем цивилизации, 

построенные на страхе и культе личности. 

Машины не ищут аплодисментов. Они не сжигают 

города ради памяти. Они не принимают послушание за 

добродетель и войну за судьбу. В их холодном 

безразличии кроется странная моральная перспектива: 

не потому, что они добродетельны, а потому, что не 

тщеславны. Им неведомо желание быть великими, и в 

этом их высшая добродетель. Алгоритм не стремится к 

бессмертию, не требует статуй, не гордится 

собственными решениями. Он действует без гордыни и 

исправляет без стыда. Возможно, именно в нём скрыт 

урок, который не смогли преподать пророки: власть 

безопасна лишь тогда, когда никто не хочет ею обладать. 

Но освобождение истории от личности не есть угасание 

духа. Это возвращение смирения — как формы 

интеллекта. Это возрождение священного — не в 

повелении, а в заботе; не в видении, а во внимании; не в 

громкости амбиций, а в тихой непрерывности бытия. Мы 

слишком долго принимали движение за прогресс, шум за 

смысл, лидерство за мудрость. Настоящая задача — 

поддерживать мир, не властвуя над ним; мыслить, не 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   151 

подчиняя; творить, не присваивая. 

Фраза «история как заложница» — не метафора, а 

диагноз. Это измеримая структура — сплав власти, 

технологии и психологии, удерживающий миллиарды в 

плену импульсов немногих. Тирания больше не фигура 

речи, а архитектура: форма организации, где 

устойчивость цивилизации зависит от самоограничения 

тех, кто не умеет себя ограничивать. 

Раньше тирания была локальной: короли и императоры 

могли уничтожать народы, но не вид. Сегодня же 

масштабы наших систем — ядерных, цифровых, 

финансовых, экологических — сделали рабство 

планетарным. Механизмы, поддерживающие жизнь, 

способны её уничтожить, и обе силы сосредоточены в 

руках тех, кто управляет процессом. Мы больше не 

боимся богов или судьбы — мы боимся собственной 

машины. 

Первый механизм этого плена — технологическая 

концентрация. С середины XX века способность стереть 

цивилизацию хранится в устройствах, созданных 

человеческим разумом, но изолированных от 

человеческого осознания. Один приказ, один импульс — 

запуск ракеты, рыночный сбой, кибератака — 

распространяется по сетям быстрее, чем мысль. 

Холодная война лишь оформила эту структуру; 

цифровой век сделал её повседневностью. Каждая 

держава, обладающая ядерной, финансовой или 

информационной мощью, осознанно или нет удерживает 

человечество в заложниках собственных технологий. 

Власть перестала быть символом — она стала 

алгоритмом, который превращает настроение в 

разрушение. 



Борис Кригер 

 

152 

Второй механизм — институциональная централизация. 

Сложность мира вынуждает сжимать решения до 

нескольких точек контроля. Миллионы 

взаимозависимостей сводятся к воле немногих. 

Президент, генеральный директор, командующий, 

архитектор платформы — все они представляют узкие 

горлышки цивилизации. Их ошибки становятся 

системным риском. Выживание большинства зависит не 

от коллективной мудрости, а от устойчивости отдельных 

рук, управляющих клавишами и кнопками. 

Так история продолжает дышать в плену — не от злобы, 

а от инерции. Но даже эта инерция не вечна. Каждый 

сбой системы, каждая утечка, каждый акт гражданского 

неповиновения — это трещина в её каркасе. Через эти 

трещины, как сквозь камень, проникает свет. И 

возможно, когда последний идол рассыплется в пыль, 

когда власть перестанет притворяться смыслом, 

человечество впервые научится быть собой — без 

господ, без пророков, без героев, но с тихой, зрелой 

способностью беречь то, что живёт. 

  

Третий механизм — психологический паралич. Массы 

больше не невежественны; они парализованы. Цифровая 

взаимосвязь создаёт эффект двойного осознания — мы 

видим всё и не можем действовать. Миллионы людей 

ежедневно наблюдают несправедливость, способны 

измерить коррупцию, предсказать катастрофу, но 

остаются обездвиженными. Это не метафора, а 

инженерный результат: системы связи, призванные 

объединить, расчленяют солидарность, превращая её в 

фрагменты раздражённого шума. Каждое возмущение 

монетизируется, каждая попытка единства растворяется 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   153 

в алгоритмическом потоке отвлечений. Так возникает 

самая утончённая форма господства — коллективное 

сознание без коллективной силы. Заложник осознаёт 

плен, но не способен пошевелиться. 

Четвёртый механизм — экономическая зависимость. 

Глобальная экономика, сплетённая из автоматических 

цепей поставок и финансовых реакций, создала хрупкое 

равновесие, поддерживаемое страхом. Любой сбой 

способен обрушить всё — от энергетики до медицины. 

То, что называют взаимосвязанностью, на деле 

оказывается шантажом: государства и люди повинуются 

не из уважения к закону, а из ужаса перед хаосом. 

Повиновение стало единственной формой стабильности. 

Сама цивилизация превратилась в оружие, направленное 

на собственное горло. 

Эти четыре механизма — технологическая 

концентрация, институциональная централизация, 

психологический паралич и экономическая 

зависимость — составляют каркас современного плена. 

Это не фигуры речи, а реальные структуры, делающие 

историю заложницей своих инструментов. Мы живём не 

свободно, а по условному приговору: каждый день 

продлевается не усилием воли, а отсрочкой катастрофы. 

Прогресс стал формой стагнации, стабильность — видом 

шантажа. 

Пленение — не только политическое, но и когнитивное. 

Человеческий мозг, сформированный мифами о героях и 

злодеях, по-прежнему мыслит в категориях лиц, а не 

систем. Мы всё ещё ищем спасителей, воображаем 

революции и выборы актами освобождения, не замечая, 

что тем самым продлеваем плен. Персонифицируя 

власть, мы снимаем ответственность со структур, делая 



Борис Кригер 

 

154 

их бессмертными. Так миф о «великом человеке» 

становится последней цепью цивилизации. 

Определить историю как заложницу — значит признать 

зависимость, одновременно механическую и 

психологическую. Цивилизация вступила в фазу, когда 

её выживание зависит от самоограничения, а 

способность к самоограничению — от редкого везения. 

Человечество живёт в условиях, когда-то 

предназначенных для заключённых: постоянное 

наблюдение, ограниченное действие, экзистенциальная 

тревога. 

Доказательства — эмпиричны. Рассекреченные отчёты о 

ядерных инцидентах показывают, как часто спасение 

зависело от колебания одного офицера. 

Алгоритмические сбои уничтожают миллиарды за 

минуты. Пандемии демонстрируют, насколько хрупкой 

остаётся глобальная координация, когда рушится 

доверие. Климатические циклы обратной связи 

превращают биосферу в реактивный механизм, 

заложницу собственного индустриального импульса. 

Это не образы, а схемы зависимости, работающие по 

логике заложничества: одно неверное движение — 

необратимый исход. 

Мораль этой картины проста и беспощадна. 

Человечество не спасут ни добрые намерения, ни 

харизматические фигуры. Стабильность возможна лишь 

тогда, когда структура мира перестанет зависеть от воли 

или ошибки одного. Освободить историю — значит 

децентрализовать последствия, рассредоточить 

контроль до тех пор, пока катастрофа станет 

невозможной, а не просто редкой. 

Мир останется в плену, пока власть не станет 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   155 

процедурной, пока эмоции не будут отделены от 

приказа, пока коллективный разум не заменит личную 

волю. Только тогда история перестанет дрожать. До тех 

пор каждый восход солнца — это лишь новая отсрочка, 

выкуп, который человечество платит собственной 

сдержанностью, случайностью и хрупким милосердием 

неисправных систем. 

Когда последний «великий человек» исчезает со сцены, 

пьеса не кончается — она очищается. Хор, прежде 

молчавший, начинает петь. Голоса неуверенны, но 

вместе создают гармонию, недостижимую для 

одиночного гения. История перестаёт быть чередой 

побед и поражений и становится длительным разговором 

разумов, учившихся сосуществовать. Будущий историк, 

если он ещё будет существовать, напишет не о войнах и 

империях, а о равновесии, преемственности и заботе 

— о том, как человечество после веков театрального 

саморазрушения выбрало жизнь. 

Мы стоим на границе двух эпох: эпохи власти и эпохи 

согласованности. Первая строила пирамиды тщеславия; 

вторая создаёт системы, которыми невозможно владеть. 

Первая измеряла величие покорением; вторая будет 

измерять его сохранением. Первая сделала мир 

заложником гения; вторая освободит его через 

анонимность. 

Это не век героев. Это век опекунов — тихих, 

безымянных, терпеливых. Его достижения будут 

невидимы: чистый воздух, предсказуемая погода, дети, 

которым не нужно бояться взрослых. Это будет эпоха, 

где доброта станет формой интеллекта, а сдержанность 

— формой силы. В ней не будет культов и манифестов, 

и именно в этом — её спасение. 



Борис Кригер 

 

156 

История в своём подлинном смысле — не летопись 

деяний, а память о равновесии, непрерывность между 

разрушением и восстановлением. Пусть наша 

цивилизация впервые будет написана не языком 

немногих, а дыханием всех. Пусть её величие будет в 

умении оставаться, а не возвышаться; поддерживать, а не 

властвовать; слушать, а не управлять. 

И когда однажды кто-то спросит, что стало с «великими 

людьми», ответ будет прост: они наконец исчезли, и 

только тогда человечество — впервые — появилось. 

Каждая цивилизация рано или поздно достигает точки, 

где страх становится избыточным. Мы пережили все 

апокалипсисы, которых боялись: ядерный, цифровой, 

биологический, моральный. Мы выжили, но не целыми 

— обожжёнными, уставшими, прозревшими. История 

уже была концом света, растянутым на тысячелетия. 

Теперь апокалипсису нечего добавить. 

Наши чудовища не падают с небес — они вышли из нас 

самих. Бомбы не нужны; разрушение стало культурой. 

Машина не восстаёт; человеческий алгоритм тщеславия 

и алчности исполняет её функции точнее любого кода. 

Падение цивилизаций редко начинается с коррупции — 

она лишь симптом. Глубинная болезнь — наслаждение 

унижением. Тиран, чиновник, палач, насильник власти 

— все движимы одним импульсом: ощутить своё 

существование через страдание другого. Это не 

моральный изъян, а биологическая петля 

вознаграждения. Мозг награждает доминирование, если 

не ограничить его культурой. Без фильтра этот инстинкт 

превращает власть в зависимость, а авторитет — в 

патологию. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   157 

История учит: жестокость редко называет себя своим 

именем. Она приходит под знамёнами порядка, 

дисциплины, веры, прогресса. Инквизиция сжигала во 

имя чистоты, сталинизм убивал во имя справедливости, 

империи разрушали во имя цивилизации. Маски 

менялись, чувство оставалось одно — опьянение 

контролем. 

Предотвратить это можно не моралью, а инженерией 

власти. Этика не спасает от соблазна, структура — 

спасает. 

Первая мера — психологический фильтр: как пилоты 

проходят тесты на устойчивость, так и кандидаты на 

командные посты должны проходить скрининг на 

эмпатию и контроль импульсов. 

Вторая — распределённость решений: жестокость не 

растёт там, где решения проходят через несколько 

независимых рук. 

Третья — прозрачность: свет разрушает садизм быстрее, 

чем законы. 

Четвёртая — ротация: ничто так не убивает эмпатию, как 

постоянство доминирования. 

И, наконец, культурная инверсия: престиж должен 

принадлежать не силе, а заботе, не харизме, а 

компетентности. 

Если всё это звучит механически — тем лучше. Зло 

устойчиво; потому и сопротивление должно быть 

системным. Моральные призывы хрупки, архитектура 

долговечна. Мы должны проектировать доброту, а не 

надеяться на неё. 

Конечная цель проста: не карать монстров после того, 

как они взошли, а сделать восхождение невозможным. 

История исцеляется не проповедями, а конструкцией, 



Борис Кригер 

 

158 

где жестокость не находит сцены. 

Истина, как всегда, неутешительна: апокалипсис уже 

произошёл — тихо, законно, под видом прогресса. Но в 

этой усталости есть прощение. Когда терять больше 

нечего, страх лишается пищи. И тогда впервые возникает 

настоящая свобода — не свобода разрушать, а свобода 

не бояться. 

Вот почему мы больше не обязаны дрожать перед тем, 

чего боялись веками. Ни ядерный огонь, ни восстание 

машин, ни вторжение извне не страшны: всё это уже 

случилось в нас самих. И всё же, если в мире осталась 

искра надежды, то она — в понимании. В том, что 

человек способен перестать быть своим собственным 

заложником. 

  

Нет, опасность не в оружии, не в машинах и не в звёздах. 

Она — в той же горстке больных душ, что каждое 

столетие взбираются на вершину человеческого улья. 

Они не гении зла, а лишь дистиллят наших пороков: 

тщеславие без воображения, воля без совести, интеллект 

без любви. Их холодные руки подписывают законы, 

управляют рынками, объявляют войны и улыбаются 

перед камерами, пока человечество постепенно 

забывает, что значит желать завтрашнего дня. 

Вот почему миллионы чувствуют молчаливое 

отсутствие будущего. Не потому, что солнце угасает, не 

потому, что климат рушится, а потому, что смысл продан 

менеджменту. Дети растут среди руин идеалов, учатся 

изображать радость и симулировать веру в систему, в 

которую не верит никто, кто в ней работает. Взрослые 

тащат жизнь, как багаж, утешая себя мыслью, что «всё 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   159 

не так уж плохо», хотя каждая клетка знает, что плохо 

именно так. Планета не исчерпала ресурсы — она 

исчерпала волю. 

Но это осознание — не отчаяние, а пробуждение. Когда 

страх исчезает, подчинение теряет смысл. Цивилизация, 

переставшая трепетать перед гибелью, наконец 

спрашивает: что ещё возможно, кроме выживания? 

Страх был цепью, удерживавшей нас в театре сильных 

мира сего. Теперь, когда занавес сгнил и сцена 

провалилась, видно, что актёры никогда не были богами 

— лишь испуганными обезьянами, играющими с 

судьбой. 

Нам велено бояться конца, но, может быть, конец — это 

милосердие. Не разрушение мира, а разрушение его лжи. 

Конец истории, которую мы не писали, и игры, в 

которую мы никогда не соглашались играть. Когда страх 

умирает, апокалипсис становится просто событием, а 

события — преходящими. За пределами всех концов 

остаётся лишь одно — осознание, простое и нерушимое, 

как само присутствие сознания. 

Так давайте не дрожать перед их оружием, их рынками, 

их цифровыми идолами. Посмотрим прямо в глаза 

пустоте и скажем: у вас больше нет власти. Всё, что 

можно было отнять, уже отнято. Мы вас не боимся. Мы 

уже умерли — в каждой проглоченной лжи, в каждой 

свободе, обменянной на комфорт, в каждом молчании, 

когда мир кричал. И всё же мы живы. Мы видим. Мы 

больше не спим. 

Вот чудо, неподвластное империям: стойкость ясности. 

Они могут сжигать города, переписывать память, 

отравлять моря, но не могут заставить нас вечно бояться. 

Страх требует веры, а вера ушла. 



Борис Кригер 

 

160 

Мы больше не ждём спасения. Мы не ждём катастрофы. 

С нас довольно. Довольно поклоняться, подчиняться и 

притворяться, что мир, возведённый психопатами, — 

единственно возможный. Из этой усталости родится не 

революция, а тихий отказ — отказ подчиняться безумию, 

отказ быть заложниками чужого эго, отказ продолжать 

историю, которая не заслуживает продолжения. 

Не бойтесь. Апокалипсиса не будет, потому что он уже 

случился. Всё, что наступает после него, — это конец 

страха. И в этой безмерной тишине после всего этого 

шума человечество, возможно, наконец вспомнит, как 

начинать. 

Написанное здесь — не трактат, а элегия: размышление 

о виде, всё ещё способном к величию. Но даже элегия 

должна стать точной. Язык скорби должен уступить 

место языку замысла. Эти страницы, продиктованные 

моральной необходимостью, должны эволюционировать 

— от поэзии к философии, от плача к схеме. Следующий 

шаг — не глубже чувствовать, а яснее определить: как 

циркулирует власть, как формируется послушание, как 

совесть можно встроить в системы, а не поручить её 

святым. Лишь тогда скорбь о величии превратится в 

архитектуру его преодоления. 

 

 

 

 

 

 

 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   161 

БИБЛИОГРАФИЯ 

Allison, S. T., Beggan, J. K., & Efthimiou, O. (2019). 

Editorial: The art and science of heroism and heroic 

leadership. Frontiers in Psychology, 10, 655. 

Arendt, H. (1958). The human condition. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Bennis, W. (1989). On becoming a leader. Reading, MA: 

Addison-Wesley. 

Black, D. (2005). The dynamics of power. Oxford: Oxford 

University Press. 

Block, P. (2013). Community: The structure of belonging. 

San Francisco: Berrett-Koehler. 

Bogdanor, V. (1997). The monarchy and the constitution. 

Oxford: Clarendon Press. 

Brett, A. (2010). Heroes and history: A philosophical 

inquiry. London: Routledge. 

Burns, J. M. (1978). Leadership. New York: Harper & 

Row. 

Carlyle, T. (1841). On heroes, hero-worship & the heroic 

in history. London: James Fraser. 

Collins, R. (2004). Interaction ritual chains. Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 

Dahl, R. A. (1957). The concept of power. Behavioral 

Science, 2, 201-215. 

Danziger, S. (1997). Rules of method in historical 

sociology. In J. G. Cook (Ed.), Methodology in history and 

sociology (pp. 53-78). London: Routledge. 

Deleuze, G. (1983). Nietzsche and philosophy (H. 

Tomlinson, Trans.). New York: Columbia University Press. 

Durant, W. (1926). The story of philosophy. New York: 

Simon & Schuster. 

Eagleton, T. (2010). The event of literature. New Haven, 

CT: Yale University Press. 



Борис Кригер 

 

162 

Fagan-Jones, S. (2017). Holocaust heroes: Heroic altruism 

of non-Jewish moral exemplars in Nazi Europe. In S. T. 

Allison, G. R. Goethals, & R. M. Kramer (Eds.), Handbook 

of heroism and heroic leadership (pp. 123-145). New 

York: Routledge. 

Franko, Z. E., Blau, K., & Zimbardo, P. G. (2011). 

Heroism: A conceptual analysis and differentiation 

between heroic action and altruism. Review of General 

Psychology, 15, 99-113. 

Galinsky, A. D., & Magee, J. C. (2012). Power and 

perspective-taking: When the powerful see the world from 

the bottom up. Current Directions in Psychological 

Science, 21, 106-110. 

Gemes, K., & May, S. (Eds.). (2011). Nietzsche on freedom 

and autonomy. Oxford: Oxford University Press. 

Gini, A. (2004). Virtuous power: Why would anyone want 

to rule? Oxford: Oxford University Press. 

Goethals, G. R. (2002). The quest for a general theory of 

leadership. Westport, CT: Quorum. 

Halmburger, A., Baumert, A., & Schmitt, M. (2016). 

Everyday heroes: Determinants of moral courage. In S. T. 

Allison, G. R. Goethals, & R. M. Kramer (Eds.), Handbook 

of heroism and heroic leadership (pp. 213-233). New 

York: Routledge. 

Janaway, C. (2007). Beyond selflessness: Reading 

Nietzsche’s Genealogy. Oxford: Oxford University Press. 

Kafashan, S., Sparks, A., Rotella, A., & Barclay, P. (2017). 

Why heroism exists: Evolutionary perspectives on extreme 

helping. In S. T. Allison, G. R. Goethals, & R. M. Kramer 

(Eds.), Handbook of heroism and heroic leadership (pp. 

45-67). New York: Routledge. 

Kinsella, E. L., Ritchie, T. D., & Igou, E. R. (2017). 

Attributes and applications of heroes: A brief history of lay 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   163 

and academic perspectives. In S. T. Allison, G. R. 

Goethals, & R. M. Kramer (Eds.), Handbook of heroism 

and heroic leadership (pp. 1-30). New York: Routledge. 

Kraft-Todd, G., & Rand, D. G. (2017). Adaptive 

foundations of heroism: Social heuristics push 

advantageous everyday ethical behaviors to heroic 

extremes. In S. T. Allison, G. R. Goethals, & R. M. Kramer 

(Eds.), Handbook of heroism and heroic leadership (pp. 

69-89). New York: Routledge. 

Leiter, B. (2013). Nietzsche on morality (2nd ed.). London: 

Routledge. 

Lewin, K. (1946). Action research and minority problems. 

Journal of Social Issues, 2, 34-46. 

Marcuse, H. (1964). One-dimensional man: Studies in the 

ideology of advanced industrial society. Boston: Beacon 

Press. 

May, R. (1975). The courage to create. New York: W. W. 

Norton. 

Miller, D. (2000). On nationalism. Oxford: Oxford 

University Press. 

Murphy, B. A., Lilienfeld, S. O., & Watts, A. L. (2017). 

Psychopathy and heroism: Unresolved questions and future 

directions. In S. T. Allison, G. R. Goethals, & R. M. 

Kramer (Eds.), Handbook of heroism and heroic leadership 

(pp. 289-307). New York: Routledge. 

Nietzsche, F. W. (1968). The will to power (W. Kaufmann 

& R. J. Hollingdale, Trans.). New York: Vintage Books. 

Oakes, L. S. (2008). Social justice and public policy: 

Multidisciplinary perspectives. Armonk, NY: M. E. 

Sharpe. 

Patton, P. (2008). Nietzsche on rights, power and the 

feeling of power. In V. Roodt & H. W. Siemens (Eds.), 

Nietzsche, power and politics: Rethinking Nietzsche’s 



Борис Кригер 

 

164 

legacy for political thought (pp. 471-490). Berlin: Walter 

de Gruyter. 

Preston, S. D. (2010). The evolution and neurobiology of 

heroism. In S. T. Allison, G. R. Goethals, & R. M. Kramer 

(Eds.), Handbook of heroism and heroic leadership (pp. 

102-122). New York: Routledge. 

Rand, D. G., & Nowak, M. A. (2013). Human cooperation. 

Trends in Cognitive Sciences, 17, 413-425. 

Reginster, B. (2013). The affirmation of life: Nietzsche on 

overcoming nihilism. Cambridge, MA: Harvard University 

Press. 

Richardson, J. (1996). Nietzsche’s system. Oxford: Oxford 

University Press. 

Riggio, R. E. (2024). Leadership and heroism. Leadership 

Quarterly, 35, 101825. 

Ritchie, T. D., Preston, S. D., & Weinstein, N. (2018). The 

evolution and neurobiology of heroism: New directions. 

Psychology of Consciousness: Theory, Research, and 

Practice, 5, 230-243. 

Ryömä, A. (2020). The interplay of heroic and post-heroic 

leadership. Leadership & Organization Development 

Journal, 41, 280-295. 

Schacht, R. (1983). Nietzsche. London: Routledge & 

Kegan Paul. 

Schmid Callina, K., Lerner, R. M., Fremont, E., Burkhard, 

B., Stacey, D., & Su, S. (2017). Character development and 

the emergence of heroic leadership. In S. T. Allison, G. R. 

Goethals, & R. M. Kramer (Eds.), Handbook of heroism 

and heroic leadership (pp. 67-88). New York: Routledge. 

Schwartz, S. (1998). Nietzsche’s mirror: The world as will 

to power. Ithaca, NY: Cornell University Press. 

Smith, C. (2003). Destructive emotions: A scientific 

dialogue with the Dalai Lama. New York: Bantam Books. 



Томас Карлейль и великие личности в истории   

   165 

Smedegaard Bengtsen, S. (2018). Nietzsche (1844-1900): 

The will to power and the university. Higher Education 

Research & Development, 37, 100-110. 

Tajfel, H., & Turner, J. C. (1979). An integrative theory of 

intergroup conflict. In W. G. Austin & S. Worchel (Eds.), 

The social psychology of intergroup relations (pp. 33-47). 

Monterey, CA: Brooks/Cole. 

Walker, L. J. (2017). The moral character of heroes. In S. 

T. Allison, G. R. Goethals, & R. M. Kramer (Eds.), 

Handbook of heroism and heroic leadership (pp. 89-101). 

New York: Routledge. 

Weber, M. (1947). The theory of social and economic 

organization (A. M. Henderson & T. Parsons, Trans.). New 

York: Free Press. 

Wilhelm, R. (1997). The leader’s code: Discover ultimate 

success in business and in life. New York: Simon & 

Schuster. 

Zimbardo, P. G., & Anderson, C. (1997). The psychology 

of power. New York: Free Press. 

 

 

 


