
 

 

 



Борис Кригер 

 

2 

 

БОРИС КРИГЕР 

 

 

 

ФЕНОМЕНОЛОГИЯ 

ЭДМУНДА 

ГУССЕРЛЯ 

  
  
 

 

 

 

 

  



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   3 

 

 
© 2025 Boris Kriger 

  

 

 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or 

transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including 

photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, 

without permission in writing from both the copyright owner and the 

publisher. 

 

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-

mailed to krigerbruce@gmail.com 

 

 Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc. 

 

 

Феноменология Эдмунда Гуссерля  

Феноменология долго считалась последним прибежищем европейской глубины, 

способом вернуть миру утраченную прозрачность. Но за её благородным 

языком скрывается напряжение, которое невозможно разрешить: попытка 

описать чистый опыт там, где чистоты не существует, стремление увидеть мир 

«как он есть» средствами сознания, которое всегда опаздывает к самому себе. 

Эта книга показывает феноменологию не как строгую науку, а как утончённую 

иллюзию, рождающуюся на стыке языка, памяти и желания вернуть утраченную 

ясность. Гуссерль стремился к прозрачности переживания, но его метод каждое 

мгновение создаёт то, что намерен раскрыть, превращая исследование в 

самоотражение. В этом раскрывается красота и ограниченность феноменологии: 

она пытается вернуть человеку первозданный взгляд и оказывается пленницей 

собственного способа видеть. 

Автор ведёт читателя через основные идеи Гуссерля — интенциональность, 

внутреннее время, эпохé и редукцию — и показывает, как каждое из этих 

понятий стремится к невозможному, сохраняя при этом удивительную 

выразительность. Философский метод оказывается ближе к литературе, чем к 

науке, а феноменологическое описание — к поэзии внимательного взгляда. Эта 

книга не разрушает феноменологию, но рассматривает её как великое усилие 

мысли, пытающееся прорваться к источнику смысла, которого не существует 

вне самой попытки. Она обращена к тем, кто ищет в философии не догму, а 

честность, не систему, а живое размышление о том, почему сознание видит 

именно так, как видит. 

 

 

 

 

mailto:krigerbruce@gmail.com


Борис Кригер 

 

4 

Содержание 
Введение .............................................................................................. 5 

Глава первая. Интенциональность как структура сознания ......... 22 

Глава вторая. Внутреннее время и хрупкость присутствия .......... 30 

Глава третья. Эпохé и редукция ...................................................... 42 

Глава четвёртая. Жизненный мир и кризис научной 

рациональности ................................................................................. 52 

Глава пятая. Другой, тело и границы интерсубъективности ........ 61 

Глава шестая. Гуссерль и горизонт современности ...................... 74 

Глава седьмая. Мы не одиноки в критике феноменологии .......... 86 

Заключение ...................................................................................... 106 

Библиография .................................................................................. 115 

 

  



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   5 

ВВЕДЕНИЕ 

 

В эпоху, когда мир захлебывается собственными 

толкованиями, человеческое сознание словно устает от 

нескончаемой пестроты мнений. С каждым новым 

объяснением реальность отдаляется, превращаясь в 

отражение отражений, где вещь теряет свой облик под 

слоями интерпретаций. Ум, замкнувшийся в 

бесконечном круге рассуждений, больше не видит 

предмет, а лишь собственное усилие понять. В этой 

утомлённой тишине, где язык уже не способен 

прикасаться к бытию, рождается тоска по первозданному 

взгляду, по возвращению к тому, что предшествует 

словам. 

Феноменология возникла не как очередная философская 

школа, а как зов к пробуждению зрения. Она стремилась 

вернуть человеку способность видеть мир до того, как он 

будет разложен по категориям, очищая восприятие от 

наслоений привычных смыслов. Этот поворот к 

непосредственности стал актом сопротивления против 

культуры, которая подменяет явление его 

истолкованием, заменяя живое присутствие схемой. 

Так возникло стремление к «возвращению к самим 

вещам», как к последнему убежищу подлинного опыта. 

Мир, обременённый тысячью голосов, вдруг потребовал 

тишины, чтобы вновь услышать, как он звучит сам по 

себе. Феноменологический метод стал не столько 

анализом, сколько очищением, своеобразным омовением 

взгляда, благодаря которому предмет вновь проступает в 

своей наготе. 



Борис Кригер 

 

6 

Это возвращение не было регрессом, не стремлением к 

наивности, а сознательным шагом за пределы усталости, 

к истоку, где смысл ещё не застыл в формулах. В нём 

ощущалось жгучее желание обрести первичное доверие к 

видимому, к тому, что открывается без посредников, как 

если бы мир впервые был увиден глазами, не знающими 

имён. 

Опыт всегда ускользает от окончательного определения, 

сохраняя в себе нечто неподвластное рассудку. Он 

возникает в пересечении мысли и присутствия, где разум 

пытается придать форму тому, что в сущности 

отказывается быть формой. Попытка рационализировать 

переживание превращает его в тень, лишённую 

плотности, как будто само дыхание жизни испаряется в 

момент, когда его пытаются уловить. 

Каждое подлинное переживание сопротивляется 

завершённости, оно не может быть исчерпано понятием, 

поскольку содержит в себе избыточность, не 

поддающуюся измерению. Рациональное описание 

оставляет от опыта лишь контур, но за пределами этого 

контура продолжает звучать невыразимое — дыхание 

страха, дрожь радости, горечь утраты. В этом остатке, 

который невозможно устранить, сохраняется 

человеческое присутствие, его укоренённость в бытии. 

Опыт не подлежит отмене, потому что в нём заключено 

не просто знание о событии, но след самого 

существования. Он оседает в памяти, превращаясь в 

структуру восприятия, формирующую взгляд на мир. 

Даже забытое продолжает жить в интонациях речи, в 

паузах, в способе смотреть на вещи. Никакое 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   7 

рассуждение не способно разрушить этот пласт, как 

невозможно вычеркнуть прожитое из ткани времени. 

Рационализация может объяснить, но не пережить 

заново. Она подобна карте, на которой река уже не течёт. 

Поэтому опыт остаётся неотменимым свидетельством 

встречи сознания с тем, что выходит за его границы. Он 

существует на грани между ясностью и тайной, и именно 

эта двойственность делает его подлинным источником 

смысла, недоступного логике, но необходимого для 

понимания человеческого бытия. 

Эдмунд Гуссерль — немецкий философ, основатель 

феноменологии, стремившийся вернуть философии 

утраченный смысл опыта. Его книги — «Логические 

исследования», «Идеи к чистой феноменологии», 

«Кризис европейских наук» — посвящены поиску 

первооснов сознания и описанию того, как вещи даны в 

восприятии до всякой теории. Он пытался создать 

строгую науку о переживании, раскрывая, как из потока 

сознания рождается смысл мира. 

Эдмунд Гуссерль видел задачу философии не в 

разрушении мира, а в возвращении к его первозданной 

очевидности. Его призыв к очищению взгляда не был 

стремлением к пустоте, к безмолвной ничтожности 

восприятия, но обращением к тому слою сознания, где 

смысл ещё не замутнён толкованиями. Очищение, о 

котором он говорил, напоминало не отрицание, а 

медленное снятие завес, скрывающих лицо явления. Он 

хотел вернуть видению его невинность — ту чистоту, в 

которой вещь впервые открывается сознанию, не как 

объект мысли, а как живое присутствие. 



Борис Кригер 

 

8 

Эта задача требовала отказа от готовых категорий и 

предвзятых схем, через которые мир обычно проникает в 

сознание. Но отказ этот не вёл к безмыслию; напротив, 

он открывал глубину самого мышления, позволял 

различить, как смысл рождается из самого акта видения. 

Когда все привычные объяснения отступают, в поле 

восприятия проступает то, что всегда было перед 

глазами, но оставалось незамеченным из-за уверенности 

в собственных суждениях. 

Гуссерль стремился показать, что за пестротой 

интерпретаций существует исходная почва опыта — 

феномен в его чистоте, до того, как он был облечён в язык 

науки или философии. Очищая взгляд, сознание не 

теряет, а возвращает себе полноту, открывая в 

привычном новое измерение присутствия. Это не путь к 

отвлечённой тишине, а к смыслу, который зреет в самой 

видимости, к истоку, где мышление и восприятие ещё не 

разделены. 

Такое очищение становится актом пробуждения, когда 

взгляд перестаёт искать истину вовне и находит её в 

самом процессе видения. Не отрицая мир, 

феноменологическое сознание возвращает его как 

впервые данный, оживляя то, что казалось давно 

известным. В этом движении рождается особое чувство 

благодарности — за возможность видеть не просто 

глазами, а всей глубиной бытия. 

Феноменология возникла из внутреннего напряжения, 

разорвавшего ткань европейского сознания, когда наука, 

одержимая точностью, начала терять связь с самой 

жизнью. Мир фактов становился всё более совершенным 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   9 

и безжизненным, превращаясь в прозрачный механизм, в 

котором не находилось места для дыхания, для 

переживания, для самого субъекта. Этот разрыв между 

живым опытом и абстрактным знанием стал для Гуссерля 

не просто философской проблемой, но духовной 

тревогой эпохи. 

Человек науки, стремясь к объективности, всё дальше 

уходил от того, что делает существование осмысленным. 

Его взгляд, закованный в формулы, переставал видеть. 

Реальность превращалась в совокупность величин и 

законов, но при этом исчезало ощущение присутствия — 

то тихое подтверждение, что вещи существуют не только 

в расчётах, но и в непосредственной явленности. Наука, 

освободив мир от мифов, создала новую тьму — тьму 

обезличенности. 

Феноменологический проект стал попыткой вернуть 

научному сознанию корни, напомнить, что любое знание 

питается из живого опыта, из самой жизни, которая 

предшествует всякой теории. Гуссерль видел в этом 

возвращении не отказ от науки, а её преображение — 

очищение от самозабвения. Он стремился показать, что 

истина не сводится к вычисляемому, что исток смысла 

лежит не в схемах, а в переживании, где человек и мир 

вновь встречаются. 

Этот разрыв, превращённый в исходный импульс, стал 

движением к целостности. Феноменология не отвергала 

рациональность, но возвращала ей дыхание, помещая 

разум обратно в горизонт жизни. Она напоминала, что 

видеть — значит быть вовлечённым, что познание не 

возникает вне существования, и что всякая формула 



Борис Кригер 

 

10 

бессильна, если за ней не стоит живое, чувствующее 

сознание. 

Когда философия перестаёт быть системой, она 

возвращает себе дыхание живого мышления. В этом 

отказе от догмы заключено стремление к подлинности — 

к такому способу думать, который не подчиняется 

заранее установленным истинам, но учится видеть. 

Гуссерлевская интенция превращает философию в 

особую дисциплину внимания, в постоянное упражнение 

в различении, в искусство быть настороженно открытым 

к явлению, прежде чем оно станет понятием. 

Такое понимание требует смирения перед самим фактом 

присутствия. Мысль больше не стремится возвести 

башню из понятий, где каждое утверждение 

поддерживает другое, образуя завершённую 

конструкцию. Она, напротив, учится стоять перед 

явлением, не спешить с выводом, слушать его 

внутренний ритм. В этом внимании рождается 

философская честность — способность удерживать 

видение в чистоте, не подменяя вещь её толкованием. 

Философия, освобождённая от догмы, перестаёт быть 

системой убеждений и становится практикой 

пробуждённого сознания. Она не утверждает, а 

вслушивается; не доказывает, а проясняет. Это не 

отрицание знания, но признание того, что знание должно 

постоянно возвращаться к своему источнику — к 

непосредственному опыту, к живой встрече с бытием. 

Такое внимание требует внутренней дисциплины, сродни 

духовному подвигу. Оно направлено не на поиск 

окончательной истины, а на сохранение 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   11 

чувствительности к проявлению смысла. Философия 

становится путем непрерывного очищения взгляда, где 

мышление не закрывает мир, а открывает его, оставляя 

пространство для того, что не умещается в формулу. В 

этом смысле она ближе к медитации, чем к системе: её 

цель — не властвовать над реальностью, а позволить ей 

говорить. 

Эта книга стремится не пересказать биографию идей, не 

выстроить сухую хронологию терминов и школ, но 

прожить путь Гуссерля как внутреннее приключение 

сознания. Здесь философский жест рассматривается не 

как отвлечённое построение мысли, а как движение 

души, ищущей опору в мире, утратившем смысл. Его 

путь — это путь пробуждения взгляда, попытка вновь 

соединить знание с жизнью, мысль с переживанием, 

истину с присутствием. 

Переживание невозможно вырвать из тела, так же как 

свет нельзя отделить от источника, излучающего его. 

Сознание, каким бы чистым оно ни казалось, неизбежно 

дышит биологией, опирается на неведомые ритмы 

нервной ткани, на химические приливы и отливы, 

которые тихо определяют оттенки чувств и направляют 

движение мысли. Даже в самые ясные моменты 

осознания внутри продолжают работать древние 

механизмы, наследие миллионов лет эволюции, 

превращающее любую идею в продолжение телесного 

импульса. 

Гуссерль мечтал достичь прозрачности переживания, но 

под этой прозрачностью всегда мерцает плоть — 

неслышная, но настойчивая, задающая границы всякому 



Борис Кригер 

 

12 

видению. Опыт не существует вне физиологии, и даже 

акт чистого восприятия несёт в себе следы дыхания, 

сердцебиения, микронапряжений мышц, невидимых 

сокращений зрачков. Мозг, словно тёмный сад, скрывает 

за внешней очевидностью сложную сеть автоматизмов, 

где мысль и тело нераздельны, где каждое осознание — 

не только феномен, но и событие биохимии. 

Отделить переживание от его телесного корня — значит 

превратить его в призрак, утративший силу. Даже самые 

утончённые духовные состояния опираются на материю, 

на движение крови, на пульс электрических токов, 

пробегающих по нейронным путям. Осознание этого не 

умаляет чистоту опыта, напротив — возвращает ему 

полноту, заставляя увидеть в человеческом существе 

союз духа и природы. 

Такое понимание разрушает иллюзию раздвоенности: 

переживание оказывается не антиподом тела, а его 

внутренним продолжением, его звуком, поднявшимся до 

уровня смысла. Сознание не возвышается над природой 

— оно её утончённое продолжение, её способность 

смотреть на самое себя. В этом единстве биологического 

и феноменологического скрыта тайна того, как жизнь 

становится мыслью, а мысль вновь возвращается к 

жизни, неся с собой память о собственных корнях. 

Идея «чистого опыта» давно притягивала философов 

своим обещанием ясности, будто за пределами всех 

искажений существует точка, где восприятие обнажается 

до совершенства, освобождаясь от примесей языка, 

памяти и телесных ограничений. Этот миф рождался из 

тоски по первозданности, из желания найти 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   13 

непоколебимую опору в мире, где всё подвержено 

толкованию. Однако попытка добраться до этого 

источника неизбежно сталкивается с тем, что сам субъект 

познания уже вплетён в ткань природы, а значит, не 

способен выйти за её пределы, чтобы увидеть без 

посредников. 

Научное знание, углубляясь в исследование мозга и 

восприятия, постепенно разрушает очарование этой 

мечты. Современная нейрофизиология показывает, что 

каждый акт видения — это сложная конструкция, 

созданная памятью, ожиданием, культурой и 

бессознательными механизмами. Никакое восприятие не 

бывает «чистым»: даже мгновенное ощущение уже 

содержит в себе след прошлого опыта и предвосхищение 

будущего. Сознание не зеркало, отражающее реальность, 

а живой организм, непрерывно перестраивающий образ 

мира, чтобы удержать равновесие между хаосом 

впечатлений и потребностью в порядке. 

Тем не менее, феноменологическая идея чистоты не 

теряет смысла, если понимать её не буквально, а как 

стремление. Она обозначает не достижимую цель, а 

направление — постоянную готовность очищать взгляд 

от догм и автоматизмов, осознавая неизбежность их 

присутствия. Идеал становится не точкой прибытия, а 

усилием видеть яснее, несмотря на то, что абсолютная 

прозрачность невозможна. 

Так «чистый опыт» превращается из метафизического 

мифа в методологическую добродетель, в практику 

внимания, которая не претендует на абсолют, но учит 

замечать, как сознание строит свои миры. Этот переход 



Борис Кригер 

 

14 

от иллюзии к зрелости не уничтожает феноменологию, а 

делает её глубже: вместо обещания чистоты она 

предлагает труд бдительности — непрерывное 

возвращение к опыту, осознавая его смешанность, но не 

отказываясь от стремления к ясности. 

Сознание привыкло воспринимать себя как свет, 

освещающий всё вокруг, но не замечающий самого 

источника сияния. В этой уверенности в собственной 

прозрачности кроется глубокая иллюзия — вера в то, что 

можно видеть, не имея тени. Кажется, будто мысль 

способна наблюдать саму себя без остатка, будто акт 

осознания не требует опоры, словно существует чистое 

«я», неподвижное и ясное, где всё проявляется без 

искажений. Но чем глубже сознание пытается постичь 

себя, тем отчётливее проступает зыбкость его основания, 

его зависимость от того, что оно не может удержать в 

поле зрения. 

Под слоем ясности скрывается множество неосознанных 

движений — ритмов, ассоциаций, предвзятых структур, 

сплетённых из памяти, языка и телесных привычек. 

Сознание видит мир сквозь призму этих внутренних 

фильтров, но не осознаёт их, принимая собственную 

ограниченность за универсальную прозрачность. Оно не 

знает, что видит через ткань своего происхождения, что 

каждая мысль уже окрашена опытом, воспитанием, 

культурой, страхом и надеждой. 

Попытка быть полностью осведомлённым о себе 

упирается в предел: наблюдатель всегда остаётся частью 

того, что наблюдает. Любая рефлексия подобна зеркалу, 

отражающему отражение, где свет бесконечно множится, 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   15 

но источник остаётся невидимым. В этой неустранимой 

слепоте заключена не слабость, а сам ритм человеческого 

сознания — его двойственность, позволяющая видеть, не 

зная до конца, кто именно смотрит. 

Иллюзия прозрачности делает возможной саму 

философию, но в то же время требует постоянной 

трезвости. Признание непрозрачности не разрушает 

ясность, а делает её зрелой: это уже не самодовольная 

уверенность, а тихое знание о том, что мысль всегда 

опирается на неведомое. Осознать эту зависимость — 

значит приблизиться к подлинной скромности ума, к 

такому типу сознания, которое не утверждает своё 

господство, а внимает глубине, на которой держится. 

Формула «возвращения к вещам самим» звучала как зов 

к подлинности, как обещание преодолеть всю 

туманность понятий и вновь прикоснуться к миру в его 

чистой данности. В ней чувствовалась решимость 

философии сбросить оковы спекуляций и вернуться к 

непосредственности восприятия. Однако с течением 

времени этот призыв всё явственнее обнаруживал в себе 

черты не метода, а риторического жеста — мощного по 

звучанию, но не имеющего строго выполнимого 

содержания. 

Ведь само сознание не может выйти за пределы 

собственных структур, чтобы «увидеть вещь» вне 

контекста языка, памяти, ожиданий. Каждое восприятие 

уже пронизано смыслом, вплетено в сеть значений, и 

потому не существует первичного опыта, который можно 

было бы извлечь из этой ткани, не разрушив сам акт 

восприятия. Попытка вернуться к «вещи самой» 



Борис Кригер 

 

16 

оказывается обращением к невозможному — к тому, что 

всегда предшествует знанию, но никогда не бывает 

доступно в чистом виде. 

Эта невозможность, однако, не лишает лозунг силы. Он 

сохраняет живую интонацию протеста против 

схематизма мышления, против ленивого согласия с 

готовыми истинами. «Возвращение» становится не 

процедурой, а направлением внимания, жестом 

очищения, внутренним усилием не позволить 

интерпретациям затвердеть в догму. Его истинный смысл 

заключается не в достижении дофилософской точки 

опыта, а в постоянном напоминании о её 

недостижимости, побуждающем удерживать мысль в 

состоянии напряжённой открытости. 

Так риторика обретает этическое измерение: она 

превращает философию в искусство бодрствования, где 

истина не дана, а удерживается в движении. Призыв к 

«вещам самим» становится актом сопротивления 

привычке мыслить готовыми формами, выражением 

стремления сохранить живость ума, который знает о 

своих границах, но не перестаёт искать. 

Феноменология с самого начала несла в себе внутреннее 

противоречие: она стремилась к строгости науки, но 

предмет её исследования ускользал от всякой проверки. 

Мир сознания, к которому она обращалась, не поддаётся 

ни измерению, ни повторению; каждый акт восприятия 

неповторим, как вдох. В этой уникальности заключена 

его истина, но именно она делает невозможным 

превращение феноменологии в науку в привычном 

смысле. То, что должно быть описано, существует лишь 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   17 

в присутствии описывающего, и исчезает, как только 

взгляд отворачивается. 

Попытка верифицировать переживание сталкивается с 

его текучестью: сознание не даёт себя зафиксировать, оно 

меняется от самого факта наблюдения. Любое описание, 

даже самое точное, уже есть интерпретация, отдаляющая 

от живого опыта. Потому феноменологические тексты 

нередко напоминают не трактаты, а исповеди мышления 

— записи мгновений ясности, которые нельзя повторить, 

а можно лишь узнать. Здесь нет пространства для 

эксперимента в научном смысле, есть только внутренняя 

достоверность, основанная на пережитом. 

Эта недоказуемость не есть слабость, а особое свойство 

предмета. Феноменология утверждает ценность 

внутреннего опыта как единственного доступа к бытию, 

но тем самым она оказывается в положении, где критерий 

истины совпадает с актом её восприятия. Истина здесь не 

проверяется, а переживается. И всё же философия, 

сохраняя этот пафос, не может не чувствовать тревоги: 

между желанием строгости и невозможностью 

верификации пролегает зияние, которое она тщетно 

пытается преодолеть. 

Так рождается парадокс феноменологического метода — 

стремление быть наукой о субъективном. Он не 

разрешается, но превращается в стиль мышления, где 

описывать означает не доказывать, а свидетельствовать. 

Каждое феноменологическое утверждение звучит как 

признание, как попытка удержать неуловимое мгновение 

присутствия, зная, что его невозможно проверить, но 

также невозможно отрицать. 



Борис Кригер 

 

18 

Философские теории рождаются из внутренней 

необходимости мыслить, но каждая из них остаётся лишь 

одной из возможных проекций реальности, отблеском на 

стене, а не самим источником света. Их можно создавать 

бесчисленное множество, ведь язык допускает 

бесконечные комбинации смысла. Однако сама эта 

лёгкость порождения идей обнажает их хрупкость: если 

истину можно выразить столь разными способами, то, 

возможно, ни один из них не обладает ею полностью. 

Каждая теория лишь приближается, очерчивая контур 

непостижимого, а не раскрывая его сущность. 

Мир не нуждается в наших схемах, чтобы быть; он 

просто есть. Мы же, глядя на него, вынуждены строить 

конструкции, которые больше говорят о нас самих, чем о 

предмете наблюдения. Поэтому совпадение мысли с 

действительностью — не столько закономерность, 

сколько чудо. Даже если случайная формулировка вдруг 

окажется созвучной миру, это не означает, что в ней 

заключена последняя истина; скорее, она просто 

отразила мгновенную гармонию между внутренним и 

внешним, между сознанием и бытием. 

В этом осознании скрыта ирония философии: стремясь к 

достоверности, она неизбежно создаёт мифы, которые 

тут же начинают разрушаться под собственной тяжестью. 

Но, возможно, именно в этой бесконечной игре попыток 

и неудач и заключается её смысл — не в том, чтобы найти 

окончательный ответ, а в том, чтобы удерживать мысль 

живой, не давая ей превратиться в догму. Тогда ошибка 

становится формой верности реальности, потому что она 

сохраняет движение, а не покой. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   19 

Феноменология обещала вернуть человеку зрение, 

очищенное от догм и абстракций, словно возможно вновь 

взглянуть на мир глазами, не знающими предвзятости. 

Но этот возврат, задуманный как освобождение, 

обернулся обращением к иной иллюзии — вере в 

существование «чистого видения», не отягощённого 

опытом, памятью, языком. Феноменолог, полагая, что 

способен достичь первичного восприятия, не замечает, 

что уже сам акт намеренного «возвращения» превращает 

взгляд в конструкцию. Он стремится выйти из культуры, 

но несёт её в каждом слове, в каждом способе описывать 

видимое. 

Сознание не может смотреть иначе, как через 

собственные формы; оно не зритель, стоящий перед 

сценой бытия, а часть спектакля, который наблюдает. 

Попытка отделить видение от толкования напоминает 

желание увидеть воздух: чем пристальнее смотришь, тем 

меньше остаётся того, что хотело бы быть увиденным. 

Феноменология, желая устранить посредников, лишь 

создаёт нового — самого наблюдателя, возведённого в 

меру всех вещей. 

Иллюзия возвращения к видению основана на 

убеждении, что возможно отступить за пределы 

мышления, чтобы застать мир в его «данности». Но этот 

мир всегда уже истолкован, ещё до того, как взгляд на 

нём задержится. Мы не можем увидеть вещь, не придав 

ей смысла, не поместив её в сеть ожиданий и ассоциаций. 

Поэтому феноменологический жест — не возвращение, а 

повторение старой мечты о непосредственности, о 

невинности сознания, которое никогда не существовало. 



Борис Кригер 

 

20 

Тем не менее, именно эта иллюзия придаёт 

феноменологии её силу. Она напоминает, что видеть — 

не значит обладать истиной, но означает бесконечно 

стремиться к ней, осознавая невозможность полного 

слияния с реальностью. В этой напрасной попытке скрыт 

парадокс человеческого познания: иллюзия видения 

становится единственной формой приближения к 

видимому. 

Каждый поворот феноменологического замысла 

предстает как живая драма, где разум борется с 

соблазном самодостаточности, где понятие стремится 

вернуть себе корни в непосредственном опыте. Гуссерль 

не просто создаёт метод; он заново учится видеть, и этот 

акт видения становится духовным подвигом. Потому 

читать его нужно не как последовательность концептов, 

а как рассказ о внутренней борьбе человека, который 

хотел освободить сознание от привычного сна о мире. 

Задача книги — пройти этот путь так, как проходит 

странник дорогу: не извне, наблюдая, а изнутри, 

переживая каждый шаг, каждый кризис и каждый 

просвет понимания. Это попытка услышать 

феноменологию не в лекционной тишине, а в биении 

мысли, рождающейся из недоумения, сомнения и жажды 

очевидности. 

Такое чтение не ставит целью толкование или 

систематизацию. Оно стремится вернуть философии её 

первичное дыхание, сделать из анализа путь внутреннего 

становления, где философское «я» не отвлечённый 

субъект познания, а живое существо, ищущее свет в гуще 

мира. В этом поиске философия перестаёт быть теорией 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   21 

и становится способом существовать внимательнее, 

честнее, глубже. 

 

 



Борис Кригер 

 

22 

ГЛАВА ПЕРВАЯ. ИНТЕНЦИОНАЛЬНОСТЬ КАК СТРУКТУРА 

СОЗНАНИЯ  

Сознание не знает покоя в самом себе. Оно никогда не 

бывает запертым в пределах внутренней тишины, словно 

прозрачный сосуд, наполненный лишь собственным 

содержанием. Всякая его вибрация устремлена вовне, в 

сторону того, что не есть оно само. Даже когда внимание 

обращено внутрь, когда взгляд души, казалось бы, 

погружается в глубину переживаний, направленность не 

исчезает: она меняет вектор, но не природу. Внутренний 

мир не есть замкнутая сфера — он раскрыт, обращён, 

сопряжён с бытием, которое даёт ему материал для 

созерцания. 

Интенциональность составляет первичное условие 

всякого опыта, то невидимое дыхание, благодаря 

которому сознание соединяется с миром. Без этого 

направленного движения восприятие превратилось бы в 

бесплотное мерцание, а мысль — в пустое эхо. Каждый 

акт понимания, каждое мгновение чувствования или 

воспоминания несут в себе эту направленность: всегда 

есть нечто, к чему обращено внимание, что вызывает 

внутренний отклик. Даже в мечте, где границы 

реальности размыты, присутствует предмет устремления, 

пусть изменчивый и зыбкий. 

В этом свойстве заключено фундаментальное единство 

сознания и бытия. Мысль не противопоставлена миру, 

она вплетена в его ткань, определяя само существование 

как взаимное отражение познающего и познаваемого. 

Интенциональность делает возможным не только знание, 

но и присутствие — ту связь, в которой человек ощущает 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   23 

себя частью всеобщего движения, где каждое восприятие 

становится встречей, а каждая мысль — формой 

прикосновения к реальности. 

Проблема вещи возникает там, где сознание пытается 

удержать предмет в ясности взгляда, но неизменно 

обнаруживает, что он ускользает. Каждый объект 

оказывается одновременно больше и меньше того, что 

открывается в опыте. Больше — потому что за гранью 

воспринимаемого скрыты бесконечные стороны, 

недоступные в данный момент, но неотделимые от 

сущности вещи. Меньше — потому что само восприятие, 

ограниченное углом зрения, временем и вниманием, 

вырезает из целого лишь отдельный фрагмент, лишая его 

полноты. Вещь всегда превосходит образ, но без образа 

не существует для сознания. Это несоответствие делает 

познание живым: каждый акт понимания есть лишь 

приближение, каждая встреча с предметом — начало 

бесконечного движения к его истине. 

Направленность сознания разрушает миф о внутреннем 

мире как о замкнутом пространстве субъективных 

состояний. Если всякое переживание уже обращено к 

чему-то, то не существует чистой внутренности, 

свободной от присутствия мира. Даже самая интимная 

мысль несёт в себе след внешнего, поскольку направлена 

на него, пусть и в форме воспоминания или ожидания. 

Сознание не пребывает в себе, оно всегда в пути, всегда 

вне, в постоянном обращении к тому, что не есть оно 

само. Поэтому различие между внутренним и внешним 

утрачивает привычную жесткость: субъект и объект 

переплетаются, образуя ткань единого опыта, где личное 



Борис Кригер 

 

24 

и всеобщее неразделимы, а глубина духа совпадает с 

открытостью миру. 

Граница между восприятием, фантазией и памятью 

зыбка, как берег, стираемый приливом. Все три формы 

сознания рождаются из одного источника — из 

способности быть направленным на нечто, 

присутствующее или отсутствующее. Восприятие 

связывает с настоящим, фиксируя реальность в ее 

непосредственном проявлении. Память возвращает к 

тому, что уже ушло, но сохраняется в виде следа, тени, 

отголоска былого присутствия. Фантазия же, играя с 

возможным, создает то, чего никогда не было, однако и 

она не свободна от интенциональности: она тоже 

обращена к миру, пусть преобразованному, к 

существованию, какое могло бы быть. В этом единстве 

направленности различие между этими состояниями 

становится не столько онтологическим, сколько 

модальным. Одно и то же сознание движется в разных 

плоскостях времени, соединяя действительное, 

вспоминаемое и воображаемое в непрерывный поток. 

Интенциональность делает невозможным абсолютный 

скептицизм, поскольку она утверждает изначальную 

сопряженность сознания и бытия. Сомнение может 

разрушить доверие к отдельным проявлениям мира, но не 

может поколебать сам факт направленности: даже 

скептик, отрицая достоверность восприятия, тем самым 

подтверждает его присутствие в акте сомнения. Чтобы 

сомневаться, необходимо быть обращённым к тому, в 

чем сомневаешься. Сознание не может сомневаться в 

собственной связи с миром, не разрушив себя, ибо без 

этой связи оно не имело бы содержания, не было бы ни 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   25 

вопроса, ни мысли. Интенциональность — это не мост, 

возведённый между субъектом и объектом, а сама их 

общая почва, где сомнение уже предполагает веру, а 

отрицание — скрытое признание существования того, к 

чему обращён ум. 

Идея направленности сознания, возведённая в ранг 

универсального свойства, не избежала критики, 

обращённой к её историческим и научным основаниям. 

Её истоки лежат в феноменологии начала XX века, когда 

мир был осмыслен не как совокупность вещей, а как поле 

переживаний. Однако сама предпосылка, утверждающая 

постоянную обращённость сознания к предмету, 

восходит к идеализму, где опыт мыслится в терминах 

субъекта и объекта, не поддающихся разъединению. 

Научное же развитие психологии и нейробиологии 

постепенно поставило под сомнение такую картину. 

Современные исследования обнаружили, что далеко не 

всякая деятельность мозга связана с направленным 

вниманием или предметной фиксацией. В состояниях 

мечтательной рассеянности, при автоматических 

действиях или во сне сознание не проявляет ясной 

направленности, сохраняя, однако, определённый 

уровень активности. Это заставляет предположить, что 

интенциональность не является безусловной 

характеристикой психической жизни, а представляет 

собой лишь один из её возможных режимов. Более того, 

историческая эволюция понятия показывает, что 

направленность сознания была попыткой преодолеть 

механистическое понимание человека, но не имела под 

собой эмпирического подтверждения, оставаясь 

философской гипотезой. 



Борис Кригер 

 

26 

Научная несостоятельность идеи выражается в том, что 

она не допускает количественной проверки и не 

описывает механизмов, лежащих в основе связи между 

восприятием и предметом. Интенциональность говорит о 

структуре опыта, но не объясняет, как из нейронной 

активности рождается направленное переживание. 

Историческая же слабость заключается в её зависимостях 

от традиции идеалистического мышления, где сознание 

наделялось онтологическим приоритетом. С этой точки 

зрения направленность предстает не универсальным 

свойством, а продуктом определённой эпохи философии, 

чья метафизика стремилась утвердить субъект как центр 

мира, а не как одно из его выражений. 

Интенциональность, если рассматривать её вне 

философской метафизики, может быть истолкована как 

языковое отражение тех эволюционных механизмов, 

которые сформировали способность живых существ 

направлять внимание. В этом смысле она перестаёт быть 

таинственным свойством сознания и обретает характер 

описательной метафоры, созданной в донаучную эпоху 

для выражения наблюдаемого факта — что восприятие 

никогда не существует без ориентации на нечто. 

Организмы, обладая ограниченными ресурсами 

обработки информации, должны были научиться 

выделять из среды наиболее значимые стимулы, что и 

стало основой внимания. Философская категория 

интенциональности лишь переодевает этот 

биологический факт в метафизическую форму, 

превращая адаптивный акт фокусировки в 

универсальный закон духа. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   27 

Современная когнитивная наука, исследуя механизмы 

восприятия и нейронную динамику внимания, не 

обнаруживает подтверждений существования особого 

феномена, соответствующего философскому понятию 

интенциональности. Ни в структурах мозга, ни в 

процессах обработки сигналов нет следов некоей 

«направленности» как самостоятельной сущности. То, 

что феноменологи называли интенциональным актом, 

оказывается совокупностью когнитивных операций — 

фильтрацией стимулов, прогнозированием, активацией 

моторных контуров, формированием ожиданий. Здесь 

нет таинственного стремления сознания к объекту, но 

есть динамическое равновесие между средой и 

организмом, поддерживаемое в ходе эволюции. 

Отсутствие эмпирических подтверждений не делает 

понятие бесполезным, но лишает его статуса 

универсального объяснения. Оно оказывается 

поэтической формулой, удобной для описания 

субъективного опыта, но не способной выдержать 

проверку строгим наблюдением. Там, где философия 

говорит о направленности духа, нейронаука описывает 

систему обратных связей, в которой внимание 

распределяется в зависимости от вероятности значимых 

событий. В этом расхождении проявляется различие двух 

языков — языка переживания и языка измерения. Первый 

сохраняет очарование смыслов, второй требует 

проверяемости. Между ними пролегает граница, где идея 

интенциональности остаётся скорее символом 

человеческого самосознания, чем научным фактом. 

Философия интенциональности, возвысив описание до 

уровня объяснения, нередко подменяет исследование 



Борис Кригер 

 

28 

феномена его словесной имитацией. Язык, призванный 

лишь передавать опыт, начинает выдавать себя за саму 

его структуру, создавая иллюзию, будто направленность 

сознания есть не просто способ говорить о восприятии, а 

фундаментальная форма самого существования. В этом 

смешении слова и бытия скрыта одна из характерных 

черт феноменологического мышления: стремление 

ухватить не наблюдаемый механизм, а внутренний 

смысл, и тем самым подменить анализ тем, что 

принадлежит сфере описания. Сознание оказывается не 

исследуемым процессом, а повествовательной 

конструкцией, в которой грамматика служит 

доказательством онтологии. 

Между тем реальная направленность восприятия имеет 

иное происхождение, чем то, что предполагал Гуссерль. 

Её истоки лежат в глубинных механизмах эволюции, где 

внимание выступает не как духовный акт, а как средство 

выживания. Организмы, способные выделять значимые 

элементы среды — добычу, угрозу, партнёра, укрытие, — 

получали преимущество. Эта селективность стала 

основой для формирования всех последующих 

когнитивных способностей. То, что феноменология 

интерпретировала как обращённость к предмету, в 

действительности есть результат долгой адаптации, где 

направленность возникает не из духа, а из борьбы за 

существование. Человек унаследовал этот механизм от 

предков, и только позднее он был осмыслен в категориях 

смысла, предметности и сознательного отношения к 

миру. 

Поэтому интенциональность следует понимать не как 

аналитический инструмент, способный раскрыть 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   29 

структуру опыта, а как поэтическую метафору, 

возникшую на пересечении философии и языка. Она не 

объясняет, почему сознание направлено, а лишь красиво 

формулирует этот факт, переводя биологическую 

необходимость в категорию смысла. Её сила — в 

выразительности, а не в доказательности; она делает 

доступным переживание сопряжённости с миром, но не 

раскрывает механизмов, что её создают. В этом 

отношении интенциональность ближе к мифу, чем к 

теории: она не раскрывает устройство реальности, а 

рассказывает о ней в образах, сохраняя очарование и 

ограниченность любого мифологического высказывания. 



Борис Кригер 

 

30 

ГЛАВА ВТОРАЯ. ВНУТРЕННЕЕ ВРЕМЯ И ХРУПКОСТЬ 

ПРИСУТСТВИЯ  

Сознание времени у Гуссерля занимает особое место в 

его размышлениях о структуре переживания. Если в 

интенциональности он видел способ направленности 

сознания на мир, то в анализе внутреннего времени он 

пытался понять, каким образом это направленное 

переживание удерживает непрерывность бытия, не 

распадаясь на мгновения. Ведь каждое восприятие 

существует лишь в настоящем, однако то, что мы 

называем присутствием, включает в себя и след 

прошедшего, и предчувствие грядущего. Без этой 

тройственной структуры не было бы ни опыта, ни 

памяти, ни ожидания, а сознание обратилось бы в 

бесконечную череду не связанных между собой 

моментов. 

Гуссерль видел в сознании времени не измерение, а 

способ внутреннего протекания жизни духа. Настоящее 

не дано как неподвижная точка, а как поток, где каждый 

миг содержит в себе отголосок только что ушедшего и 

тень ещё не наступившего. Он различал три 

составляющих этого потока: первичное восприятие как 

актуальное присутствие, ретенцию — удержание того, 

что уже исчезло, и протенцию — устремление к тому, что 

вот-вот проявится. В этом трёхзвучии рождается 

ощущение длительности, внутреннего движения, где 

прошлое и будущее переплетаются, образуя ткань 

живого настоящего. 

Такое понимание времени разрушает привычное 

представление о нём как о внешней последовательности 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   31 

событий. Внутреннее время не измеряется часами и не 

зависит от ритмов внешнего мира; оно есть дыхание 

самого сознания, способ, каким оно переживает своё 

бытие. Каждый акт восприятия удерживает след 

предыдущего и предвосхищает следующий, создавая 

иллюзию непрерывности, без которой невозможно ни 

самосознание, ни ощущение присутствия. Именно здесь 

проявляется хрупкость человеческого опыта: связь 

между мгновениями не гарантирована, она удерживается 

лишь напряжением внимания, памятью и ожиданием, то 

есть силами, которые постоянно могут ослабеть или 

оборваться. 

Протенция и ретенция — два полюса, между которыми 

рождается иллюзия момента. Ретенция удерживает 

отзвуки уже исчезнувшего, позволяя прошедшему не 

исчезать бесследно, а протенция, наоборот, 

предвосхищает то, что ещё не настало. Между ними нет 

настоящего в строгом смысле, есть лишь зыбкая грань, 

где одно уходит, а другое уже стремится войти. 

Настоящее — это миг, которого невозможно поймать, 

потому что он существует только как переход, как 

касание исчезающего и грядущего. В этом мгновенном 

напряжении, где встречаются память и ожидание, 

рождается то, что человек называет присутствием. Оно 

не дано как покой, а переживается как постоянное 

колебание, как вибрация бытия на грани исчезновения. 

Опыт длительности раскрывает эту двойственность 

особенно ясно. Присутствие никогда не бывает цельным, 

оно всегда разорвано, потому что удерживает в себе 

несовместимое: то, что уже прошло, и то, что ещё не 

наступило. Сознание связывает их в одно непрерывное 



Борис Кригер 

 

32 

движение, но само это движение свидетельствует о 

невозможности неподвижного настоящего. Каждый миг 

растворяется в следующем, сохраняя след прошлого и 

предчувствие будущего, и именно в этом течении 

заключается внутренняя жизнь времени. Без этой 

разорванности не было бы ни памяти, ни ожидания, ни 

самого ощущения жизни, ведь живое — это не 

неподвижное пребывание, а непрерывное умирание и 

рождение. 

Сознание длительности подобно дыханию: вдох уже 

содержит в себе выдох, а пауза между ними существует 

лишь как граница перехода. В таком ритме человеческое 

присутствие становится событием, которое никогда не 

совпадает с самим собой, но именно благодаря этому 

сохраняет подлинную глубину. Каждый миг, исчезая, 

оставляет след, и этот след делает возможным всё, что 

человек называет «опытом». 

Чистое «сейчас» невозможно не потому, что оно 

слишком коротко, а потому что его не существует вне 

связи с тем, что уже прошло и тем, что только готовится 

наступить. Мгновение, взятое само по себе, — 

абстракция, лишённая плотности опыта. Всякий акт 

восприятия уже включает в себя след предшествующего 

и ожидание продолжения. Если бы сознание обладало 

способностью фиксировать настоящий момент в полной 

чистоте, мир обрушился бы в бесконечную серию 

неподвижных картин, между которыми не было бы 

движения, а потому и жизни. Чувство одновременности, 

позволяющее видеть звучание, движение, речь как 

единое, — лишь тонкая иллюзия, рождающаяся из 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   33 

способности удерживать следы прошедшего в границах 

текущего. 

Сознание творит эту иллюзию, склеивая разрывы 

восприятия с помощью памяти. Без памяти не было бы ни 

длительности, ни присутствия, потому что каждое 

ощущение, не опираясь на след предшествующего, 

рассыпалось бы, не успев стать осознанным. Память не 

есть только воспоминание о том, что было; она — 

внутренняя сила, удерживающая мгновение от полного 

исчезновения. Она соединяет происходящее с уже 

исчезнувшим, образуя непрерывность, в которой 

возможен опыт. Даже самое мимолётное чувство, 

вспышка звука или света, становится переживанием 

только тогда, когда оно продолжает звучать внутри, 

когда сознание ещё не отпустило его. 

Таким образом, память оказывается не функцией, а 

основанием самого сознания, его дыханием во времени. 

Благодаря ей человек способен узнавать себя в потоке 

перемен, ощущать длительность, в которой живёт. Она 

создаёт не просто связь между событиями, но саму форму 

бытия, где прошлое и настоящее существуют не рядом, а 

друг в друге, удерживая мир от распада в вечную 

мгновенность. 

Время подтачивает классического субъекта изнутри, 

лишая его того устойчивого центра, который 

философская традиция веками считала гарантией 

тождества и порядка. Там, где предполагалось 

незыблемое «я», властвующее над потоком восприятия, 

открывается зыбкая структура, в которой каждый момент 

сознания уже отличается от предыдущего, а потому не 



Борис Кригер 

 

34 

может быть тождественным самому себе. Человек, 

осознающий себя во времени, обнаруживает, что он не 

хранитель потока, а его часть, что не существует 

наблюдателя, стоящего вне движения, ибо самое 

наблюдение происходит во временной развертке, где 

каждое «я» принадлежит прошлому, пока оно 

произносится. 

В феномене времени субъект теряет свою 

самотождественность. Никакое сознание не способно 

удержать себя как неподвижную сущность, потому что 

каждый акт осознания несёт в себе след уже ушедшего и 

предчувствие грядущего. Даже память, утверждающая 

непрерывность, делает это ценой постоянного 

превращения: вспоминая, сознание уже изменяется, а 

значит, никогда не возвращается к себе прежнему. Время 

разрушает саму возможность неподвижного «я», 

превращая его в процесс, в последовательность 

становлений, где личность не субстанция, а траектория. 

Это разрушение не есть исчезновение, а раскрытие 

скрытой истины сознания: субъект никогда не был 

твердыней, он всегда был движением, постоянным 

переходом от одного мгновения к другому. Время лишает 

человека иллюзии господства над самим собой, но тем 

самым возвращает ему подлинное присутствие — 

присутствие того, кто не владеет временем, а живёт в 

нём, как дыхание в воздухе. В этой текучести исчезает 

граница между познающим и переживающим, между 

внутренним и внешним: остаётся лишь движение, в 

котором сам акт бытия становится своим собственным 

свидетельством. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   35 

Взгляд Гуссерля на внутреннее время, построенный из 

опыта переживания, не совпадает с тем, что показывают 

данные нейробиологии. Для феноменологии время — 

непрерывный поток сознания, где прошлое, настоящее и 

будущее переплетены в едином переживании. В науке же 

этот поток распадается на последовательность 

дискретных процессов, протекающих в разных 

нейронных системах, каждая из которых имеет 

собственный ритм и задержку. Там, где Гуссерль видел 

живую непрерывность протекания, современная 

исследовательская оптика обнаруживает временную 

мозаичность, множество наложенных друг на друга 

микродлительностей, объединяемых не внутренним 

актом удержания, а синхронизацией нейронных 

колебаний. 

Феноменологическая «ретенция» не находит точного 

соответствия в структуре мозга: удержание следа 

прошедшего момента оказывается не мгновенным 

продолжением сознания, а результатом сложных цепей 

памяти и предсказания, где информация проходит через 

миллисекундные фильтры, отсекая избыточное и 

выравнивая восприятие. Точно так же «протенция» 

перестаёт быть устремлением духа к будущему и 

становится нейрофизиологическим предвосхищением — 

вероятностным прогнозом, вырабатываемым мозгом для 

адаптации к изменениям среды. Там, где Гуссерль 

усматривал смысловую целостность времени, 

современная наука видит совокупность вычислительных 

механизмов, лишённых внутренней интуиции. 

Несовместимость этих картин мира не означает их 

прямого противоречия, но выявляет различие уровней 



Борис Кригер 

 

36 

описания. Для феноменологии время — форма 

переживаемого бытия, для нейробиологии — результат 

нейронной обработки сигналов. Однако именно это 

различие разрушает гуссерлианское представление о 

едином субъекте, удерживающем поток сознания: если 

восприятие складывается из множественных 

асинхронных процессов, то «внутреннее время» 

перестаёт быть центром, в котором всё собирается, и 

становится лишь эффектом согласованности множества 

временных шкал. Человек, таким образом, живёт не в 

едином течении, а в сплетении времён, каждое из 

которых принадлежит различным уровням его 

собственной телесности. 

Ретенция и протенция, несмотря на их философскую 

строгость, в большей степени принадлежат области 

поэтического воображения, чем эмпирического знания. 

Эти понятия создают выразительную модель 

внутреннего времени, способную передать 

субъективную динамику переживания, но не описать 

реальные процессы, происходящие в нервной системе. 

Их сила заключается не в точности, а в образности: 

Гуссерль не измеряет время, он рассказывает о нём, 

превращая его в повествование, где сознание выступает 

одновременно рассказчиком и героем. Ретенция 

удерживает прошлое не как нейронный след, а как 

воспоминание, всё ещё звучащее в настоящем; протенция 

же не есть прогноз, а ожидание, наполненное смыслом. 

Эта модель создает пространство для понимания опыта 

изнутри, но не может быть перенесена в лабораторию, 

где измеряются импульсы и латентные периоды. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   37 

Феноменология, строя своё описание, опирается на язык, 

который сам по себе организует временность: каждое 

слово связано с предыдущим и тянется к следующему, 

подобно тому, как сознание удерживает прошедшее и 

предвосхищает грядущее. В этом смысле ретенция-

протенция — не схема, а грамматика переживания, 

форма повествовательного ритма, через который человек 

осмысляет собственное существование. Именно поэтому 

она так органично вписывается в литературу, где время 

не измеряется, а проживается в слове. 

Философия, обращаясь к этим понятиям, создаёт 

метафору, описывающую хрупкость присутствия, 

зависимость каждого мгновения от того, что уже исчезло, 

и от того, что только готовится появиться. Эмпирическая 

наука может вскрыть механизмы восприятия, но не 

передаст этого чувства текучести, в котором живёт 

человеческий опыт. Поэтому ретенция и протенция не 

утратили ценности даже после утраты научной 

достоверности: они продолжают существовать как 

литературная форма времени, как способ сказать о том, 

что невозможно измерить, но можно пережить. 

Сознание всегда опаздывает к самому себе. Между 

событием и его осознанием простирается крошечная, но 

непреодолимая пропасть — несколько сотен 

миллисекунд, в которых живёт тело, действуя прежде, 

чем ум успевает назвать происходящее. Нейронная 

задержка превращает феноменологическое 

«присутствие» в эффект обработки, в тщательно 

выровненное эхо уже совершённого. То, что 

феноменология называла непосредственным опытом, 

оказывается реконструкцией, собранной из следов и 



Борис Кригер 

 

38 

прогнозов, чтобы создать иллюзию непрерывного 

«сейчас». Мы никогда не живём в подлинном настоящем 

— лишь в отредактированном отклике на прошлое. 

Это знание разрушает гуссерлианскую уверенность в 

самоочевидности сознания. Если каждое восприятие 

приходит слишком поздно, то не существует прозрачного 

акта интуиции, где субъект постигает явление в момент 

его возникновения. Сознание не светит миру, а догоняет 

его, подобно путнику, которому всегда виден только след 

уходящей тени. Даже самосознание не избежало этого 

запаздывания: мысль о себе возникает после того, как 

действие уже совершено, а решение, кажущееся 

свободным выбором, нередко оказывается 

заключительным аккордом невидимого процесса, 

начатого прежде, чем появилась мысль о решении. 

В этой задержке рушится представление о внутреннем 

времени как о потоке, удерживаемом субъектом. Поток 

создаётся не переживанием, а синхронизацией 

множества отставаний, нейронных эхо, складывающихся 

в видимость непрерывности. Человек ощущает себя 

присутствующим не потому, что живёт в настоящем, а 

потому что мозг сглаживает различие между запоздалым 

и ожидаемым, создавая искусственный ритм 

самотождественности. Феноменология строила картину 

духа, существующего в единстве мгновения; наука 

показала, что это единство — оптический обман, без 

которого, однако, невозможно человеческое чувство 

времени. 

Время переживания рождается не из акта сознания, а из 

работы мозга, который выстраивает сложную симфонию 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   39 

задержек, предсказаний и корректировок, чтобы создать 

иллюзию плавного течения событий. То, что человек 

воспринимает как непрерывное «сейчас», представляет 

собой тщательно смонтированную композицию, 

собранную из разновременных сигналов, поступающих 

от органов чувств с различной скоростью. Зрительное 

восприятие приходит позже слухового, реакция тела 

предшествует осознанию, а воспоминание о мгновении 

формируется уже после того, как оно прошло. Мозг 

объединяет эти расхождения, создавая выровненную 

линию, которую сознание ошибочно принимает за 

естественный поток времени. На деле же это не течение, 

а реконструкция, постоянно пересобираемая, чтобы 

удержать образ целостности. 

Гуссерль ошибался, принимая этот искусственный 

эффект за внутренний феномен духа. Его описание 

времени как живого потока предполагает существование 

субъекта, в котором прошлое, настоящее и будущее 

сливаются в нераздельное переживание. Но такой поток 

невозможен в реальности, где восприятие дробится на 

мгновения, синхронизируемые постфактум. Никакое 

сознание не удерживает время в своём движении — 

напротив, оно возникает из движения времени, 

конструируемого физиологией. Поток, о котором 

говорил Гуссерль, существует только в языке: в 

последовательности слов, где каждое удерживает тень 

предыдущего и зовёт следующее. Именно речь, а не 

нейронная ткань, дарит ощущение протяжённости, 

которой нет в природе самого восприятия. 

Феноменологическая ошибка заключалась в том, что 

описательная целостность опыта была принята за 



Борис Кригер 

 

40 

онтологическую реальность. Время у Гуссерля стало не 

структурой интерпретации, а субстанцией сознания, 

тогда как современная наука показывает: эта субстанция 

не существует. Внутренний поток — не река, а мираж, 

возникающий из множества временных масштабов, 

наложенных друг на друга и сведённых в иллюзию 

единого движения. Человек живёт не в потоке, а в 

непрерывной реконструкции, где мозг творит 

временность так же, как язык — смысл. 

Время предстает не как чистый поток явленности, а как 

биологическая статистика предсказаний, в которой 

каждое мгновение является результатом бесконечной 

работы организма по выравниванию неопределённости. 

Мозг не переживает время — он вычисляет его, 

непрерывно сверяя поступающие сигналы с 

вероятностными моделями будущего. То, что в 

феноменологическом описании кажется 

непосредственным присутствием, в действительности 

есть итог многочисленных нейронных допущений, 

поправок и коррекций. Человеческое восприятие не 

регистрирует события, а строит их в форме наиболее 

вероятного сценария, где прошлое выступает архивом 

ошибок, а будущее — пространством возможных 

совпадений. 

Этот статистический характер времени лишает его 

метафизической чистоты. Нет потока, несущего сознание 

вперёд, есть лишь непрерывное обновление 

предсказаний, поддерживающее устойчивую иллюзию 

протекания. Организм живёт в постоянном напряжении 

между тем, что уже обработано, и тем, что ещё должно 

произойти, а потому само «настоящее» становится зоной 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   41 

статистического согласования, где мозг соединяет 

несинхронные данные в одну ритмическую фигуру. 

Внутреннее время — не течение, а вычислительная 

структура, созданная для того, чтобы обеспечивать 

выживание, предвосхищая угрозы и возможности. 

Такое понимание превращает феноменологическую 

длительность в побочный продукт адаптивных 

алгоритмов. Присутствие, которое казалось 

самоочевидным, оказывается результатом усреднения 

бесконечного множества микрособытий, каждое из 

которых живёт в своей временной шкале. Человек 

ощущает этот усреднённый ритм как «жизнь во 

времени», хотя на самом деле живёт в статистическом 

облаке прогнозов, непрерывно обновляемых мозгом. 

Иллюзия потока нужна, чтобы мир оставался целым, но 

за этой целостностью скрыта бесконечная работа тела, 

превращающего хаос восприятия в устойчивую форму 

длительности. 



Борис Кригер 

 

42 

ГЛАВА ТРЕТЬЯ. ЭПОХÉ И РЕДУКЦИЯ  

Смысл эпохé заключён в попытке приостановить доверие 

миру, не разрушая самого мира. Этот жест предполагает 

особое напряжение духа, в котором привычное согласие 

с очевидностью вещей отступает, но не исчезает, 

оставаясь как фон, как тихая данность, удерживаемая в 

отдалении. Эпохé не есть отрицание, не есть 

скептическое разрушение реальности, а скорее акт 

внутреннего самоудержания, когда сознание 

останавливает своё спонтанное движение вовне и, не 

отказываясь от видимого, начинает рассматривать само 

видение. Это обращение не к объектам, а к способу, 

каким они даны, не к миру, а к самому акту явления мира. 

Такое приостановление требует редчайшей формы 

внутренней дисциплины. Человек, привыкший жить в 

доверии к непосредственности восприятия, должен на 

мгновение отступить от неё, не разрушая её. Эпохé 

подобно задержке дыхания — всё вокруг остаётся тем же, 

но возникает иное качество присутствия: между 

сознанием и миром появляется прозрачная прослойка, в 

которой возникает вопрос о самом акте восприятия. 

Гуссерль видел в этом жесте возможность достичь 

«чистого» взгляда, освободившегося от всех 

предпосылок, от всех верований в существование вещей 

вне их явленности. 

Однако уже сам этот замысел таит противоречие: 

остановить доверие, не разрушив опыт, значит 

удерживать невозможное равновесие между жизнью и её 

приостановкой. Мир продолжает действовать, чувства 

продолжают откликаться, а сознание, стремясь к чистоте, 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   43 

вынуждено всё же оставаться внутри потока, который 

оно пытается отстранить. Эпохé становится не столько 

методом, сколько моментом колебания, в котором мысль 

осознаёт собственную невозможность выйти за пределы 

жизни, оставаясь живой. 

Редукция, в замысле Гуссерля, должна была стать 

возвращением к истоку смысла — к тому первичному 

источнику, где вещи ещё не обременены привычкой, где 

восприятие не заслонено схемами языка и памяти. Это 

движение не направлено наружу, в сторону мира, а 

внутрь самого опыта, к тому месту, где значение 

рождается из чистого акта сознания. Гуссерль мечтал, что 

через редукцию возможно снять покровы интерпретаций 

и добраться до самого способа явленности, до той 

прозрачной глубины, где сознание и мир ещё не 

разделены. Редукция в его понимании не уничтожает 

реальность, а очищает её, превращая в феномен, в то, что 

дано именно так, как дано. 

Но этот идеал, возвышенный и утопический, 

неосуществим в человеческой жизни. Ни один человек не 

выполняет редукцию полностью, потому что для этого 

нужно выйти за пределы самого способа человеческого 

существования. Сознание не может освободиться от 

мира, в котором оно возникло, как дыхание не может 

существовать без воздуха. Любое усилие приостановить 

интерпретацию уже само есть интерпретация, любое 

обращение к чистому источнику смысла совершается 

средствами того языка, который этот источник скрывает. 

Даже попытка «видеть феномен» требует взгляда, а 

взгляд всегда несёт с собой след опыта, культуры, 

памяти. 



Борис Кригер 

 

44 

Редукция остаётся не достижением, а направлением — не 

состоянием, а движением к предельной ясности, которое 

никогда не завершается. Она подобна стремлению реки 

вернуться к своему истоку: чем дальше она течёт, тем 

больше несёт с собой примесей, и тем труднее 

представить чистоту, из которой вышла. В этом 

парадоксе редукция превращается из метода в духовное 

упражнение, в попытку удержать внимание на границе 

между тем, как мир кажется, и тем, как он есть, — 

границе, где сама возможность чистого видения тает, 

уступая место бесконечному усилию понимания. 

Противоречие между живым сознанием и 

трансцендентальной установкой прорастает из самого 

сердца феноменологии. Живое сознание дышит миром, 

вовлечено в него, течёт в его ритме, не отделяя себя от 

видимого. Оно чувствует, действует, ошибается, любит 

— его энергия направлена вовне, к вещам и существам, 

которые составляют ткань опыта. Трансцендентальная 

установка же требует обратного: отрешиться от этой 

естественной включённости, превратить жизнь в объект 

размышления, наблюдать собственные акты так, как если 

бы они принадлежали иному, безличному уровню бытия. 

Гуссерль надеялся, что этот поворот позволит увидеть 

сознание в чистоте, свободное от эмпирических 

примесей, но сам акт такого самоотстранения уже 

изменяет то, что он стремится сохранить. 

В живом опыте нет места холодной отстранённости. 

Попытка взглянуть на сознание как на предмет разрушает 

его живость, как dissectio разрушает дыхание тела, 

которое она пытается изучить. Трансцендентальная 

установка требует остановить поток, чтобы увидеть его 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   45 

форму, но, останавливая, лишает его самого качества 

потока. Человек, совершающий редукцию, разделяется 

надвое: одно сознание живёт, другое наблюдает, и между 

ними пролегает тонкая трещина, где исчезает 

непосредственность. 

Из этой трещины и рождается противоречие 

феноменологии: она хочет описать жизнь в её чистом 

протекании, но вынуждена замораживать её, чтобы 

сделать видимой. Живое сознание ускользает от теории, 

как вода сквозь пальцы, потому что его сущность — быть 

движением, а не отражением. Трансцендентальная 

установка превращает поток в структуру, дыхание — в 

схему, превращая опыт в предмет, а не в присутствие. 

Потому феноменология, стремясь к чистоте, неизбежно 

сталкивается с собственным пределом: она может только 

описывать жизнь, но не способна жить в момент 

описания. 

Редукция, в своём подлинном смысле, не является 

бегством в область отвлечённого мышления, не призвана 

воздвигнуть между сознанием и миром непреодолимую 

стену размышлений. Она есть особый жест видения, 

стремление увидеть то, что обычно скрыто за 

привычностью восприятия. Этот жест не уводит от мира, 

а, напротив, возвращает к нему — к его 

непосредственной данности, не затемнённой теориями, 

именами и суждениями. Редукция не разрушает 

реальность, а снимает с неё пыль понятий, которыми 

сознание прикрывает собственное незнание. 

В своей сути она ближе к вниманию, чем к отвлечению. 

Это попытка увидеть заново, не доверяя тому, что уже 



Борис Кригер 

 

46 

кажется очевидным. Там, где философия ищет понятие, 

редукция ищет взгляд — чистый, настороженный, 

открытый. Её движение направлено не вверх, в сферу 

умозрительности, а вглубь самого восприятия, где вещи 

только начинают раскрываться, ещё не успев стать 

объектами. Такой жест требует не отрешения от жизни, а 

предельной её близости: нужно остаться в мире, чтобы 

увидеть его без привычных смыслов, словно впервые. 

Редукция в этом понимании — не метод абстракции, а акт 

прозрения, сродни художественному или мистическому 

видению, когда известное вдруг предстает в своём 

первозданном свете. Она не отрицает чувственность, не 

противопоставляет дух телу, но делает чувственное 

источником откровения. Отказавшись быть умственным 

упражнением, редукция становится жестом внимания, в 

котором сознание открывает не отвлечённую истину, а 

живое присутствие бытия, уже здесь, уже сейчас, — то, 

что всегда было рядом, но долго оставалось 

незамеченным. 

Чистота метода, о которой мечтал Гуссерль, оказывается 

невозможной именно потому, что сознание не владеет 

самим собой. Оно не может остановить те глубинные 

механизмы, из которых рождается, как глаз не может 

увидеть себя вне взгляда. Эпохé предполагает мгновение 

прозрачности, в котором субъект приостанавливает 

естественную установку, освобождая пространство для 

чистого видения феномена. Но само это намерение 

исходит из тех же процессов, что делают сознание 

живым: из памяти, ожидания, телесного отклика, из 

непрерывного обмена с миром. Чтобы полностью 

осуществить эпохé, нужно было бы выйти за пределы 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   47 

нейронных ритмов, эмоциональных связей, привычных 

паттернов восприятия — то есть перестать быть 

человеком. 

Сознание не в состоянии изъять себя из потока, в котором 

оно рождается. Даже акт сомнения или наблюдения уже 

является формой участия в мире, а не отстранением от 

него. Всякое приостановление — лишь иллюзия 

равновесия между участием и дистанцией, мгновенная 

остановка дыхания, за которой неизбежно следует новый 

вдох. Попытка достичь чистоты превращается в 

самообман: сознание, решившее наблюдать себя, 

неизбежно удваивается, становясь одновременно 

наблюдающим и наблюдаемым, но ни одно из этих 

состояний не является «чистым». 

В этом внутреннем парадоксе метод теряет прозрачность 

и превращается в драму. Эпохé остаётся не свершением, 

а образом, идеальной фигурой, выражающей стремление 

человека увидеть мир без искажений, хотя сама эта воля 

уже есть искажение. Чистота, о которой мечтала 

феноменология, существует только как предел — как 

звезда, к которой можно направлять путь, но которую 

невозможно достичь. Сознание не может выйти из мира, 

чтобы наблюдать его, потому что и само есть часть мира, 

его дыхание, его непрекращающаяся вибрация. 

Редукция есть самореферентная иллюзия — инструмент, 

пытающийся нейтрализовать самого себя. Она обращена 

против того, чем сама является: сознание, пытаясь 

приостановить свои спонтанные акты, использует те же 

самые акты как орудие приостановки. Метод, 

стремящийся достичь прозрачности, неизбежно 



Борис Кригер 

 

48 

затуманивает то, что хочет прояснить, потому что не 

может действовать иначе, кроме как через собственные 

механизмы. Редукция хочет остановить движение мысли, 

но совершает это через мышление; она мечтает увидеть 

чистое явление, но строит это видение в терминах уже 

существующих смыслов. Так инструмент познания 

обращается на самого себя, и, пытаясь очистить 

поверхность сознания, оставляет на ней след своего 

вмешательства. 

Эта самореферентность делает метод неустранимо 

парадоксальным. Сознание не может быть одновременно 

деятелем и безмолвным свидетелем, потому что сам акт 

наблюдения уже изменяет наблюдаемое. Попытка 

достичь «нулевой точки» восприятия, свободной от 

предпосылок, разбивается о физиологический и 

когнитивный иммунитет мозга к полной остановке. 

Нейронная активность не знает состояния абсолютного 

безмолвия: даже в покое она продолжает моделировать, 

предсказывать, соединять, поддерживать внутреннюю 

согласованность восприятия. Всякое усилие 

приостановить естественную установку сталкивается с 

автоматизмом самой психики, которая непрерывно 

восстанавливает привычную связность мира. 

Редукция, обещавшая привести к чистому опыту, 

оборачивается пустотой метода, неспособного выйти за 

пределы собственных условий. Она становится не путём 

к истоку смысла, а зеркалом, бесконечно отражающим 

своё стремление к очищению. Человек может только 

симулировать этот жест, зная, что сознание не поддаётся 

полной нейтрализации. В этом и состоит трагическая 

красота феноменологического замысла: он обращён к 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   49 

невозможному — к попытке заглянуть в сам акт видения, 

не совершая его. 

Редукция принимает собственные условия за чужие и 

выдаёт этот подменённый жест за открытие. Она 

стремится раскрыть структуру сознания, но неизбежно 

описывает не то, что обнаруживает, а то, чем сама 

является. Гуссерлевская установка, уверенная в 

возможности выйти к «чистому опыту», не замечает, что 

этот опыт уже сформирован самой процедурой его 

выявления. Сознание, повернувшись к себе, начинает 

видеть то, что допускает его способ видения: отражение 

своей работы, принятые за фундаментальные свойства 

бытия. То, что редукция называет «данным в 

очевидности», на деле есть продукт её собственной 

оптики, её способ соединять, удерживать, придавать 

смысл. 

Так метод превращает сам процесс наблюдения в 

предмет наблюдения, подменяя открытие 

самопроизводством. В этом круге сознание не выходит к 

миру, а вновь и вновь встречает себя, принимая 

собственные границы за структуру реальности. Иллюзия 

прозрачности скрывает внутренний механизм 

конструирования: феноменолог видит не чистое бытие, а 

собственный способ переживания бытия, наделённый 

статусом всеобщего. Редукция, претендующая на снятие 

всех предпосылок, становится высшей предпосылкой — 

верой в то, что возможно чистое видение. 

Так рождается парадокс метода, который провозглашает 

освобождение от предпосылок, но сам есть их источник. 

Он не раскрывает структуру опыта, а создаёт её, придавая 



Борис Кригер 

 

50 

форме познания вид неизбежности. Поэтому редукция — 

не столько путь к истине, сколько ритуал, утверждающий 

самого себя; акт, который выдает собственные следы за 

отпечатки реальности. В этом её двусмысленная сила: 

она способна не столько показать, сколько убедить, что 

показанное уже всегда было видно, хотя видеть его 

научила сама. 

Феноменология выстраивает технику, осуществление 

которой недоступно ни одному живому сознанию. Она 

требует от человека невозможного — совершить 

внутренний разрыв с самим собой, наблюдая собственное 

восприятие без участия в нём. Эта техника существует 

лишь в языке, как тщательно описанная 

последовательность шагов, каждый из которых 

предполагает присутствие того, чего ещё нет: чистого 

взгляда, свободного от предпосылок, тела без 

автоматизмов, мышления без контекста. В 

действительности же человек не способен ни на 

мгновение выйти из мира, чтобы взглянуть на него извне, 

и потому феноменологическая дисциплина превращается 

в тонко разработанную утопию, в философский 

гимнастический этюд, совершаемый в воображении. 

Эпохé, призванная быть первым движением к истине, 

оказывается не методом познания, а актом 

акробатического равновесия, где мысль старается стоять 

на границе между участием и отрешением, не имея под 

собой опоры. Она требует усилия, сравнимого с 

остановкой сердца при сохранённом сознании: опыт 

продолжается, но жизнь должна быть как бы выключена. 

Философ стремится увидеть то, что возможно только в 

потоке жизни, — и в тот момент, когда пытается 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   51 

замедлить этот поток, разрушает сам предмет 

наблюдения. 

В этом и заключается трагикомизм феноменологического 

замысла. Он создал изящную конструкцию для 

невозможного акта — метод, который существует только 

в форме описания, но не в опыте. Эпохé живёт в тексте, 

как прыжок в воздухе, который нельзя совершить, не 

касаясь земли. Она не открывает путь к познанию, а 

превращает познание в упражнение на грани вымысла, 

где философия обретает не истину, а собственную 

театральность: позу, удерживаемую вопреки законам 

тяжести. 



Борис Кригер 

 

52 

ГЛАВА ЧЕТВЁРТАЯ. ЖИЗНЕННЫЙ МИР И КРИЗИС 

НАУЧНОЙ РАЦИОНАЛЬНОСТИ  

Донаучный опыт остаётся тем забытого основания, на 

котором наука когда-то выросла и которое затем изгнала 

из собственного поля зрения. Прежде чем человек начал 

измерять, вычислять и формулировать законы, он жил 

среди вещей, чувствуя их плотность, запах, тяжесть, 

слушая их голоса. Этот первичный контакт с миром — не 

теория, не абстракция, а непосредственное вживание в 

ткань бытия. Наука возникла именно из этого живого 

опыта: из наблюдения, из удивления, из жеста руки, 

касающейся предмета, прежде чем его можно будет 

обозначить цифрой или формулой. Но, создав язык 

измерений, человек постепенно оторвал знание от 

источника, превратив его в автономную систему 

символов, где смысл перестал нуждаться в переживании. 

Абстрактность науки стала побочным следствием этой 

утраты. Когда знание отворачивается от телесного, от 

конкретного присутствия вещей, оно теряет корни и 

начинает вращаться в собственных конструкциях. Мир 

становится совокупностью величин, а не явлений, и 

человек оказывается изгнан из картины, которую сам 

нарисовал. Наука, создавая точность, утрачивает 

полноту; она всё яснее объясняет мир, но всё меньше в 

нём присутствует. Этот кризис не есть упадок методов — 

это кризис смысла: мир описан до мельчайших 

подробностей, но перестал быть переживаемым. 

Феноменология напомнила, что под каждым законом 

лежит живое восприятие, что любая формула выросла из 

человеческого взгляда, слышащего и видящего прежде, 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   53 

чем считать. Вернуться к жизненному миру — значит не 

отвергнуть науку, а напомнить ей о забытом 

происхождении. Там, где наука ищет точность, 

жизненный мир хранит подлинность: ту реальность, в 

которой измерения обретают смысл лишь потому, что в 

них живёт человеческий опыт. 

Кризис науки начинается не с утраты данных, а с утраты 

смысла. Факты продолжают накапливаться, методы 

совершенствуются, инструменты становятся всё точнее, 

но за этой блестящей поверхностью постепенно исчезает 

вопрос, ради которого знание когда-то возникло. 

Человек, окружённый информацией, перестаёт 

понимать, что именно он хочет познать. Кризис не в 

ошибке, не в несовершенстве формул, а в том, что сама 

реальность, к которой они обращены, становится всё 

более отдалённой, словно за горизонтом графиков и 

чисел. Мир перестаёт быть домом опыта и превращается 

в нейтральную совокупность объектов, где знание 

существует само по себе, не возвращаясь к живущему. 

Жизненный мир предшествует любой теории, потому что 

именно в нём знание впервые получает плоть. Теория 

может описывать структуру пространства или свойства 

материи, но до всякой формулы есть дыхание, шаг, 

взгляд, присутствие — тот первичный контакт с миром, 

без которого не существует ни измерения, ни понятия. 

Жизненный мир не предшествует науке во времени, а 

лежит под ней как неустранимая почва. Наука может от 

него отворачиваться, но не способна выйти за его 

пределы, потому что даже самые отвлечённые 

построения совершаются человеческим существом, в 



Борис Кригер 

 

54 

теле, дышащем воздухом, ощущающем тяжесть 

предметов и прохождение времени. 

Потеряв связь с этой первичной сферой, наука становится 

зеркалом, отражающим собственные конструкции. Она 

знает всё, кроме того, каково это — быть в мире. Поэтому 

возвращение к жизненному миру не есть отказ от 

рациональности, а её восстановление в полном объёме: 

не знание вместо жизни, а знание из жизни, где смысл не 

вычисляется, а рождается из самого факта присутствия. 

Феноменология действительно пытается вернуть науке 

человеческий смысл, напоминая, что за любым 

уравнением стоит живой взгляд, за каждой системой — 

чувствующий разум. Она напоминает, что знание не 

существует само по себе: оно не может быть полностью 

отчуждено от того, кто знает. В этом заключается её 

гуманистическая миссия — удержать в центре познания 

человека, не позволить науке превратиться в автономный 

механизм без внутреннего переживания. Однако в эпоху 

цифровых технологий этот гуманистический пафос 

сталкивается с новой, неведомой Гуссерлю ситуацией. 

Современная реальность уже не противопоставляет 

живой мир вычислению — она сама становится 

вычисляемой. Алгоритмы проникают в повседневность, 

модели заменяют явления, и граница между опытом и его 

цифровым отражением стремительно стирается. 

В этой новой среде феноменология теряет привычную 

почву под ногами. Жизненный мир больше не выступает 

очевидным фоном опыта, потому что сама структура 

опыта подвергается алгоритмизации. Человеческое 

восприятие всё чаще направляется машинной логикой — 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   55 

системами рекомендаций, интерфейсами, цифровыми 

образами, которые создают видимость 

непосредственного присутствия, но фактически 

являются результатом статистических расчётов. Здесь 

«жизненный мир» превращается в симуляцию, 

поддерживаемую технологиями, и возвращение к нему 

уже не означает возвращение к природе, телесности или 

простоте, а требует осознания искусственности среды, 

ставшей естественной. 

Поэтому сам термин «жизненный мир» начинает звучать 

как романтический конструкт, как ностальгическая 

попытка удержать утраченный горизонт человеческой 

цельности. Он не обозначает реальность, а выражает 

тоску по ней, служит символом утратившего себя мира. 

Гуссерлевское требование вернуться к вещам самим по 

себе сталкивается с тем, что вещи теперь произведены 

алгоритмами и существуют в виде данных. Там, где 

когда-то был опыт, остаётся его цифровой след. 

Феноменология, сохраняя верность своей задаче, 

вынуждена пересматривать собственные основания: 

человеческий смысл нельзя вернуть науке без нового 

понимания самого человека, существующего уже не 

только в мире, но и в сети вычислений. 

Однако, донаучного мира не существует, потому что нет 

восприятия вне культуры. Человеческое видение никогда 

не бывает первичным или невинным — оно уже 

структурировано языком, традицией, коллективной 

памятью. Даже то, что кажется непосредственным, несёт 

в себе следы воспитания, веры, обычаев, исторического 

времени. Глаза видят не просто свет, а формы, 

наделённые значением; слух улавливает не звуки, а 



Борис Кригер 

 

56 

интонации, вплетённые в контекст смысла. Так 

называемый «жизненный мир» оказывается не 

исходным, а уже истолкованным: человек никогда не 

вступает в контакт с чистыми феноменами, потому что 

его восприятие изначально принадлежит миру культуры. 

В этом смысле всякое обращение к донаучному опыту — 

не возвращение к источнику, а попытка вообразить тот 

источник, которого не было. 

Наука, вопреки опасениям феноменологов, не отчуждает 

человека от мира, а углубляет доступ к нему, открывая те 

слои реальности, которые не могли быть даны 

непосредственному восприятию. Она не заменяет опыт, а 

расширяет его границы, позволяя увидеть невидимое, 

услышать неслышимое, измерить то, что выходит за 

пределы органов чувств. Микроскоп и телескоп не 

отнимают у человека зрение — они продлевают его. 

Научное знание создаёт новые формы присутствия, 

новые способы быть в мире, и в этом его подлинная 

человечность: оно продолжает то же устремление, 

которое побуждает взгляд искать смысл за видимостью. 

Поэтому противопоставление науки и жизненного мира 

оказывается ложным. Культура, язык, техника, 

исследование — всё это не враги непосредственности, а 

её продолжение другими средствами. Человек не может 

вернуться к неиспорченной реальности, потому что его 

реальность уже всегда осмыслена. Но он может идти 

дальше, углубляя восприятие, делая его более сложным и 

внимательным. Наука, рождаясь из жизни, не предаёт её; 

она есть одна из форм её самоосознания, через которую 

мир смотрит на себя более ясно и глубоко. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   57 

Гуссерль боролся с модерностью, но не понял её 

природы. Он воспринимал её как эпоху утраты 

очевидностей, как время, когда человек перестал 

чувствовать связь с истоком опыта, заменив живое 

восприятие отвлечёнными системами. Для него кризис 

рациональности означал духовную катастрофу — 

торжество техники над смыслом, количества над 

качеством, знания над пониманием. Однако в этой борьбе 

он не заметил, что модерность не есть внешняя угроза 

сознанию, а само продолжение его внутренней логики. 

То, что Гуссерль считал разрывом с человеческим миром, 

было лишь новым способом его раскрытия. 

Модерность не отрицает субъективность — она её 

радикализует. Человек, создавший науку и технику, не 

утратил себя, а вынес собственное сознание вовне, 

воплотив его в устройства, алгоритмы, формы измерения. 

То, что казалось отчуждением, стало расширением 

субъекта: разум вышел из пределов индивидуального 

опыта и обрел объективную форму. Модерность — это не 

смерть духа, а его экстернализация, превращение 

мышления в мир. В этом смысле Гуссерль боролся не с 

врагом, а с собственной тенью: с той линией развития, 

которую сама феноменология невольно продолжала, 

пытаясь описать сознание как универсальную структуру, 

пригодную для анализа. 

Его призыв вернуться к истоку опыта был реакцией на 

страх перед утратой смысла, но этот страх родился из 

того же импульса, что породил модерность, — из 

стремления к ясности, к чистоте, к фундаменту. 

Модерность и феноменология питаются одним 

желанием: понять, на чём держится мир человеческого 



Борис Кригер 

 

58 

опыта. Только первая ищет ответ в объективных 

структурах знания, а вторая — в внутренней очевидности 

переживания. Поэтому Гуссерль, восстав против своего 

времени, остался его сыном. Он пытался остановить 

движение эпохи, но сам принадлежал её ритму — ритму 

бесконечного анализа, который, желая вернуть смысл, 

неизбежно его преобразует. 

Понятие жизненного мира со временем превратилось в 

пустой контейнер, в форму без устойчивого содержания, 

которую можно наполнить чем угодно — традицией, 

чувственностью, памятью, культурой, бытом, даже 

самим понятием смысла. То, что у Гуссерля 

задумывалось как основание всех оснований, как 

непосредственная почва опыта, оказалось понятием без 

границ, настолько широким, что потеряло 

определённость. Жизненный мир стал вместилищем 

любого содержания, своего рода философской 

метафорой, пригодной для обозначения всего, что не 

сводится к формализованному знанию. 

В этом универсализме и заключается его слабость. Чем 

больше в него помещают, тем меньше он говорит. 

Понятие, призванное вернуть науке связь с реальностью, 

растворилось в неопределённости, превратившись в 

слово-зеркало, отражающее любую позицию. Для одних 

это мир непосредственного опыта, для других — 

культурная среда, для третьих — сфера дорациональных 

смыслов, из которых рождается знание. Но чем больше 

этих определений, тем отчётливее проступает его 

пустота: жизненный мир перестаёт быть открытием и 

становится риторической фигурой, удобной для упрёка 

науке в бесчеловечности. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   59 

В сущности, этот термин — не описание, а жест. Он 

выражает тоску по целостности, по возвращению к чему-

то несводимому к формулам и уравнениям. Но именно 

потому, что он обозначает отсутствие, он способен 

служить всему: ностальгии, гуманизму, критике 

модерности, апологии непосредственного опыта. 

Жизненный мир живёт не в своей определённости, а в 

своей неопределимости — в том, что каждый может 

увидеть в нём собственное отражение. И, возможно, 

только эта пустота и делает его устойчивым: он не 

столько концепт, сколько место философской памяти о 

мире, который всегда уже утрачен, но без которого 

нельзя мыслить. 

Кризис наук, о котором писал Гуссерль, можно 

рассматривать не как потерю смысла, а как расширение 

горизонтов познания. То, что философ называл упадком 

духовности, есть не разрушение, а преобразование самой 

формы разума, его переход за пределы привычных 

границ опыта. Наука, достигшая предела классического 

представления о мире, перестала быть зеркалом 

очевидностей и стала инструментом создания новых 

реальностей. Этот переход вызывает тревогу лишь для 

того взгляда, который отождествляет смысл с 

неизменностью, а истину — с прозрачностью. На самом 

деле именно в момент «кризиса» разум выходит за 

пределы прежнего видимого, обретая способность 

работать с невидимым, с тем, что не может быть 

воспринято напрямую. 

Научная рациональность не разрушила связь человека с 

миром, а изменила её форму. Она перенесла акт 

понимания из сферы чувственного опыта в область 



Борис Кригер 

 

60 

моделей, структур, вероятностей, открыв таким образом 

новую степень участия в бытии. То, что казалось 

отчуждением, оказалось способом углубления контакта: 

микроскоп, телескоп, компьютер не отнимают у мира 

реальность, а делают возможным его многоуровневое 

присутствие. В науке мир перестаёт быть только тем, что 

видимо; он становится тем, что можно реконструировать, 

предсказать, воспроизвести. 

Поэтому так называемый кризис есть не упадок, а 

взросление рациональности, её переход от описания к 

творению. Наука не исчерпала смысл — она множит его, 

распространяя на области, ранее считавшиеся 

недоступными для мышления. Вместо того чтобы 

оплакивать потерю непосредственного опыта, следовало 

бы признать, что сама способность видеть теперь 

изменилась. Человеческое познание стало более 

подвижным, пластичным, многомерным; оно перестало 

быть зеркалом и превратилось в орган, который не только 

воспринимает, но и созидает реальность, с которой 

взаимодействует. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   61 

ГЛАВА ПЯТАЯ. ДРУГОЙ, ТЕЛО И ГРАНИЦЫ 

ИНТЕРСУБЪЕКТИВНОСТИ  

Проблема Другого занимает в феноменологии особое, 

почти драматическое место. В системе, построенной на 

очевидности внутреннего опыта, появление иного 

сознания становится испытанием для самой идеи 

прозрачности. Гуссерль стремился удержать единство 

мира, но понимал, что никакое «я» не может быть 

самодостаточным: оно нуждается в присутствии другого, 

чтобы подтвердить собственную реальность. Однако 

именно это присутствие невозможно свести к интуиции 

— Другой не дан так же, как предмет или мысль, он не 

входит в поле видимого, а предстаёт как предел опыта. 

Его существование нельзя доказать, но без него рушится 

сам мир, потому что одиночное сознание не способно 

создать общую действительность. 

Другой становится зеркалом, в котором сознание узнаёт 

себя, но это зеркало не отражает — оно сопротивляется, 

оно непрозрачно. Чужое сознание нельзя пережить, 

можно лишь догадываться о нём через жест, голос, 

взгляд. Феноменология, привыкшая доверять актам 

интуиции, сталкивается здесь с границей: Другой 

присутствует не как данность, а как вызов, как 

неустранимая загадка. Через него внутренний мир 

утрачивает замкнутость, становясь частью поля, где 

смыслы больше не принадлежат одному субъекту. 

Именно в этом столкновении открывается человеческое 

измерение бытия. Другой разрушает чистую 

самотождественность сознания, вводя в него тревогу, 

ответственность, возможность диалога. Без него 



Борис Кригер 

 

62 

феноменология осталась бы безмолвным монологом 

духа; с ним она превращается в пространство встречи, где 

очевидность уступает место признанию. Другой не 

предмет познания, а условие смысла: благодаря ему мир 

перестаёт быть только видением одного и становится 

общим, разделённым, подлинно человеческим. 

Тело — подлинное основание всякого восприятия, 

первичная форма присутствия в мире. Оно не инструмент 

духа и не объект наблюдения, а то, через что вообще 

возможно что-либо видеть, слышать, ощущать. В теле 

мир впервые обретает близость, становится не 

отвлечённой идеей, а ощутимым полем сопротивлений и 

касаний. Глаза, кожа, дыхание, равновесие — всё это не 

просто органы восприятия, но сама структура 

осмысленного бытия. Сознание не парит над телом, оно 

вплетено в него, движется его ритмами, думает вместе с 

его жестами. 

Гуссерль, называя тело «собственным телом», различал 

его от любого другого предмета мира: оно дано не только 

как видимое, но как живое, ощущающее себя. Человек 

чувствует прикосновение не только к поверхности вещи, 

но и к самому себе, кто прикасается. В этом 

двустороннем акте тело становится местом, где 

внутреннее и внешнее пересекаются, где сознание узнаёт 

себя как часть пространства, а пространство — как 

продолжение чувства. 

Тело не просто передаёт впечатления, оно структурирует 

опыт, придаёт миру масштаб и меру. Без него не 

существовало бы ни ближнего, ни далёкого, ни 

направления движения, ни различия между «здесь» и 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   63 

«там». Даже самые отвлечённые акты мышления 

укоренены в телесной схеме: мысль опирается на осанку, 

дыхание, микродвижения взгляда, неразличимые, но 

необходимые для самого процесса понимания. 

Феноменология возвращает телу философское 

достоинство, утраченное в традиции, которая делила 

человека на дух и материю. Здесь тело — не препятствие 

для познания, а условие всякой данности. Оно — живая 

топография сознания, невидимая основа, без которой 

никакой мир не мог бы явиться. В каждом восприятии 

тело не просто присутствует — оно говорит, оно 

соучаствует в смысле, становясь тем местом, где мир и 

человек впервые узнают друг друга. 

Другой никогда не раскрывается полностью, и в этом 

заключается не недостаток общения, а сама его 

сущность. Между одним сознанием и другим всегда 

остаётся пространство, не поддающееся преодолению, — 

тихая тень непроницаемости, делающая встречу 

подлинной. Если бы Другой мог быть дан целиком, он 

перестал бы быть Другим: его бы поняли, постигли, 

присвоили, превратив в продолжение собственного «я». 

Но чужое сознание сопротивляется такому овладению, 

сохраняя в себе внутреннюю глубину, недоступную 

взгляду. Оно не может быть сведено к поведению, 

словам, жестам — всё это лишь поверхности, на которых 

проступает намёк на неведомое. 

Это неразгаданное измерение не разрушает связь, а 

делает её возможной. Общение рождается именно в 

отсутствии полного совпадения, в стремлении 

преодолеть дистанцию, которая никогда не исчезает. В 



Борис Кригер 

 

64 

каждом акте понимания есть остаток непонимания, как 

отблеск тайны, удерживающей личность от растворения. 

Другой не просто объект восприятия, но горизонт, 

постоянно ускользающий, как линия, которая отдаляется, 

когда к ней приближаются. 

Феноменология, пытаясь описать встречу сознаний, 

обнаруживает предел собственного метода: то, что 

нельзя интуитивно схватить, всё же определяет само поле 

опыта. Мы не видим Другого изнутри, но именно это 

«невидение» даёт возможность видеть его как личность, 

а не как вещь. Непрозрачность чужого сознания — не 

препятствие для общения, а его условие. Она сохраняет 

пространство для уважения, для этического отношения, в 

котором человек признаёт не только то, что ему понятно, 

но и то, что навсегда останется за гранью понимания. 

Эмпатия представляет собой особую форму апперцепции 

— восприятие чужого опыта, который никогда не может 

стать полностью собственным, но способен быть 

узнанным в своей инобытийности. Она не является 

слиянием сознаний, не устраняет различие между «я» и 

«другим», а создаёт мост, тонкий и зыбкий, на котором 

одно сознание угадывает внутренний ритм другого. В 

акте эмпатии человек воспринимает не чувства как 

таковые, а их облик, их жест, их выражение — видимую 

сторону невидимого. Он распознаёт боль, радость или 

страх не потому, что чувствует их непосредственно, а 

потому, что умеет перевести чужую телесность на язык 

собственного опыта. 

Эмпатия требует не воображения и не подражания, а 

участия, которое не разрушает дистанцию. Это не 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   65 

интуиция чужой души, а акт понимания, происходящий в 

пространстве между телами. Через выражение, 

движение, голос, взгляд человек воспринимает 

присутствие другого как нечто живое и целостное, не 

сводящееся к образу или функции. В этом переживании 

телесное становится символическим: тело другого 

становится читаемым, и в его пластике, в мимолётных 

паузах дыхания угадывается глубина внутреннего мира, 

который остаётся закрытым, но всё же отзывчивым. 

Феноменологическая эмпатия — это апперцепция не 

содержания, а направленности чужого сознания. Она 

позволяет видеть, что за каждой реакцией стоит не 

механизм, а смысл, не автоматизм, а жизнь. И всё же это 

восприятие всегда частично: мы никогда не чувствуем 

чужое страдание так, как собственное, не можем 

пережить чужую радость в её полноте. Но именно эта 

неполнота делает эмпатию возможной — она не 

поглощает другого, а признаёт его инаковость. Благодаря 

этому различию встреча сознаний не превращается в 

поглощение, а становится взаимным присутствием, в 

котором одно «я» утверждает другое, сохраняя между 

ними пространство свободы и доверия. 

Интенциональность соединяет сознания и одновременно 

разделяет их. Она служит мостом, потому что делает 

возможным обращение к другому, открывая сознание 

вовне, к тому, что не есть оно само. В каждом акте 

восприятия, слова, жеста уже заключено движение 

навстречу — устремлённость, благодаря которой чужое 

становится доступным, узнаваемым, хотя и не 

тождественным. Через интенциональность сознание 

обретает способность выходить из замкнутого круга 



Борис Кригер 

 

66 

субъективности, прикасаясь к миру и к тем, кто в нём 

живёт. 

Но этот же акт делает интенциональность и 

препятствием. Направленность к другому всегда 

совершается из определённой позиции, через 

перспективу, ограниченную собственным телом, языком, 

опытом. Сознание может устремляться к иному, но не 

может совпасть с ним: каждый взгляд окрашен личной 

историей, каждое понимание уже интерпретация. 

Интенциональность не устраняет границу между «я» и 

«другим» — она лишь очерчивает её, делая видимой. В 

стремлении к сопричастности она сохраняет различие, в 

акте приближения удерживает дистанцию. 

Именно это двойственное свойство делает человеческое 

общение возможным. Без интенциональности не было бы 

ни понимания, ни диалога — сознание оставалось бы 

погружённым в себя, не зная мира. Но и без её 

ограничения не было бы индивидуальности, личной 

глубины, тайны, которая защищает каждого от 

растворения в другом. Интенциональность соединяет и 

разъединяет, создаёт пространство встречи, где 

присутствие всегда сопряжено с недостижимостью, где 

прикосновение неизбежно оборачивается лёгким 

отступлением. В этом движении — ритм самого 

человеческого бытия: быть обращённым к другому, но не 

владеть им, видеть и всё же не обладать видимым. 

Проблема Другого остаётся нерешимой внутри 

трансцендентальной схемы, потому что сама структура 

феноменологического мышления замыкает всё 

происходящее в границах сознания. Гуссерль пытается 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   67 

вывести существование чужого «я» из актов восприятия, 

из аналогии между собственным телом и телом другого, 

но этот вывод остаётся логическим, а не живым. Другой 

оказывается не встречей, а конструктом — феноменом, 

порождённым сознанием, которое стремится 

подтвердить его наличие. Трансцендентальная 

установка, пытаясь удержать чистоту опыта, не 

допускает подлинного вторжения инаковости: всё, что в 

неё входит, должно быть осмыслено, а значит, уже 

преобразовано. Другой в этом пространстве никогда не 

приходит сам, его «присутствие» всегда создаётся как 

коррелят акта восприятия. Так феноменология, желая 

открыть путь к со-бытии, снова замыкается на себе, 

превращая встречу в отражение. 

Эта нерешимость коренится в том, что феноменология не 

располагает подлинной теорией тела. Гуссерль различает 

живое тело — как центр ориентации, источник 

восприятия, — и тело физическое, принадлежащее миру, 

но не объясняет, как одно превращается в другое. Между 

телом, которое чувствует, и телом, которое можно 

увидеть, пролегает пропасть, не заполняемая описанием. 

Без телесного основания Другой не может быть 

воспринят как действительно живой, потому что именно 

тело делает возможным отзыв, жест, прикосновение — 

то, в чём присутствие подтверждает себя без слов. 

Феноменология говорит о теле как о функции сознания, 

но не видит в нём самостоятельной реальности, 

обладающей собственной логикой и памятью. 

Из-за этого Другой остаётся тенью, введённой в систему 

из необходимости, но не обретшей плоть. Там, где 

философия требует интуитивного доступа, возникает 



Борис Кригер 

 

68 

лишь умозрительная схема; где нужен взгляд, слышится 

рассуждение. Феноменология способна описать 

структуру восприятия, но не прикосновение, не обмен 

дыханиями, не ту материальную сопричастность, в 

которой Другой становится несомненным. И потому её 

усилие, столь благородное, замыкается на себе: она 

стремится к встрече, но говорит только от первого лица, 

не позволяя иному сознанию войти в её пространство без 

перевода на собственный язык. 

Эмоции, боль и аффекты остаются вне 

феноменологического языка, потому что этот язык, 

стремясь к чистоте описания, не способен вместить то, 

что не поддаётся удержанию в структуре сознания. 

Феноменология требует ясности интенциональных 

актов, последовательности смыслов, но аффективная 

жизнь не подчиняется этой логике: она не выражается, а 

вспыхивает; не имеет формы, а лишь давление, ритм, 

колебание. Боль не направлена ни на что, она не обладает 

предметностью, которую можно было бы 

феноменологически схватить. Она просто есть — до 

всякой рефлексии, прежде всякого смысла. Эмоция не 

«относится» к миру, а рождает его заново, создавая его 

контуры в потоке переживания. 

Гуссерлевский язык не знает, как говорить о 

невыразимом. Его описания требуют дистанции, а 

эмоция живёт только в неразделённости с тем, кто её 

переживает. Любая попытка превратить чувство в объект 

описания уже изменяет его природу, превращая жар 

присутствия в прохладный контур понятия. Так 

феноменология теряет саму плоть опыта — ту зыбкую 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   69 

материю жизни, в которой мышление рождается из 

телесного волнения. 

Аффект не укладывается в схему интенциональности, 

потому что он не направлен, а разливается; не указывает, 

а захватывает. Он разрушает границу между субъектом и 

объектом, между внутренним и внешним, и потому не 

может быть сведён к акту сознания. В моменты боли или 

восторга человек не «воспринимает» — он горит, 

дрожит, растворяется. В этих состояниях сознание не 

наблюдает себя, а теряет прозрачность, становясь чистым 

движением. Именно здесь феноменология достигает 

своего предела: она способна описывать видение, но не 

жар, слышать речь, но не крик. 

Тем самым за пределами её языка остаётся то, что делает 

человеческое существование живым — сама вибрация 

чувств, не переводимая на логос, но из которой логос 

рождается. 

В феноменологической перспективе Другой неизбежно 

превращается в теоретическую абстракцию. Он 

утрачивает плоть и голос, становясь функцией 

рассуждения, необходимым элементом системы, но не 

живым существом. Гуссерль стремился показать, как из 

опыта собственного тела возникает восприятие чужого, 

как интенциональность переходит от самости к со-

бытию, однако этот переход остаётся умозрительным. 

Другой появляется не как встреча, а как логическое 

следствие, как условие возможности 

интерсубъективности. Он не приходит — его выводят. 

В этой схеме Другой теряет непредсказуемость, ту 

внутреннюю силу, что делает общение подлинным 



Борис Кригер 

 

70 

риском. Он становится предсказуемым коррелятом 

сознания, отражением, необходимым для подтверждения 

собственного существования «я». Так феноменология, 

желая открыть путь к подлинной сопричастности, 

создаёт лишь зеркальный лабиринт, где любое «другое» 

— это лишь модификация того же самого. Эмпатия, 

интерсубъективность, сопричастие — всё это 

оказывается вариациями одной структуры, а не живым 

столкновением свободных сознаний. 

Тем временем реальный Другой — телесный, 

страдающий, действующий, — остаётся вне поля 

анализа. Его боль, его язык, его непохожесть не 

вписываются в прозрачную геометрию 

феноменологического описания. Чтобы быть понятым, 

он должен стать частью схемы, а значит, лишиться своей 

необъяснимости. Так философия, родившаяся из 

стремления к живому опыту, превращает живое в схему: 

Другой — не сосед по миру, а концепт, обозначающий 

место, где система пытается превзойти себя и всякий раз 

терпит поражение. 

Современная психология разрушает 

феноменологическое представление об эмпатии, 

показывая, что сопереживание не является актом 

сознательного восприятия чужого опыта, как 

предполагала феноменология, а представляет собой 

сложную сеть автоматических, телесных и нейронных 

процессов. То, что казалось интенциональным 

обращением к другому, оказывается скорее зеркальной 

реакцией организма, происходящей прежде всякого 

осмысления. Мозг откликается на боль или радость 

другого не через акт понимания, а через мгновенное 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   71 

воспроизведение — как если бы тело на мгновение 

перестраивало собственную систему, повторяя состояние 

чужого. Эмпатия, таким образом, возникает не на уровне 

духовного жеста, а на уровне физиологической 

резонансности, где переживание другого вплетается в 

ритмы собственного тела. 

Это открытие подрывает само основание 

феноменологической теории, для которой эмпатия — 

путь к постижению чужого сознания. Если 

сопереживание формируется в доосознанной сфере, то 

никакой «апперцепции чужого опыта» в строгом смысле 

не происходит: мы не познаём другого, а реагируем на 

него. Аффективная отзывчивость не требует интуиции 

или редукции — она встроена в биологию восприятия. 

Эмпатия не раскрывает тайну другого, а обеспечивает 

выживание, превращаясь из философского акта в 

механизм социальной координации. 

Современная нейропсихология возвращает эмпатию в 

тело, показывая, что она коренится в системе зеркальных 

нейронов, в ритмах сердцебиения, в мимическом 

повторении. Здесь нет «сознательного перехода» к 

другому — есть лишь биологическая синхронизация. 

Феноменология, рассматривавшая эмпатию как мост 

между субъектами, видела в ней духовное событие; наука 

же показывает, что этот мост не возводится актом 

сознания — он заложен в самой материальности жизни. 

Поэтому феноменологическая эмпатия, когда-то 

открытая как форма глубочайшего общения, 

превращается в красивую метафору того, что тело уже 

давно умеет делать без всякой философии. 



Борис Кригер 

 

72 

Тело у Гуссерля остаётся символическим, а не 

биологическим. Оно служит не телесной, а смысловой 

опорой опыта, фигурой, через которую сознание 

подтверждает своё присутствие в мире. Гуссерлевское 

Leib — не плоть, не анатомия, не физиологическая 

система, а феномен — живая метафора соотнесённости 

духа и пространства. Это тело видящее, но не зрячее в 

биологическом смысле; касающееся, но не обременённое 

мускулами, тканями, болью. Его функции чисты, 

прозрачны, почти идеальны — оно посредник между 

внутренним и внешним, а не узел инстинктов и 

биохимических импульсов. В этом теле нет слабости, 

усталости, старения; оно не знает тяжести, не страдает от 

болезни и не распадается. Таким образом, тело, 

призванное вернуть сознание к миру, оказывается тем, 

что от него отдаляет, превращаясь в знак, а не в существо. 

Из этого символического характера тела вытекает и 

ограниченность феноменологической 

интенциональности. Как направленность сознания на 

предмет, она объясняет структуру восприятия, но не 

природу реального взаимодействия между людьми. 

Социальное не сводится к череде актов восприятия — 

оно пронизано силами, не вписывающимися в чистую 

логику интенциональности: властью, зависимостью, 

страхом, привязанностью, исторической памятью. Люди 

встречаются не как сознания, ищущие смысла, а как тела, 

вписанные в пространство социальных ролей, 

институтов, привычек. Здесь действие заменяет 

наблюдение, а ответ возникает прежде, чем успевает 

оформиться интенция. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   73 

Интенциональность говорит о направлении внимания, но 

не о том, что удерживает и связывает людей в мире. Она 

не способна объяснить, почему взгляд одного вызывает 

стыд или желание у другого, почему слово ранит или 

спасает, почему власть действует через жесты, а не через 

идеи. Эти феномены живут в сфере доинтенциональной 

— в плоти социального опыта, где смысл рождается из 

взаимного воздействия тел и из истории их 

столкновений. В этом пространстве феноменология 

теряет опору: её прозрачные конструкции рассыпаются 

перед непрозрачностью человеческих отношений, где 

направленность уступает место силе, а смысл возникает 

не из акта сознания, а из трения между живыми 

существами. 



Борис Кригер 

 

74 

ГЛАВА ШЕСТАЯ. ГУССЕРЛЬ И ГОРИЗОНТ 

СОВРЕМЕННОСТИ  

Разрыв между Гуссерлем и Хайдеггером обозначил не 

просто расхождение двух мыслителей, но глубокий 

перелом в европейской философии — переход от анализа 

сознания к анализу бытия. Ученик отвернулся от учителя, 

чтобы вернуть философии дыхание мира, от которого 

феноменология, по его убеждению, отдалилась, 

замкнувшись в самоописании разума. Гуссерль искал 

чистую структуру опыта, Хайдеггер — само присутствие 

в мире, то неустранимое «здесь-бытие», в котором мысль 

не наблюдает, а живёт. В этом повороте феноменология, 

оставаясь своей тенью, породила экзистенциализм — 

философию не акта, а судьбы, не восприятия, а 

существования. 

Хайдеггер, устав от прозрачности гуссерлевского 

сознания, показал, что человек не хозяин опыта, а его 

пленник и носитель, что мышление не выстраивает мир, 

а пробуждается внутри уже данного бытия. Он заменил 

«интенциональность» — направленность сознания на 

предмет — экзистенцией, в которой само сознание есть 

лишь одно из выражений человеческого присутствия. 

Смысл перестаёт быть продуктом внутреннего акта и 

становится чем-то обнаруживаемым в самой структуре 

бытия — в заботе, страхе, конечности. 

Так Гуссерль, сам того не желая, открыл путь философии, 

которая разрушила его систему. Из его стремления к 

чистоте опыта выросла мысль, признающая 

невозможность чистоты. Из его надежды на 

универсальную рациональность — философия 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   75 

предельной субъективности и одиночества. 

Экзистенциализм был не отрицанием феноменологии, а 

её тенью, ставшей самостоятельной. Хайдеггер лишь 

довёл до конца то, что Гуссерль пытался остановить: 

превращение сознания в форму бытия, где человек уже 

не наблюдает смысл, а сам становится его движением. 

Вместе с разрывом между Гуссерлем и Хайдеггером 

меняется само понимание субъекта — от замкнутого 

центра сознания к существу, вписанному в ткань мира. 

Гуссерль ещё верил в возможность чистого «я», которое, 

приостановив все предпосылки, могло бы увидеть истину 

в прозрачном опыте. Его субъект — архитектор смысла, 

точка, из которой мир получает очертания. Но в 

философии ХХ века этот центр постепенно растворяется. 

Хайдеггер разрушает образ сознания как автономного 

зрителя: человек больше не наблюдает бытие — он 

заброшен в него, втянут в его движение, связан со 

временем, историей, тревогой и конечностью. Субъект 

перестаёт быть источником смыслов и превращается в 

место их проявления. 

Это изменение коренным образом меняет интонацию 

философии. Вместо уверенного голоса рационального 

наблюдателя звучит дыхание того, кто ищет, 

сомневается, живёт в мире, который его формирует. 

Субъект становится существом уязвимым, открытым, 

зависящим от обстоятельств, языка, тела. Его самость 

больше не тождественна себе: она колеблется, обнажая 

глубину, где мысль и жизнь уже неразделимы. 

Феноменология породила этот перелом, хотя и 

стремилась его избежать. В стремлении к чистоте опыта 



Борис Кригер 

 

76 

она показала, что никакое «я» не может удерживать мир, 

не вступая с ним в обмен. Из этой трещины и вырос 

экзистенциализм, а за ним — целый ряд философий, где 

субъект перестаёт быть господином сознания и 

становится участником бытия. Он не творец мира, а одно 

из его событий; не центр, а пересечение сил, времени и 

памяти. В этом смещении современность обрела свой 

голос — не торжественный, а хрупкий, живой, 

колеблющийся между познанием и присутствием. 

Феноменология и искусственный интеллект встречаются 

на границе, где вопрос о сознании перестаёт быть только 

философским и становится технологическим. Гуссерль 

стремился описать структуру опыта изнутри — ту 

прозрачную архитектонику интенций, которая делает 

возможным смысл. Искусственный интеллект, напротив, 

воспроизводит внешнюю форму познавательных актов, 

не обращаясь к внутреннему измерению. В этом 

различии скрыт парадокс: машина способна действовать 

так, будто понимает, но не имеет того поля данности, 

которое феноменология называла переживанием. Она 

обрабатывает данные без мира, вычисляет смыслы без 

смысла, существует без присутствия. 

Феноменология напоминает, что никакая система не 

может обладать сознанием, если в её основе нет 

горизонта явленности, телесной укоренённости и 

временности. Для Гуссерля сознание не есть вычисление, 

а форма пребывания в мире, в которой прошлое, 

настоящее и будущее связаны внутренним потоком. 

Искусственный интеллект, как бы сложен он ни был, не 

переживает времени — он просто перерабатывает 

последовательности. Его память не удерживает, а хранит; 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   77 

его предвосхищение не чувствует, а прогнозирует. 

Между этими двумя состояниями лежит пропасть: там, 

где человек живёт смыслом, машина лишь моделирует 

структуру смысла. 

И всё же феноменология неожиданно оказывается 

необходимой для осмысления технологий. Она 

напоминает, что под любой симуляцией интеллекта 

скрыт вопрос о переживании, об опыте как об источнике 

реальности. Искусственный интеллект способен 

имитировать речь, мышление, творчество, но не может 

быть свидетелем своего существования. Он действует без 

самости, тогда как феноменология начинается именно с 

вопроса: кто видит, кто слышит, кто мыслит? В этом 

различии не только граница человека и машины, но и 

возможность диалога между ними. Если феноменология 

пыталась очистить сознание до его структур, то 

искусственный интеллект вынудил заново спросить, что 

значит быть — не рассуждать, не вычислять, а 

присутствовать. 

Есть опыт, который не поддаётся алгоритмизации — не 

потому, что он слишком сложен, а потому, что в нём нет 

повторяющейся формы. Это опыт присутствия, боли, 

любви, внезапного узнавания, утраты или откровения — 

тех состояний, где человек не применяет правила, а 

живёт, не отделяя чувства от мира. Алгоритм работает с 

вероятностями, а не с смыслом; он предсказывает, но не 

переживает. Всякая вычислимость предполагает 

стабильность условий, тогда как человеческий опыт 

рождается из непредсказуемости, из столкновения 

внутреннего и внешнего, где даже память и ожидание не 

повторяются, а каждый раз заново образуют событие. 



Борис Кригер 

 

78 

Феноменология называла это областью живого сознания 

— той, что не может быть сведена к функциям. Алгоритм 

имитирует выбор, но не знает сомнения; моделирует 

эмоцию, но не чувствует. Он создаёт образ мышления, в 

котором нет колебания, страха, вины, восторга — тех 

сил, что делают сознание подлинно человеческим. Даже 

когда машина воспроизводит человеческие решения, она 

остаётся за пределом опыта, потому что не имеет того 

внутреннего пространства, где решение становится 

судьбой. 

Невозможность алгоритмизации опыта — не 

технический предел, а онтологический. Там, где человек 

встречается с миром, происходит не вычисление, а 

соприкосновение: дыхание, взгляд, слово, обращённое к 

другому, не как к функции, а как к существу. Этот опыт 

не повторяется, не оптимизируется, не сжимается до 

инструкции. Он живёт во времени, которое не циклично, 

а текуче, и в теле, которое не исполняет команд, а 

отвечает на прикосновение. Алгоритм может распознать 

структуру этого движения, но не войти в него — как 

карта может обозначить берег, но не почувствовать 

ветер. В этом различии сохраняется остаток 

человеческого — тот тихий зазор между знанием и 

бытием, который делает каждое переживание 

единственным. 

Феноменологический взгляд на случайность, боль и 

любовь открывает их не как отклонения от порядка, а как 

проявления самой структуры существования. 

Случайность у Гуссерля не разрушает смысл, а 

показывает, что смысл никогда не завершён: каждый миг 

может изменить направление потока опыта, и в этом 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   79 

непредсказуемом движении жизнь обретает подлинную 

текучесть. Боль — то место, где сознание утрачивает 

контроль, где феномен становится не объектом, а ударом, 

прорывом в реальность, которую нельзя ни удержать, ни 

отменить. Любовь — противоположная по знаку, но 

родственная по структуре сила: она тоже выводит 

человека за пределы самого себя, растворяя границы 

интенциональности. Всё, что не подчиняется воле и 

расчёту, феноменология понимает как свидетельство 

живого — того, что сопротивляется превращению опыта 

в схему. 

Но в эпоху алгоритмов эта открытость жизни 

превращается в вызов самой феноменологии. Судьба 

феноменологического мышления — быть не системой, а 

практикой: способом смотреть, не сводя мир к модели. 

Однако мир изменился — и язык, созданный Гуссерлем, 

перестал описывать современный ум. Он рождён в эпоху, 

когда сознание ещё мыслилось целостным, 

направленным, внутренне присутствующим в своём 

потоке. Современное же сознание — рассечённое, 

распределённое, взаимодействующее с множеством 

технических посредников. Оно живёт в среде, где 

внимание разделено, память внешняя, а эмоции 

циркулируют между человеком и машиной. 

Гуссерлевский язык, говорящий о прозрачности и 

очевидности, становится архаическим перед лицом этой 

новой фрагментарности. 

Алгоритмическая модель сознания смещает все 

гуссерлианские категории. Интенциональность, вместо 

того чтобы быть движением к миру, превращается в 

поток данных; время — в вычисляемую задержку; 



Борис Кригер 

 

80 

эмпатия — в обработку сигналов; тело — в интерфейс. 

Там, где феноменология видела исток смысла, алгоритм 

видит набор статистических связей. Мир перестаёт быть 

феноменом, потому что в нём больше нет «данного» — 

есть только вычисляемое. И всё же именно в этой утрате 

феноменология вновь становится нужной: как память о 

том, что за всеми процессами стоит не функция, а 

переживание, не модель, а жизнь, которая не сводится к 

своему описанию и потому продолжает сопротивляться 

любой форме завершения. 

Память, восприятие и внимание всё отчётливее 

предстают не как трансцендентальные формы сознания, 

а как вычислительные процессы, распределённые между 

нейронными сетями, биохимическими циклами и 

внешними устройствами. Современная когнитивная 

наука показывает, что то, что феноменология принимала 

за внутренние структуры опыта, есть результат 

непрерывной обработки данных, происходящей в теле и 

за его пределами. Восприятие не явление духа, а 

алгоритм предсказания и коррекции ошибок; память — 

не вместилище смыслов, а динамическая система 

выборки, где каждое воспоминание пересобирается 

заново; внимание — не луч интенции, направленный на 

предмет, а ограниченный ресурс вычислений, 

распределяемый по вероятностным принципам. 

Этот сдвиг разрушает феноменологическую интуицию о 

прозрачном присутствии сознания в себе. То, что раньше 

описывалось как «данность» явлений, теперь 

объясняется скоростью импульсов, фильтрацией 

сигналов, вероятностными оценками. Сознание не 

созерцает, а моделирует; не воспринимает, а 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   81 

прогнозирует. Мир, с которым оно взаимодействует, уже 

не поток явлений, а постоянно обновляемая симуляция, 

построенная для поддержания когнитивной 

стабильности. 

В этой новой картине трансцендентальные категории 

Гуссерля теряют своё место. Они больше не описывают 

основу опыта, а превращаются в его феноменологические 

следствия — в язык, которым человек выражает то, что 

мозг уже обработал. Память, восприятие и внимание не 

принадлежат субъекту: они распределены между 

биологическим организмом и искусственными 

системами, где данные перемещаются, забываются, 

вспоминаются без участия воли. Но именно в этом 

исчезновении субъекта, каким его мыслила 

феноменология, возникает новая форма осознанности — 

не метафизическая, а операциональная, где мышление 

понимает себя как процесс, а не как центр. И, быть может, 

именно здесь — на границе между живым и 

вычисляемым — феноменология обретает своё 

продолжение, уже не в описании внутреннего мира, а в 

наблюдении за тем, как этот мир конструируется в потоке 

информации. 

Феноменология не выдерживает сопоставления с 

предсказательной моделью мозга, потому что их 

основания лежат в разных онтологиях опыта. Для 

феноменологии сознание — это открытость миру, поле, в 

котором предметы даны в своей явленности; для 

современной нейронауки восприятие — непрерывный 

процесс моделирования, в котором мозг не принимает 

данные, а предугадывает их. Там, где Гуссерль говорил о 

направленности на объект, теория предсказательного 



Борис Кригер 

 

82 

кодирования видит постоянную проверку гипотез, 

выравнивание ожиданий с поступающими сигналами. 

Мир не раскрывается сознанию — он конструируется как 

наиболее вероятная версия реальности, необходимая для 

выживания организма. 

В этой парадигме исчезает само основание 

феноменологической очевидности. То, что казалось 

«данным в интуиции», оказывается результатом 

вычислительного акта, где каждое восприятие — 

статистическая догадка, а не откровение смысла. Даже 

ощущение присутствия — лишь успешная минимизация 

ошибки предсказания, ощущение совпадения модели с 

потоком сигналов. Мозг не «видит» вещи — он строит их 

вероятностные проекции, используя память и контекст 

как алгоритмы реконструкции. 

Феноменологический субъект, уверенный в 

прозрачности собственного опыта, уступает место 

системе, которая не знает ни интенции, ни акта сознания, 

ни даже различия между внутренним и внешним. Всё, что 

феноменология принимала за живое присутствие, 

превращается в вычислительную оптимизацию, в баланс 

между ожиданием и неожиданностью. Гуссерлевская 

идея интенциональности, согласно которой сознание 

направлено на смысл, растворяется в биологической 

экономике информации, где смысл есть лишь функция 

эффективности. 

И всё же в этом поражении феноменологии сохраняется 

её скрытая необходимость. Именно она когда-то впервые 

сформулировала вопрос о том, как мир становится 

данным. Сегодня ответ сместился из области интуиции в 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   83 

сферу предсказаний, но сам вопрос остаётся тем же: 

каким образом возникает то, что переживается как 

«реальность». В этом смысле феноменология не столько 

опровергнута, сколько переведена — из языка духа в 

язык вычислений, где её прежняя очевидность 

становится алгоритмом, а переживание — формой 

статистической вероятности. 

Искусственный интеллект убедительно показывает, что 

опыт не является мистической данностью, как его часто 

представляла феноменология, а представляет собой 

реконструкцию — динамическое построение, 

возникающее из взаимодействия данных, контекста и 

вероятностных моделей. Машины, не обладая сознанием, 

способны воспроизводить элементы человеческого 

опыта: распознавать образы, предсказывать реакции, 

переводить тексты, имитировать суждения. Их работа 

демонстрирует, что «переживание» может быть не даром 

бытия, а результатом вычислительной организации, где 

восприятие — это не открытие, а сборка, не встреча с 

миром, а обработка сигналов. 

То, что для Гуссерля было актом интуиции, оказывается 

эффектом алгоритма. Мир не даётся — он 

конструируется на основе вероятности совпадения 

внутренних моделей с внешними входами. ИИ 

воспроизводит этот принцип в чистом виде, избавленный 

от романтики субъективности: его «опыт» не 

сопровождается внутренним светом сознания, но всё же 

позволяет действовать разумно в условиях 

неопределённости. Таким образом, то, что 

феноменология описывала как интенциональность, 

находит техническое воплощение в машинном 



Борис Кригер 

 

84 

предсказании, где направленность на объект заменена 

вычислительной процедурой сопоставления гипотез. 

Алгоритмизация опыта лишает его ореола 

непосредственности. Даже у человека восприятие 

оказывается не прозрачным отражением, а 

реконструкцией, опирающейся на память, ожидания, 

культурные шаблоны. Искусственный интеллект, 

имитируя эти процессы, лишь обнажает то, что всегда 

скрывалось под феноменологической очевидностью: 

опыт не возникает из чистого акта сознания, а собирается 

из фрагментов, из вероятностей, из предвосхищений. Он 

не открывается — он вычисляется. И в этом 

разоблачении феноменология, возможно, получает своё 

завершение: её мечта о «возвращении к вещам» 

исполнилась в ином регистре — в том, где вещи, наконец, 

действительно возвращены, но как результаты 

моделирования, а не как истины присутствия. 

Феноменология, увы, остаётся сегодня литературной 

традицией XX века — прекрасной, выразительной, но 

лишённой объяснительной силы. Её язык, некогда 

революционный, стал языком памяти: он больше не 

описывает устройство сознания, а рассказывает о том, 

как философия когда-то пыталась его понять. Мир, 

который Гуссерль видел как поле интенциональных 

актов, рассеялся среди нейронных сетей, сенсорных 

протоколов, алгоритмов обработки данных. Там, где он 

искал прозрачность опыта, современность обнаружила 

сложные слои вычислений, симуляций, вероятностных 

моделей, в которых сознание уже не господствует, а само 

становится эффектом. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   85 

Феноменология сохранила поэтическое очарование — её 

фразы всё ещё звучат как гимн вниманию, видению, 

присутствию. Но её методологическая мощь исчезла: она 

не может конкурировать с когнитивной наукой, 

нейроинформатикой, теориями машинного обучения. 

Попытка объяснить восприятие через интенцию 

выглядит столь же наивной, как стремление описать 

туман в категориях дыхания. Её категория «жизненного 

мира» превратилась в культурный символ, а не в 

аналитическое понятие; её «эпохé» — в метафору 

созерцания, но не в инструмент познания. 

Тем не менее феноменология остаётся необходимой как 

память о человеческом измерении знания. Она 

напоминает, что за любыми формулами и моделями есть 

вопрос: кто переживает? кто видит? кто страдает? Пусть 

она больше не объясняет, но она сохраняет способность 

говорить — медленно, пристально, с уважением к опыту. 

Её место теперь не в лаборатории, а в языке, в его 

способности хранить след живого. И, быть может, 

именно как литература, как искусство внимания, 

феноменология выживает — не объясняя, но напоминая, 

что в мире, где всё вычисляется, остаётся нечто, что ещё 

ищет слова, а не формулу. 

  



Борис Кригер 

 

86 

ГЛАВА СЕДЬМАЯ. МЫ НЕ ОДИНОКИ В КРИТИКЕ 

ФЕНОМЕНОЛОГИИ   

Феноменология долго сохраняла ореол строгости, 

потому что сумела превратить язык в инструмент 

внушения. Её тексты создают иллюзию глубины, где 

каждое слово кажется дверью в неведомое, а на деле 

ведёт в тот же круг понятий, многократно отражённых и 

переведённых друг в друга. Там, где Кант воздвигал 

здание рассудка, опираясь на точную логику различений, 

и где Декарт с отчаянной решимостью разрушал всё, что 

нельзя было обосновать, феноменологи устроились в 

мягком кресле описаний, заменив риск мысли 

процедурой комментария. Они не исследуют опыт, а 

растягивают его до бесконечных парафраз, полагая, что в 

этой вербальной вязкости скрыта сама истина. 

Её метод возврата к «вещам самим» стал литературным 

жестом, а не философским прорывом. Вещи, к которым 

она якобы возвращается, существуют только в тексте, где 

слово «данность» означает не реальное столкновение с 

миром, а искусственно поддерживаемое чувство 

осмысленности. Феноменология не открывает 

феномены, а производит их — аккуратно, методично, со 

вкусом, как искусственный цветок, который нельзя 

отличить от живого, пока не приблизишься. Она говорит 

о жизни, но не рискует жить; говорит о мире, но не 

выходит за пределы стола, на котором разложены 

рукописи. 

Её академическая мощь зиждется на том, что проверить 

её невозможно. Там, где эксперимент требует факта, 

феноменолог довольствуется впечатлением. Долгая цепь 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   87 

«описаний актов сознания» создаёт атмосферу 

серьёзности, но не приближает к пониманию того, как 

сознание действительно устроено. Система становится 

самодостаточной, как театр, в котором актёры давно 

забыли сюжет, но продолжают произносить свои 

реплики, потому что занавес всё ещё не опущен. 

Связь с Декартом, которой феноменология гордится, 

действительно фиктивна. Декарт сомневался до боли, до 

разрушения своего «я»; Гуссерль лишь изображает 

сомнение, не позволяя себе шагнуть в пропасть. Его 

эпохé — не прыжок в неизвестность, а осторожное 

упражнение в методе. Феноменология не продолжает 

картезианскую смелость — она приручает её, превращая 

в академическую процедуру. Под именами Канта и 

Декарта скрывается не развитие их духа, а страх перед 

тем риском, без которого философия перестаёт быть 

поиском и становится стилем. И потому феноменология 

— не строгая наука о сознании, а тщательно 

продуманный ритуал речи, где мысль заменена 

описанием, а видимость глубины поддерживается только 

изяществом формы. 

  

Феноменология держится на блестящей иллюзии 

методологической строгости, скрывающей пустоту её 

операциональных оснований. Она выстраивает из языка 

систему зеркал, где каждое понятие отражает другое, 

создавая ощущение глубины, но не открывая ничего, 

кроме риторического эха. Её знаменитый лозунг о 

«возвращении к вещам самим» звучит благородно лишь 

до тех пор, пока не становится очевидным, что под 



Борис Кригер 

 

88 

«вещами» подразумеваются не реальные феномены, а 

конструкты, порождённые самим методом. Феноменолог 

не возвращается к миру — он возвращается к языку, 

который этот мир подменяет. В итоге вместо анализа 

опыта возникает его литературная имитация, тщательно 

отредактированная, очищенная от всего 

непредсказуемого и живого. 

В этом искусственном пространстве описания 

объявляются наблюдением, а внутренние догадки — 

очевидностью. Интроспекция, на которой покоится 

феноменологический проект, давно разоблачена 

экспериментальной психологией. Современные 

исследования когнитивных искажений, конфабуляции и 

постдикции показали, что то, что субъект называет 

«непосредственным опытом», есть реконструкция — 

повествовательная версия событий, собранная задним 

числом. Человек не наблюдает поток сознания, он его 

сочиняет. Память не хранит прошлое, а каждый раз 

создаёт его заново, и даже восприятие мира — это 

непрерывный монтаж, где мозг заполняет провалы и 

переставляет последовательность, чтобы сохранить 

иллюзию непрерывности. 

Эксперименты с иллюзией резиновой руки, эффектами 

отчуждения и расщепления сознания окончательно 

разрушают феноменологическую веру в прозрачное «я». 

Телесное чувство — не устойчивый центр восприятия, а 

динамическое распределение внимания между 

конкурирующими картами тела. Намерение, которое 

феноменология считала осевым моментом 

субъективности, нередко формируется постфактум: мозг 

приписывает волю действию уже после его совершения. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   89 

Субъект, уверенный в своей самоданности, оказывается 

не свидетелем, а интерпретатором — монтажёром 

внутреннего фильма, который никогда не видит 

исходного материала. 

Предсказательная модель мозга подводит под эти данные 

теоретический фундамент, окончательно смещая почву, 

на которой стояла феноменология. Опыт перестаёт быть 

первичным — он становится результатом вычислений. 

Мозг не воспринимает, а прогнозирует; не открывает, а 

проверяет гипотезы; не созерцает, а минимизирует 

ошибку. То, что феноменология называла явленностью, 

оказывается стабилизированной иллюзией согласия 

между моделью и сигналом. Феноменология, 

отказываясь признать этот сдвиг, описывает эффект как 

причину, а коррекцию — как сущность. 

Феноменологический проект рухнул не от внешней 

критики, а под тяжестью собственного языка. Он выжил 

лишь как эстетика мышления — как дисциплина стиля, а 

не познания. Его тексты по-прежнему чаруют, как 

изысканные описания воображаемого мира, но научная и 

философская действительность ушла дальше. Там, где 

когда-то говорили о «чистом сознании», теперь измеряют 

латентные периоды, вариативность реакции и нейронную 

синхронизацию. Там, где мечтали о «данности», 

обнаружили статистический вывод. И если 

феноменология всё ещё жива, то лишь как напоминание 

о том, как легко язык, утратив проверку реальностью, 

превращается в систему самодовольных отражений, 

уверенных, что описывают истину, тогда как давно 

описывают только самих себя. 



Борис Кригер 

 

90 

Логическая критика «непосредственного» снимает 

последний покров с феноменологического жеста, 

показывая, что за обещанием чистоты скрывается 

методологическая фикция. Вилфрид Селларс, разрывая 

завесу благородных слов, разоблачает миф данности: не 

существует несомненных эпистемических атомов, на 

которых можно возвести здание знания. То, что кажется 

сырым переживанием, уже приходит в мир, будучи 

втянутым в языковые практики, пронизанным правилами 

употребления, укреплённым теоретическими 

привычками. Присваивая себе роль свидетеля 

первичного, феноменология в действительности 

выступает редактором вторичного, путая логический 

статус отчёта с онтологией переживаемого и выдавая 

грамматику описания за структуру бытия. Подтягивая к 

этому приговору квайновский холизм, легко увидеть, как 

рушится противопоставление аналитического и 

синтетического: смысл не опережает факт и не следует за 

ним — оба рождаются в сетке теории, соприкасаясь, 

уточняясь, меняясь местами. В этой сетке «чистому 

взгляду» просто негде стоять: лишённый языка, он нем; 

вооружённый языком, он неизбежно концептуально 

нагружен и потому не чист. 

Разбирая категориальные иллюзии, Гильберт Райл 

показывает, что охота за «внутренними объектами 

опыта» есть ошибка типа, в которой способ говорить 

подменяет устройство реальности. Феноменолог, 

уверенный, что ухватывает нечто данное в душевной 

витрине, на деле конструирует экспонаты для 

собственного музея, рассаживая их по витринам 

терминов и затем забывая, что выставка была 

смонтирована заранее. Даниэль Деннетт, доводя критику 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   91 

до операциональной ясности, отказывается принимать 

прозрачность первого лица на веру, предлагая 

гетерофеноменологию — дисциплину третьего лица, где 

«данные» переживания представляют собой 

свидетельские показания, а не привилегированный 

доступ к истине. Интроспекция ненадёжна; описания 

чувств — повествовательные артефакты; метод должен 

выдерживать межсубъектную проверку, иначе речь идёт 

не о науке, а о риторике. В этом свете «картезианский 

театр» предстает сценой, на которой призрачный зритель 

наблюдает призрачные представления и уверяет, будто 

указывает на факты. 

Чёрчленды, переводя спор на язык будущей 

нейровокабулы, подчёркивают: когда карта мозга 

переписывается, инвентарь интроспекции не может 

требовать неприкосновенности. Термины, удобные для 

бытового самоописания, не обязаны выживать под 

натиском лучшего объяснения; там, где появляются 

модели, предсказывающие и связывающие уровни, 

словарь переживания уступает место понятийной схеме, 

способной объяснять. Этот ход не равен 

«натуралистическому неуважению»; это элементарная 

честность — желание подчинить анализ тем же 

критериям ответственности, которые правомерны в 

любой области знания. 

Историко-философические ремарки усиливают 

давление. «Картезианский» жест у Гуссерля оказывается 

ревизией без риска: эпохé никогда не допускает падения 

в ничто, не подвергает субъект той радикальной пустоте, 

где Декарт действительно терял опоры, прежде чем их 

искать. Кантовский проект, строившийся как 



Борис Кригер 

 

92 

архитектоника условий возможности, предъявлял 

жёсткие критерии, связывая категории со схемами 

применения; феноменологическое обещание «показа» 

ничего сопоставимого не предлагает. Витгенштейн, 

требуя измерять смысл употреблением, лишает 

феноменологический словарь магии: там, где нет 

публичных правил применения, нет и прояснения, 

остаётся только зачаровывание. Добавляя к этому 

попперовский критерий проверки, легко увидеть 

консилиум: претензия на статус строгого исследования 

не выдерживает минимальных требований к 

фальсифицируемости и межличностной верификации. 

Внутри самой традиции слышатся трещины, 

подтверждающие общий диагноз. Хайдеггер выводит 

проект из субъективистского узла к онтологии 

присутствия, фактически признавая недостаточность 

«чистого сознания». Мерло-Понти, возвращая телу 

первородное право, показывает, что исходная абстракция 

прошла мимо того, где вообще начинается опыт. 

Деррида, разбирая самоприсутствие голоса, 

демонстрирует, что «данность» изнутри пронизана 

отсрочками, следами и смещениями, — значит, чистота 

изначально невозможна. Эти внутренние коррекции не 

латкают брешь, а указывают на нескладность основы: 

проект, исправляясь, отказывается от себя. 

Техническая эпоха подводит итог, не прибегая к 

метафизике. Генеративные модели, не имея 

переживания, способны конструировать 

правдоподобные описания переживания, действуя 

средствами статистики. Отсюда вытекает строгий урок: 

правдоподобие без основания возможно, 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   93 

непротиворечивость без истины воспроизводима. 

Систематическое описание феноменов не равно их 

объяснению — машина имитирует «опыт», не имея 

никакой «данности», и тем самым наглядно отделяет 

риторику от теории. Там, где феноменология блистает 

убедительной прозой, инженерный подход требует 

механизма, предсказания и связи уровней. 

Научные результаты и философская логика сходятся в 

одном пункте. Интроспекция ненадёжна; «данность» 

собрана из ожиданий; время переживания редактируется; 

чувство «я» композиционно; перцепция вероятностна; 

язык сознания нагружен практиками. Миф о чистом 

основании не выдерживает критики; строгий анализ 

обязан предъявлять общедоступные критерии; методы 

без проверки превращаются в ритуал. Внутренние 

разрывы феноменологии признают её исходную 

недостаточность, не предлагая способа её устранить. На 

этом фоне приговор звучит не как полемический жест, а 

как констатация: перед лицом логики и эмпирии 

феноменология теряет право на привилегию, оставаясь 

изящной литературой о том, как мог бы выглядеть опыт, 

если забыть, как устроен человек. 

 

Парадоксальность поступка Поля Рикёра состояла в том, 

что, оставаясь внутри феноменологической традиции, он 

словно вывел её из самой себя, лишив исходного 

основания. Его критика Гуссерля не была внешним 

отрицанием, но внутренним разложением метода, 

который, стремясь к чистоте сознания, оказался 

обречённым на самоотмену. Попытка осуществить 



Борис Кригер 

 

94 

подлинное эпохé, то есть совершить абсолютное 

отрешение от всех предпосылок, разрушает сам акт этой 

операции. Ведь если всякая установка снята, исчезает и 

субъект, способный производить редукцию. В этом 

скрыта глубокая ирония феноменологического проекта: 

желая освободить сознание от всего случайного, оно 

невольно уничтожает и самого исследующего, оставляя 

после себя лишь безмолвное ничто, в котором 

невозможен даже взгляд, фиксирующий чистый 

феномен. 

Рикёр увидел в этом не логическую оплошность, а 

свидетельство предела самого сознания, стремящегося 

познать себя. Его рассуждение превращает 

феноменологию в драму мышления, где акт понимания 

не может отстоять собственное условие возможности. 

Так философия, начавшая с надежды на прозрачность, 

обретает черты трагедии: познающий ум, углубляясь в 

себя, обнаруживает, что всякая попытка достичь 

основания ведёт к его исчезновению. 

  

Хайдеггер, ученик и преемник Гуссерля, на деле оказался 

его самым беспощадным судией. Под покровом 

внешнего уважения он скрывал глубокое неприятие 

самого основания гуссерлианского замысла. Для него 

феноменология в том виде, в каком её создал учитель, 

оставалась лишь техникой описания, поверхностным 

движением мысли, скользящей по оболочкам сознания, 

не касаясь подлинного вопроса о бытии. Гуссерль, по 

мнению Хайдеггера, так и не сумел прорваться сквозь 

завесу субъективности; его редукция замкнула 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   95 

мышление в круге сознательного опыта, где исчезает 

сама реальность, превращённая в феномен отражений. 

Хайдеггер видел в этом не просто методологическую 

ошибку, а духовную измену философии, утратившей 

связь с тем, что делает её живой. Его упрёк был сродни 

обвинению в профанации — ведь, превращая бытие в 

предмет описания, Гуссерль, по сути, лишил его тайны, 

превратил в объект для анализа. Для Хайдеггера же 

подлинная феноменология должна была не описывать, а 

раскрывать сокрытое, возвращая мысль к изначальному 

опыту присутствия в мире. 

Так из гуссерлианской лаборатории, где сознание 

рассматривалось как прозрачный сосуд явлений, 

Хайдеггер вышел в пространство существования, где 

человек не наблюдает бытие, а пребывает в нём, 

дыханием и страхом прикасаясь к его бездне. 

Феноменология, которой недоставало реальности, в его 

руках превратилась в онтологию, где истина рождается 

не из описания, а из встречи. 

  

Жак Деррида, начиная свой путь с внимательного чтения 

Гуссерля, завершил его разоблачением. В книге «Речь и 

феномен» он развернул беспощадный анализ самой 

основы феноменологического замысла, показав, что идея 

непосредственного самоприсутствия сознания — лишь 

утончённый миф, один из последних бастионов 

метафизики, верящей в прозрачность бытия. Гуссерль 

стремился к чистому опыту, где смысл и сознание 

совпадают, где акт интенции не нуждается ни в 

посредниках, ни в знаках. Деррида же утверждал, что 



Борис Кригер 

 

96 

такая чистота невозможна: между сознанием и самим 

собой неизбежно пролегает след — тончайшая 

дистанция, в которой рождается значение, но исчезает 

иллюзия непосредственности. 

Речь, как показал он, всегда опережает мысль и 

подменяет присутствие знаками, которые обещают 

смысл, но никогда его не замыкают. Даже внутренний 

монолог, которым феноменология надеялась 

удостоверить самость сознания, оказывается зависим от 

языка, от различия, от следа Другого, проникающего в 

самую сердцевину субъекта. В этом разрыве рушится 

вера в самотождественное сознание: всё, что кажется 

самоданным, уже есть запись, след, отпечаток, никогда 

не совпадающий с моментом бытия. 

Тем самым Деррида обнажил парадокс феноменологии 

— её стремление к абсолютной очевидности 

превращается в бесконечную игру отражений, где смысл 

ускользает, оставляя после себя лишь движение 

различия. То, что некогда считалось путём к сущности, 

оказалось не более чем лабиринтом знаков, внутри 

которого философия ищет истину, не замечая, что она 

растворилась в самом процессе поиска. 

  

Гилберт Райл вошёл в философскую полемику как 

хирург, вскрывающий ткань феноменологического 

мышления, чтобы показать его внутреннюю логическую 

аномалию. Для него вся гуссерлианская традиция 

представляла собой одну большую категориальную 

ошибку — попытку обратить живое течение сознания в 

вещь, придать движению субстанцию, а грамматическим 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   97 

оборотам — онтологический статус. Там, где Гуссерль и 

его последователи видели поле внутреннего опыта, Райл 

различал всего лишь запутанную игру слов, в которой 

язык вводит мысль в заблуждение, заставляя принимать 

формы речи за формы бытия. 

Он утверждал, что феноменология делает с сознанием то 

же, что детское воображение с тенью: пытается ухватить 

её, принять за самостоятельный предмет. Когда философ 

описывает «поток переживаний» или «интенциональные 

акты», он, по мнению Райла, лишь поддаётся языковому 

наваждению, превращая абстрактные выражения в 

несуществующие объекты. В этом заключалась суть 

обвинения — феноменология не раскрывает устройство 

сознания, а создаёт иллюзию его внутреннего мира, где 

грамматические привычки принимаются за структуру 

реальности. 

Райл видел в этом симптом философской болезни — 

склонности раздувать слова до онтологических размеров. 

Его критика разрушала не только метод Гуссерля, но и 

саму веру в то, что сознание можно описать вне языка. 

Для него мысль была не лабораторией феноменов, а 

способом употребления слов, и потому феноменология, с 

её претензией на доступ к «чистому опыту», 

представлялась ему не строгим исследованием, а 

недоразумением, рожденным непониманием языка, на 

котором она сама говорит. 

  

Вторая половина XX века принесла феноменологии 

удары со всех сторон — логических, лингвистических и 

нейронаучных. Куайн разрушил её основание, вырвав из-



Борис Кригер 

 

98 

под неё почву эпистемологической наивности. В его 

рассуждениях не осталось места мифу о 

«неинтерпретированных данных», будто бы данных 

сознанию в чистом виде. Всякое восприятие, по его 

мысли, уже опосредовано языком, теорией, схемой 

классификации. То, что феноменология называла 

«возвратом к вещам самим по себе», оказалось 

невозможным — возвращаться попросту некуда, ведь нет 

первичного опыта, свободного от сетей интерпретации. С 

исчезновением этой точки отсчёта рушится и вся 

гуссерлианская архитектура: не остаётся того, что можно 

было бы редуцировать, ни сознания, которое могло бы 

удерживать чистоту феномена. 

Когда же на сцену вышла нейронаука, в лице Пола и 

Патрисии Чёрчлендов, феноменология потеряла не 

только философскую, но и эмпирическую легитимность. 

Они показали, что никакого «чистого сознания» нет, что 

само чувство данности — лишь результат работы 

сложных нейронных сетей. Внутренний опыт, который 

феноменолог считал прозрачным, оказался 

биологическим конструктом, неосознаваемой 

симфонией электрических импульсов. Феноменология, 

уверенная в достоверности самонаблюдения, предстала 

как фольклор мозга, архаическая мифология, возникшая 

до появления подлинно научного взгляда на мышление. 

Адольф Грюнбаум довёл это развенчание до прямого 

приговора, объявив феноменологию псевдонаукой, 

живущей иллюзией самопознания. Для него она была не 

философией, а психологическим самообманом, 

искусством воображаемой интроспекции, 

игнорирующим факты физиологии и экспериментальные 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   99 

данные. В его глазах феноменолог, описывающий 

внутренний опыт, походил на астролога, чертящего карту 

звёзд в эпоху астрофизики. Так завершилось постепенное 

исчерпание феноменологического проекта: из 

внутреннего святилища сознания он превратился в 

мираж, рассеянный светом эмпирического разума. 

  

Критика феноменологии в аналитической и когнитивной 

традиции постепенно утратила оттенок академического 

спора и превратилась в процесс деструкции целого 

способа мышления. Строссон, Патнэм и Саппс не 

стремились к открытому разрушению, но их замечание, 

что феноменология лишь описывает, не объясняя, имело 

эффект приговора. В мире, где философия всё больше 

подчинялась требованиям верификации, описательное 

мышление, не допускающее проверки, выглядело 

анахронизмом, изящным, но беспомощным ритуалом 

речи. Для аналитика феноменологические тексты — это 

избыточная поэзия, скрывающая за туманом терминов 

отсутствие операциональных критериев. 

Более радикальные голоса, такие как Холтон, Уилфрид и 

Бэнэм, не ограничивались сомнением: они называли 

феноменологию интерпретативным мифом, в котором 

структура языка выдаётся за структуру мира. Там, где 

Гуссерль говорил о «данности феномена», они видели 

лишь грамматические конструкции, принимаемые за 

онтологические. В этом разоблачении исчезла вся 

ореольная благоговейность перед «опытом сознания»; 

осталась только холодная формула: феноменология — 

это язык, не осознавший собственной зависимости от 



Борис Кригер 

 

100 

языка, самозабвенное запудривание мыслительных 

контуров. 

Когда в дискуссию вмешалась когнитивная наука, 

последняя опора старого метода треснула. Аня Харрис, 

исследовательница архитектуры предсказательного 

мозга, поставила вопрос окончательно: если восприятие 

— это не пассивное созерцание, а непрерывное 

вычисление, где мозг предугадывает, исправляет, 

моделирует реальность, — тогда феноменологический 

«опыт» превращается в ретроактивную интерпретацию, в 

продукт когнитивной симуляции. Не существует 

«данного»; есть только прогноз и ошибка, динамика 

вероятностей. Её статьи стали анатомией краха 

феноменологического здания, опрокинутого самой 

наукой о восприятии. 

Мишель Битбол, казалось бы, говорил мягче, но его 

критика оказалась едва ли не смертельной. Он не отрицал 

ценность феноменологического взгляда, однако показал, 

что его самоописательность не способна выразить 

никакой объективной структуры сознания. 

Феноменология, по его мысли, производит не знание, а 

иллюзию знания, игру отражений, где субъект пытается 

описать самого себя средствами, уже принадлежащими 

тому, что он описывает. Под этим взглядом метод 

Гуссерля окончательно теряет научный статус, 

превращаясь в изысканный, но замкнутый язык 

самонаблюдения, где философия больше не открывает 

мир, а создаёт его тенью собственного слова. 

  



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   101 

Современная когнитивная революция окончательно 

изменила сам ландшафт разговора о сознании, превратив 

феноменологию из героического поиска «данного» в 

реликт донаучной эпохи. Аниль Сет, чьи идеи приобрели 

колоссальное влияние, обозначил этот перелом с 

поразительной простотой: осознание — это 

контролируемая галлюцинация, в которой мозг не 

отражает мир, а постоянно предсказывает его, сверяя 

гипотезы с потоком сенсорных сигналов. Если 

восприятие — не окно, а активная симуляция, то 

гуссерлианская «данность» исчезает: уже нечего 

редуцировать, потому что чистого феномена нет, он 

всегда смоделирован, вычислен, предвосхищён. 

Карл Фристон, построивший свою теорию свободной 

энергии, нанес философии опыта системный удар. Его 

модели мозга как байесовской машины, 

минимизирующей ошибки предсказания, упразднили 

саму идею непосредственного восприятия. Всё, что 

кажется «данным», оказывается статистической оценкой 

вероятностей. Феноменология, говорившая языком 

интуиции, в этой перспективе выглядит культурным 

анахронизмом, попыткой описывать мираж средствами 

созерцания. 

Сьюзен Блэкуор довела этот сдвиг до предела, заявив, что 

нет субъекта, который что-либо переживает. 

Переживание происходит, но никто его не переживает; 

нет центра, нет внутреннего свидетеля. Этим 

утверждением она разом обрушила всю гуссерлианскую 

онтологию субъективности, превратив «я» в функцию 

исчезновения. Томас Метцингер в книге Being No One 

развил эту мысль до философской законченности: 



Борис Кригер 

 

102 

сознание — это модель, которую мозг строит, чтобы 

управлять собой; субъективность — виртуальная 

проекция, не имеющая субстанции. Феноменология, 

таким образом, описывает тень, не замечая, что сама 

фигура исчезла. 

Лиза Фельдман Барретт нанесла другой, но не менее 

разрушительный удар, показав, что даже чувства, 

считавшиеся последним прибежищем 

феноменологической достоверности, не «даны», а 

сконструированы. Эмоция не предшествует 

интерпретации, она есть результат прогнозов и 

контекстов, совокупность вычислений, оформляющих 

телесное состояние в культурный смысл. Там, где 

Гуссерль видел данность переживания, нейронаука 

находит алгоритм сборки. 

Энди Кларк, развивая идею предсказательного мозга, 

окончательно закрыл дверь в феноменологическое 

царство. В его системе сознание — это результат 

непрерывных вычислений, и феноменология, 

фиксирующая «явления», лишь наблюдает их побочные 

отблески, не в силах проникнуть в их реальную 

механику. Она описывает след, но не движение. 

Глория Орриги вместе с исследователями 

коллаборативного разума распространила этот разрыв и 

на сферу интерсубъективности. Там, где феноменология 

видела встречу сознаний, наука обнаружила сетевые 

взаимодействия и алгоритмические обмены, лишённые 

внутреннего «другого». То, что называлось 

апперцепцией, оказалось вычислительным слиянием 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   103 

прогнозов, где субъект и общество растворяются в 

потоках информации. 

Так современная нейрофилософия завершила то, что 

началось с Рикёра и Деррида: разоблачение 

феноменологического проекта как мифа о присутствии. 

Отныне сознание мыслится не как поле явлений, а как 

система предсказаний, где не остаётся ни чистого опыта, 

ни наблюдателя, способного сказать: «я вижу». 

  

Крис Фрит, исследуя социальную природу мозга, 

окончательно разрушил веру в непосредственность 

самопознания. Его вывод прост и безжалостен: человек 

не знает себя напрямую, так же как не знает других. И 

собственное «я», и чужое сознание достраиваются, 

угадываются, моделируются в непрерывной игре 

нейронных предположений. В этой перспективе 

феноменология утрачивает смысл не только как 

философия, но и как психология. То, что когда-то 

считалось «данным», оказывается реконструкцией, 

гипотезой, рассказом мозга самому себе. 

Йошуа Бенджио, представляющий парадигму 

искусственного интеллекта, добавил к этому новую 

очевидность. Его системы обучения представлениям 

способны распознавать и классифицировать мир без 

всякого доступа к «данности». Машины, лишённые 

субъективного опыта, достигают понимания через 

структуры данных и вероятностные связи. Это открытие 

обнажило простую истину: идея феноменологического 

присутствия не является необходимой даже для познания 



Борис Кригер 

 

104 

— она всего лишь красивая метафора, пережиток 

философии до машинного мышления. 

София Андерсон, анализируя язык феноменологии, 

показала, что он живёт вне критериев верификации. Его 

понятия — «намеренность», «переживание», 

«явленность» — не поддаются проверке, не имеют 

границ применения, превращаясь в самодостаточные 

символы. В её работах этот язык выглядит не как 

инструмент, а как пузырь, в котором философия 

наслаждается звучанием собственных слов, не выходя к 

миру. 

Всё это складывается в единую линию современности: ни 

одно обещание феноменологии не выдержало 

столкновения с наукой о мозге, когниции и языке. Её 

надежда открыть сознание обернулась культурной 

иллюзией — изысканной формой самообмана, где слово 

играет роль опыта. В ней осталось не исследование, а 

эстетика мышления, не познание, а самосозерцание, 

пытающееся выдать себя за знание. 

И всё же феноменология не исчезла. В Европе, особенно 

во Франции, Германии, Бельгии и странах Скандинавии, 

она продолжает существовать как институциональная 

традиция, вросшая в академический ландшафт. Там её 

преподают не как метод, а как способ мышления, 

наследие культуры, продолжение философии XIX века. 

Среди континентальных мыслителей феноменология 

стала формой идентичности, отказ от которой означал бы 

признание собственной интеллектуальной иллюзии. 

Герменевты и литературные теоретики используют её 

язык как удобный инструмент для анализа смысла и 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   105 

интерпретации, не требующий эмпирического 

обоснования. Философы религии и теологи нашли в ней 

безопасный словарь внутреннего опыта, позволяющий 

говорить о вере и мистическом озарении вне проверки и 

доказательства. В редких случаях аналитики пытаются 

соединить феноменологию с когнитивной наукой, 

надеясь объединить поэзию сознания с биологией мозга, 

хотя подобные проекты чаще превращаются в гибриды 

без почвы. А последователи Хайдеггера, даже отвергая 

Гуссерля, продолжают говорить его языком, превращая 

феноменологию в сырьё для экзистенциальной 

метафизики. 

Так феноменология, некогда претендовавшая на роль 

строгой науки о сознании, осталась культурным 

артефактом, языком гуманитарного мира, последним 

прибежищем мысли, которая отказалась признать, что 

сознание не открывается — оно моделируется. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Борис Кригер 

 

106 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Феноменология возникла не как ответ на вопрос науки, а 

как ответ на крик человеческой души. Она появилась 

тогда, когда разум, столь долго казавшийся опорой 

европейской культуры, вдруг оказался беззащитным 

перед безумием XX века. Миллионы людей, переживших 

войну, ощутили, что вера в прогресс обернулась 

кошмаром, а наука, покорившая природу, не смогла 

объяснить, почему человек уничтожает самого себя. 

Среди руин рационализма и сломанных иллюзий 

феноменология прозвучала как обещание возвращения к 

внутреннему опыту, к непосредственности 

существования, к самому чувству присутствия в мире. 

Её создатель, Гуссерль, предложил новый путь — не 

объяснять, а всматриваться; не судить, а описывать; не 

искать законов, а вслушиваться в явления. Он словно 

повернул философию лицом к живому сознанию, 

освободив его от притязаний науки и от груза 

метафизических догм. Этот поворот к опыту, к 

субъективному взгляду, к самой ткани переживания стал 

символом утраченного доверия к объективности. Европа, 

уставшая от рациональных схем и исторических 

катастроф, в феноменологии услышала голос, 

напоминающий, что смысл начинается не в системах, а в 

самом акте переживания. 

Потому феноменология и удержалась. Она не обещала 

истин, но давала утешение. В её языке можно было вновь 

почувствовать дыхание духа, которое наука превратила в 

формулу, а идеология — в лозунг. Она предлагала не 

знание, а способ вновь быть человеком среди вещей, 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   107 

людей и событий, возвращая философии её утраченную 

интимность. И потому, даже утратив строгость научной 

дисциплины, она осталась величием века, который 

больше всего нуждался не в доказательствах, а в 

присутствии смысла. 

 Феноменология завораживает прежде всего манерой 

говорить. Её язык словно специально создан для того, 

чтобы придать любому обыденному наблюдению вид 

откровения. Простое переживание чашки кофе 

превращается в исследование структуры намеренности, 

взгляд на дерево — в анализ феноменальной данности, 

прикосновение к предмету — в событие сознания. Эта 

словесная алхимия создаёт ощущение, будто речь идёт о 

самых глубинных слоях бытия, хотя на деле перед 

глазами остаётся всё та же повседневность, лишь 

облачённая в торжественную лексику. Оттого 

феноменология так легко производит впечатление 

глубины там, где нет содержательной новизны: её сила не 

в открытиях, а в стилистике, превращающей тривиальное 

в метафизическое. 

Для молодых умов это очарование неодолимо. Студент, 

впервые открывающий Гуссерля или Мерло-Понти, 

испытывает чувство, будто заглядывает внутрь самого 

сознания. Его пленяет не столько мысль, сколько ритм 

фраз, плавное перетекание понятий, игра оттенков между 

"появлением" и "данностью". В этом языке живёт 

обещание тайны, словно где-то за сложными оборотами 

скрыта истина о человеке. Именно эстетика 

философствования, а не его содержание, становится тем, 

что удерживает внимание. 



Борис Кригер 

 

108 

К тому же феноменология оказалась редкой 

дисциплиной, где любая интерпретация имеет право на 

существование. Её тексты не поддаются окончательной 

проверке: в них невозможно провести границу между 

точным и ошибочным, ведь каждый акт сознания 

неповторим, а потому бесконечно комментируем. Эта 

неопределённость обернулась неиссякаемым 

источником академического процветания. Каждый 

исследователь может предложить собственное чтение и 

быть прав в пределах своей системы. Университеты 

наполняются трудами, комментирующими комментарии, 

создающими иллюзию вечного движения мысли. Так 

феноменология, утратив строгую доказательность, 

превратилась в идеальный механизм интеллектуального 

самовоспроизводства, в дисциплину, где глубина не 

достигается, а бесконечно моделируется. 

  

Феноменология, словно древо, породила ветви, которые 

со временем превзошли свой ствол. Её изначальное 

стремление описать структуру сознания оказалось лишь 

прологом к куда более мощным духовным движениям. 

Гуссерлевская установка на «возвращение к вещам» 

пробудила умы, способные переосмыслить саму природу 

мышления, языка и присутствия. Из этой почвы выросли 

те, кто превратил метод в мировоззрение. 

Хайдеггер, начав как ученик Гуссерля, отвернулся от 

строгого анализа сознания, чтобы услышать дыхание 

бытия. Он не просто развил феноменологию — он 

разрушил её изнутри, открыв философии язык, где смысл 

рождается не в рассудке, а в самом способе 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   109 

существования человека в мире. Его «Dasein» стало не 

понятием, а опытом пребывания, а феноменологическое 

описание превратилось в поэтику онтологии. 

Мерло-Понти, следуя и споря одновременно, перенёс 

акцент с чистого сознания на живое тело. В его 

размышлениях восприятие стало актом воплощённого 

духа, а мысль — продолжением движения. Эта линия, 

зародившаяся как уточнение метода, впоследствии легла 

в основу современной когнитивной науки, где разум уже 

не противопоставляется телесности, а прорастает из неё, 

словно орган чувств. 

Левинас, напротив, обратил феноменологию к этике. Для 

него встреча с Другим стала главным событием 

человеческого бытия, в котором ответственность 

предшествует знанию. Его язык, напряжённый и 

торжественный, заменил анализ структуры сознания 

речью совести, возвращая философии то нравственное 

измерение, которое рационализм утрачивал столетиями. 

И всё же феноменология, как древняя легенда, 

продолжает получать славу за подвиги своих потомков. 

Она будто тень, сопровождающая тех, кто её превзошёл. 

В её имени сохранилось очарование истока, и хотя сами 

её принципы растворились в новых школах и 

направлениях, именно она остаётся матерью, 

породившей целую эпоху мыслителей, изменивших язык 

философии. 

  

Феноменология ближе к литературе, чем к науке. В её 

сути живёт не стремление установить истину, а желание 



Борис Кригер 

 

110 

передать оттенок внутреннего опыта, уловить дрожь 

между восприятием и смыслом. Она описывает не мир, а 

способ его явления, обращая философский текст в нечто 

сродни прозе модернистов. В её ритме слышится та же 

интонация, что у Пруста или Вулф, — неторопливое, 

внимательное движение сознания, фиксирующего 

собственные переливы. 

Философ, пишущий в феноменологической традиции, не 

исследует — он сочиняет. Его труд не строится на 

доказательствах, а вырастает из наблюдения за тем, как 

мысль рождается и гаснет, как смысл вспыхивает на 

поверхности обыденного. Такая работа ближе к 

искусству описания, чем к анализу. В ней важно не то, 

что открывается, а как это сказано. Даже когда предмет 

кажется строго понятийным, стиль превращает 

рассуждение в поток образов, а термин — в метафору. 

Именно эта поэтичность делает феноменологию столь 

привлекательной для пишущих людей. Она 

предоставляет философии язык, способный быть 

красивым, не теряя при этом глубины. В её абстрактных 

построениях чувствуется интонация исповеди, в 

логических поворотах — музыкальность. Потому её 

читают не ради проверки теорий, а ради вкуса к мысли, 

которая звучит как литература. В этом смысле 

феноменология — не дисциплина, а жанр, где 

размышление становится формой эстетического 

переживания, а философствовать значит не доказывать, а 

писать. 

  



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   111 

Феноменология давно перестала быть просто 

философским направлением — она стала знаком 

принадлежности к особому духовному кругу. Её имя 

звучит как пароль, открывающий двери в пространство 

европейской утончённости, где мысль ценится не 

столько за результат, сколько за саму манеру думать. 

Заявить о себе как о феноменологе — значит обозначить 

культурный статус, приобщиться к традиции, где 

размышление приравнивается к искусству, а язык 

философии — к высшей форме стиля. 

Это не столько научная позиция, сколько жест, 

социальный символ. В университетских аудиториях и на 

конференциях словосочетание «феноменологический 

подход» действует почти магически: оно обещает 

глубину, сложность, европейскую выучку. Даже те, кто 

смутно представляет, что стоит за этим методом, 

чувствуют уважение к самому звучанию термина. В нём 

присутствует аромат старой интеллектуальной Европы, 

той, что ещё верила в ценность созерцания, в достоинство 

мысли как формы существования. 

Так феноменология выполняет роль культурного знака, 

подобного привычкам уходящей аристократии. Когда-то 

перчатки служили признаком воспитанности, теперь — 

это особый философский акцент, указывающий на 

человека, мыслящего «по-европейски», с привкусом 

герменевтики и латинской образованности. Этот маркер 

не столько сообщает о взглядах, сколько о 

принадлежности к миру, где философия — не профессия, 

а стиль жизни. В этом смысле феноменология стала не 

школой, а кодом — символом интеллектуального 



Борис Кригер 

 

112 

благородства, сохранившим блеск даже тогда, когда его 

первоначальный смысл растворился во времени. 

  

Феноменология заняла то пространство, которое когда-то 

принадлежало религиозному опыту. Она предложила 

утешение тем, кто утратил веру, но не смог отказаться от 

потребности в глубине. Для людей, боящихся произнести 

слово «душа», она дала более безопасный словарь — о 

«переживании», о «намеренности», о «смысле явления». 

Эти термины звучали научно, но скрывали ту же жажду 

прикоснуться к тайне, которая когда-то питала 

богословие. 

Под видом анализа сознания феноменология вернула в 

философию разговор о внутреннем мире, о присутствии, 

о том, что не сводится к фактам. Она позволила говорить 

о трансцендентном, не нарушая правил академической 

строгости, и размышлять о бытии, не произнося имени 

Бога. В этом заключалась её тонкая сила — она сохраняла 

метафизику, притворяясь её преодолением. Там, где 

религия требовала веры, феноменология предлагала 

внимание; вместо молитвы — описание; вместо 

откровения — интуицию сознания. 

Многие нашли в этом путь к смыслу, не переступая 

порога мистики. Читая Гуссерля или Левинаса, можно 

было говорить о духе, не называя его духом, ощущать 

присутствие высшего, не признавая 

сверхъестественного. Феноменология создавала 

пространство внутренней сосредоточенности, где мысль 

заменяла молитву, а переживание становилось новой 

формой исповедальности. Поэтому она и удержала столь 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   113 

сильное влияние — как последняя метафизика, сумевшая 

выжить в эпоху недоверия к метафизике, как тихая 

духовность, скрытая под покровом рационального языка. 

  

Феноменология обрела бессмертие именно потому, что 

освободила себя от долга отвечать перед истиной. Она не 

связана необходимостью доказательства, не подчинена 

фактам, не обязана работать в мире опыта. Её сила — в 

безответственности, возведённой в принцип. Она не 

объясняет, а лишь говорит, и потому не может быть 

опровергнута. В этой свободе от проверки кроется её 

неуязвимость. 

Там, где наука рискует быть опровергнутой, где теория 

рушится под тяжестью новых данных, феноменология 

остаётся нетронутой. Её утверждения нельзя сверить с 

экспериментом, как нельзя сверить поэзию с физикой. 

Она принадлежит иному порядку — миру слов, которые 

живут не истинностью, а звучанием. Поэтому она вечна, 

как вечны формы, не зависящие от содержания. 

Эта невосприимчивость к критерию истины делает 

феноменологию идеальной культурной формой. Она даёт 

ощущение глубины без необходимости доказывать её 

существование, предлагает язык значительности, не 

обременённый ответственностью за точность. Подобно 

зеркалу, отражающему любое лицо, она принимает в себя 

всё, что в неё вкладывают, и тем сохраняет 

непрерывность. 

В этом — её последняя тайна: феноменология живёт не 

потому, что верна, а потому, что невидима для 



Борис Кригер 

 

114 

опровержения. Она не рушится от времени, как рушатся 

гипотезы, ибо не стоит на земле фактов, а плывёт в 

воздухе смыслов. Всё, что отказывается быть 

проверяемым, может длиться бесконечно — и 

феноменология, отказавшись от истины, обрела 

бессмертие. 

 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   115 

БИБЛИОГРАФИЯ 

 

1. Adorno, T. W. (2013). Against Epistemology. Polity 

Press. 

2. Akins, K. (1996). Of sensory systems and the 

“aboutness” of experience. Journal of Philosophy, 

93(7), 337–372. 

3. Baker, L. R. (1995). Explaining Attitudes: A Practical 

Approach to the Mind. Cambridge University Press. 

4. Bernet, R., Kern, I., & Marbach, E. (1993). 

Introduction to Husserlian Phenomenology. 

Northwestern University Press. 

5. Beyer, C. (2022). Edmund Husserl. In E. N. Zalta & U. 

Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy. 

6. Bickle, J. (2003). Philosophy and Neuroscience: A 

Ruthlessly Reductive Account. Springer. 

7. Block, N. (1995). On a confusion about a function of 

consciousness. Behavioral and Brain Sciences, 18(2), 

227–247. 

8. Block, N. (2007). Consciousness, Function, and 

Representation. MIT Press. 

9. Boer, T. A. de. (1978). The Development of Husserl’s 

Thought. Springer. 

10. Brainard, M. (2002). Belief and Its Neutralization: 

Husserl’s System of Phenomenology in Ideas I. SUNY 

Press. 

11. Carr, D. (1970). Translator’s introduction. In E. 

Husserl, The Crisis of European Sciences and 

Transcendental Phenomenology (pp. xv–xliii). 

Northwestern University Press. 



Борис Кригер 

 

116 

12. Carruthers, P. (1996). Language, Thought and 

Consciousness. Cambridge University Press. 

13. Carruthers, P. (2000). Phenomenal Consciousness: A 

Naturalistic Theory. Cambridge University Press. 

14. Caponigri, A. R. (1971). A History of Western 

Philosophy (Vol. V). University of Notre Dame Press. 

15. Chisholm, R. M. (1967). Intentionality. In The 

Encyclopedia of Philosophy (Vol. 4, p. 201). 

Macmillan. 

16. Churchland, P. M. (1981). Eliminative materialism and 

the propositional attitudes. Journal of Philosophy, 

78(2), 67–90. 

17. Churchland, P. M. (1989). A Neurocomputational 

Perspective. MIT Press. 

18. Churchland, P. S. (1986). Neurophilosophy: Toward a 

Unified Science of the Mind-Brain. MIT Press. 

19. Churchland, P. S. (2002). Brain-Wise: Studies in 

Neurophilosophy. MIT Press. 

20. Clark, A. (1997). Being There: Putting Brain, Body, 

and World Together Again. MIT Press. 

21. Clark, A. (2008). Supersizing the Mind. Oxford 

University Press. 

22. Cooper-Wiele, J. K. (2012). The Totalizing Act: Key to 

Husserl's Early Philosophy. Springer. 

23. Dahlstrom, D. O. (2004). Ontology. In New Catholic 

Encyclopedia. Gale. 

24. Derrida, J. (1973). Speech and Phenomena. 

Northwestern University Press. 

25. Derrida, J. (2003). The Problem of Genesis in 

Husserl’s Philosophy. University of Chicago Press. 

26. Derrida, J. (1976). Introduction to Husserl’s The 

Origin of Geometry. University of Nebraska Press. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   117 

27. Drummond, J. J. (2009). Historical Dictionary of 

Husserl’s Philosophy. Scarecrow Press. 

28. Drummond, J. J. (2012). Husserlian Intentionality and 

Non-Foundational Realism. Springer. 

29. El-Bizri, N. (2000). The Phenomenological Quest 

Between Avicenna and Heidegger. SUNY 

Binghamton. 

30. El-Bizri, N. (2002). A phenomenological account of 

the ontological problem of space. Existentia, 12, 345–

364. 

31. Farber, M. (Ed.). (1940). Philosophical Essays in 

Memory of Edmund Husserl. Harvard University Press. 

32. Fieser, J., & Dowden, B. (Eds.). Internet Encyclopedia 

of Philosophy. Article: Continental Philosophy. 

33. Fink, E. (1995). Sixth Cartesian Meditation. Indiana 

University Press. 

34. Fodor, J. A. (1983). The Modularity of Mind. MIT 

Press. 

35. Fodor, J. A. (2008). LOT 2: The Language of Thought 

Revisited. Oxford University Press. 

36. Føllesdal, D. (2006). Husserl’s reductions and their 

role. In A Companion to Phenomenology and 

Existentialism (pp. 105–114). Wiley-Blackwell. 

37. Frith, C. D. (2007). Making Up the Mind. Blackwell. 

38. Frith, C. D., & Frith, U. (2012). Mechanisms of social 

cognition. Annual Review of Psychology, 63, 287–313. 

39. Gander, H.-H. (2009). Ontologie. In Husserl Lexikon. 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

40. Gestalt Theory. (2000). Gestalt Theory, 22, 94. 

41. Golomb, J. (1976). Psychology from the 

phenomenological standpoint of Husserl. Philosophy 

and Phenomenological Research, 36(4), 451–471. 



Борис Кригер 

 

118 

42. Gopnik, A. (1993). The illusion of first-person 

knowledge. Behavioral and Brain Sciences, 16(1), 90–

91. 

43. Gutland, C. (2019). Denk-Erfahrung. Verlag Karl 

Alber. 

44. Hacker, P. M. S., & Bennett, M. R. (2003). 

Philosophical Foundations of Neuroscience. 

Blackwell. 

45. Hill, C. O. (1991). Word and Object in Husserl, Frege, 

and Russell. Ohio University Press. 

46. Hill, C. O., & Haddock, G. E. R. (2000). Husserl or 

Frege?. Open Court. 

47. Hohwy, J. (2013). The Predictive Mind. Oxford 

University Press. 

48. Hopkins, B. C. (2011). The Philosophy of Husserl. 

Acumen. 

49. Husserl, E. (1931). Ideas. Macmillan. 

50. Husserl, E. (1964). The Phenomenology of Internal 

Time-Consciousness. Indiana University Press. 

51. Husserl, E. (1967). The Paris Lectures. Martinus 

Nijhoff. 

52. Husserl, E. (1970). The Crisis of European Sciences. 

Northwestern University Press. 

53. Ierna, C. (2008). Husserl's critique of double 

judgments. In F. Mattens (Ed.), Meaning and 

Language (pp. 50–52). Springer. 

54. Jackendoff, R. (1987). Consciousness and the 

Computational Mind. MIT Press. 

55. Keen, R. (2009). Exile and Restoration in Jewish 

Thought. Continuum. 

56. Klein, J. (2013). Greek Mathematical Thought and the 

Origin of Algebra. Dover. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   119 

57. Kockelmans, J. J. (1967). Phenomenology. Doubleday 

Anchor. 

58. Kockelmans, J. J., & Kisiel, T. J. (1970). 

Phenomenology and the Natural Sciences. 

Northwestern University Press. 

59. Köchler, H. (1974). Die Subjekt–Objekt-Dialektik in 

der transzendentalen Phänomenologie. Anton Hain. 

60. Köchler, H. (1982). Edmund Husserl’s Theory of 

Meaning. Martinus Nijhoff. 

61. Köchler, H. (1982). Husserl and Frege. Indiana 

University Press. 

62. Koestenbaum, P. (1967). Introductory essay. In The 

Paris Lectures. Martinus Nijhoff. 

63. Knobe, J., & Nichols, S. (Eds.). (2008). Experimental 

Philosophy. Oxford University Press. 

64. Kriegel, U. (2009). Subjective Consciousness. Oxford 

University Press. 

65. Lau, H., & Rosenthal, D. (2011). Empirical support for 

higher-order awareness theories. Trends in Cognitive 

Sciences, 15(8), 365–373. 

66. Lauer, Q. (1965). Introduction. In E. Husserl, 

Phenomenology and the Crisis of Philosophy (pp. 1–

68). Harper & Row. 

67. Levinas, E. (1973). The Theory of Intuition in 

Husserl’s Phenomenology. Northwestern University 

Press. 

68. Levine, J. (1983). Materialism and qualia. Pacific 

Philosophical Quarterly, 64, 354–361. 

69. Lycan, W. G. (1996). Consciousness and Experience. 

MIT Press. 

70. Metzinger, T. (2003). Being No One. MIT Press. 

71. Metzinger, T. (2009). The Ego Tunnel. Basic Books. 



Борис Кригер 

 

120 

72. Miller, J. P. (1982). Numbers in presence and absence. 

Phaenomenologica, 90, 19 ff. 

73. Mohanty, J. N. (Ed.). (1977). Readings on Husserl’s 

Logical Investigations. Springer. 

74. Mohanty, J. N. (1995). The development of Husserl’s 

thought. In The Cambridge Companion to Husserl. 

Cambridge University Press. 

75. Moran, D., & Cohen, J. (2012). The Husserl 

Dictionary. Continuum. 

76. Natanson, M. (1973). Edmund Husserl: Philosopher of 

Infinite Tasks. Northwestern University Press. 

77. Ott, H. (1998). Martin Heidegger. Campus Verlag. 

78. Penelope Rush (Ed.). (2014). The Metaphysics of 

Logic. Cambridge University Press. 

79. Poli, R. (1993). Husserl’s conception of formal 

ontology. History and Philosophy of Logic, 14, 1–14. 

80. Prinz, J. (2012). The Conscious Brain. Oxford 

University Press. 

81. Quine, W. V. O. (1969). Ontological Relativity. 

Columbia University Press. 

82. Quine, W. V. O. (1981). Theories and Things. Harvard 

University Press. 

83. Reinach, A. (1913). The a priori foundations of civil 

law. Aletheia, 3, 1–142. 

84. Ricœur, P. (1967). Husserl: An Analysis of His 

Phenomenology. Northwestern University Press. 

85. Ricœur, P. (1970). Freud and Philosophy. Yale 

University Press. 

86. Rollinger, R. D. (1999). Husserl’s Position in the 

School of Brentano. Kluwer. 

87. Rollinger, R. D. (2008). Austrian Phenomenology. 

Ontos Verlag. 

88. Ryle, G. (1949). The Concept of Mind. Hutchinson. 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   121 

89. Safranski, R. (1998). Martin Heidegger: Between 

Good and Evil. Harvard University Press. 

90. Sandkühler, H. J. (2010). Ontologie. In Enzyklopädie 

Philosophie. Meiner. 

91. Sartre, J.-P. (1957). The Transcendence of the Ego. 

Noonday Press. 

92. Scheler, M. (1967). In J. R. Staude, Max Scheler. Free 

Press. 

93. Schramm, A. (2009). Meinongian Issues in 

Contemporary Italian Philosophy. De Gruyter. 

94. Scruton, R. (1994). Sexual Desire. Phoenix. 

95. Sellars, W. (1956). Empiricism and the philosophy of 

mind. In Minnesota Studies in the Philosophy of 

Science (Vol. 1, pp. 253–329). 

96. Siewert, C. (1998). The Significance of Consciousness. 

Princeton University Press. 

97. Simons, P. (1987). Parts: A Study in Ontology. Oxford 

University Press. 

98. Sokolowski, R. (1999). Introduction to 

Phenomenology. Cambridge University Press. 

99. Spiegelberg, H. (1971). The Phenomenological 

Movement (2nd ed.). Martinus Nijhoff. 

100. Spiegelberg, H., & Schuhmann, K. (1982). The 

Phenomenological Movement. Springer. 

101. Staiti, A. (Ed.). (2015). The Sources of Husserl’s 

Ideas I. De Gruyter. 

102. Staiti, A., & Clarke, E. (Eds.). (2018). 

Commentary on Husserl’s Ideas I. De Gruyter. 

103. Stein, E. (1985). Reinach as a philosophical 

personality. Aletheia, 3, xxvii–xxix. 

104. Stich, S. (1983). From Folk Psychology to 

Cognitive Science. MIT Press. 



Борис Кригер 

 

122 

105. Stich, S., & Ravenscroft, I. (1992). The 

Fragmentation of Reason. MIT Press. 

106. Varela, F., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). 

The Embodied Mind. MIT Press. 

107. Walsh, G. (1997). Introduction. In A. Schütz, 

The Phenomenology of the Social World (p. xviii). 

Northwestern University Press. 

108. Warren, N. de. (2009). Husserl and the Promise 

of Time. Cambridge University Press. 

109. Wojtyła, K. (2002). The Acting Person. 

Springer. 

110. Zack, N. (2009). The Handy Philosophy Answer 

Book. Visible Ink Press. 

111. Zahar, E. (2001). Poincaré’s Philosophy. Open 

Court. 

112. Zahavi, D. (2003). Husserl’s Phenomenology. 

Stanford University Press. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Феноменология Эдмунда Гуссерля    

  

   123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Борис Кригер 

 

124 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


